
福音講臺-第三冊

the pulpit of the gospel

｜金但以理 著｜

作者序文

耶稣说：“你们查考圣经，因你们以为内中有永生；给我作见证的就是这经”(约5:39)

。66卷圣经所见证的都是福音耶稣。所以，笔者就从各卷圣经中选出了见证耶稣的精髓，用

于见证福音。各卷圣经的背景，大部分都是直接引用了笔者所写的『旧约基石』和『新约基

石』。另外，笔者还像用聚光灯(Spotlight)照射那样，在各卷圣经中照出显明耶稣基督，就

是显明福音的部分。我们见证世上的光耶稣基督的方法中，林前1:21是很容易被人误解的圣

经话语。“世人凭自己的智慧，既不认识神，神就乐意用人所当作愚拙的道理拯救那些信的

人，这就是 神的智慧了”（林前1:21）。

我们若是不清楚本节经文的原意，就会容易认为我们传道的方法，被人当做愚拙的道理

也无所谓。那么，我们真的可以不顾人们是不是当做愚拙的道理，只管传道就可以吗？在这

里，‘愚拙的道理’和我们一般所想的传道的方法是全然不一样的。这里的‘道理’，原文乃

是意味着‘讲道’或‘宣告’的‘凯里格玛’一词。‘凯里格玛’并不是对话形式的个人传

道方式，而是意味着诸般传道方法之一的讲道或宣告福音。可见，神是喜悦用讲道的方法来

拯救信的人。使徒保罗和他的传道团队在哥林多，帖撒罗尼迦，腓立比，以弗所等地传道和

开辟教会时所采用的卓越的传道法，就是通过讲道的方式来宣告福音。

“我们却是传钉十字架的基督。在犹太人为绊脚石，在外邦人为愚拙；但在那蒙召的，

无论是犹太人、希腊人，基督总为神的能力，神的智慧。因 神的愚拙总比人智慧，神的软

弱总比人强壮”（林前1:23-25）。

传道就是传十字架的道。在这里，‘传’的希腊语是‘凯吕少’，就是意味着讲道方式的

宣告福音。但今天的教会却在前所未有地轻视通过讲道而有的传道。今天，教会正在采用各

种各样的传道方法。无论是开发还是提倡各种传道方法的人，他们的共同语言就是靠着讲道

来传道是不行的。他们在强调某种传道方法的效用和有用性之余，过低评价了通过讲道而有

的传道。他们这样的主张能有一定的可信度和说服力是有理由的。因为，今天教会的讲台宣

告神国福音的时候越来越少了。现今，教会的讲台很少宣告‘唯有耶稣是基督’的神国福音，

都在宣讲悦人耳目的属世的成功，祝福，亨通，积极的思维，排除了十字架苦难的健康(We

ll-being)和平安等。那么，通过讲道的方式传道不尽如意的话，是否就应该寻求其他方法

呢?人岂能比神更有智慧呢?所以，林前1:25里才会再次阐明说：“因神的愚拙总比人智慧，



神的软弱总比人强壮。”意即，在人的一面无论怎样绞尽脑汁，倾尽全力，采取各种人为的

手段和方法，也无法和神用他的智慧和大能为拯救灵魂所定的卓越的策略相比较。不信‘神

喜悦用讲道的愚拙的方法拯救那些信的人’，而去倚靠人们所发明的方法，也就是不信神话

语的，那就是耶稣所厌恶和责备的不信仰(可16:14)。因为，神所喜悦的方法是讲道和宣告

的方法。我们在圣经里找到了神赐给教会的最好的传道方法，那就是‘讲道’。这方法乃是

使用最为长久，现在仍是神所使用的方法，也是直至主再来为止要使用的方法。教会所要做

的事，首先就是要在讲台上正确地宣告神国的话语以及照着所宣告的话语去生活。这远远胜

过教会为了无条件地吸引外部人员而采用那些流行的，人所发明的‘传道方法’。耶稣通过

撒种的比喻教导了我们。“神的国，如同人把种撒在地上。黑夜睡觉，白日起来，这种就发

芽渐长，那人却不晓得如何这样。地生五谷是出于自然的：先发苗，后长穗，再后穗上结成

饱满的子粒。谷既熟了，就用镰刀去割，因为收成的时候到了”（可4:26-29）。

有一位农夫正在撒种。在这里被译为‘撒’的希腊语(βάλλω)，乃是‘投掷’的意

思。农夫就像棒球赛中投手投球那样，正在把种子投掷到地里。在这个比喻中，农夫显明的

是‘传道的人’，种子是象征‘神的道’，地是象征‘接受神的道之人的心’，把种撒在地上

是象征传‘道（耶稣）’。传道的人要把神的道投掷给人，而不能为了收买传道对象的人心就

向他们投掷神的道之外的别的什么。传道就是向传道对象的心田里投掷福音，就是向他们宣

告神的话语。

林前1:22里记着说：“犹太人是要神迹，希腊人是求智慧。”犹太人只希望保罗能够为他

们显出‘神迹’。但我们要像保罗那样唯要固守一个福音，那就是唯要宣告‘耶稣基督的十

字架代赎’的福音。

林前1:23里记着说：“我们却是传钉十字架的基督。在犹太人为绊脚石，在外邦人为愚

拙。”使徒保罗并没有在意犹太人要什么，希腊人求什么，而一直都没有改变首先要宣告的

传道主题，福音核心。保罗的传道就是只传钉在十字架上的耶稣基督。保罗所传的福音主题

从没有改变过，他只传了‘耶稣是基督’这一种福音。

可4:27里对此见证说：“黑夜睡觉，白日起来，这种就发芽渐长，那人却不晓得如何这

样。”农夫只是撒了种，种子就生长起来。就像如此，我们只要撒下神的道，神的道就会生

长。因为，我们所撒的神的道本身就是活泼的，有功效的。

“神的道是活泼的，是有功效的，比一切两刃的剑更快，甚至魂与灵、骨节与骨髓，都

能刺入、剖开，连心中的思念和主意都能辨明。”(来4:12)

我们要坚持确信，只要通过传道而将神的道（福音）撒在人的心田里，神就会使神的道

生长起来。使徒保罗见证说，其结果是即惊人又蒙恩。林前1:24里记着说：“但在那蒙召的，

无论是犹太人、希腊人，基督总为神的能力，神的智慧。”‘十字架的道理’在‘灭亡的人’

为愚拙，但对于要得救的，要在耶稣基督里蒙召的人而言，却是神的大能和智慧。农夫撒种

之后虽然浇灌了，但种子生长却不在于农夫的浇灌，而在于神叫他生长。

“我栽种了，亚波罗浇灌了，惟有神叫他生长。可见栽种的算不得什么，浇灌的也算不

得什么，只在那叫他生长的神”(林前3:6-7)。

所以，农夫并不晓得种子里面发生的变化和生长的过程。因为，撒种是在于农夫的力量，



但使种子生长的却不在于农夫的力量。农夫或地土不能为种子吹进生命。因为种子本身就有

生命，所以才会自己生长。因此，被撒到地里的种子才会自己生根、发芽。“先发苗，后长

穗，再后穗上结成饱满的子粒。 谷既熟了，就用镰刀去割，因为收成的时候到了”（可4:2

8-29）。耶稣的这个比喻，其重点就在于说明了不是人给神的道吹进了生命。因为，在神的

道里，在耶稣基督里，已经有了神的生命。(约壹5:11-12)所以，我们只需要传扬，教导，

宣告神的道就可以了。那样，神的道就会落在接受福音之人的心田里，生根发芽，发苗，长

穗，结出饱满的子粒。

交托给神和他恩惠的道

正如农夫撒种之后就将种子发芽之事交给种子那样，我们宣告了神的道之后也当效法使

徒保罗的榜样，把传道对象交托给神和他恩惠的道。“如今我把你们交托 神和他恩惠的道；

这道能建立你们，叫你们和一切成圣的人同得基业”(徒20:32)。拯救人的乃是我们所传的

道。所以，传道的人首先要谨防的就是‘我能拯救人’的错觉。我们绝对拯救不了别人。我

们连自己都拯救不了，又怎能拯救别人呢?我们拯救不了人，能够拯救人的乃是我们所传的

道。我们的作用就是传神的道，神的道才能起到拯救人的作用。因此，我们只需传神的道，

然后作工的就是神的道了。人的言语、智慧、学识等，并没有开导人心的能力。我们所传的

神的道才有能力。初期教会因受逼迫分散到了各地。但这样的分散反倒带来了教会生长的结

果。其缘由是什么呢? 生长的力量就是源自神的道自身。希伯来语的‘道’一词是“达巴日”

(rB'D; )。这一词固然有“话语”的意思，但另外还有“事件”这样的意思。即，这就是意

味着神的话语从神的口中宣告出来就会成为事件。例如，创世纪1章里记着说，神说要有光，

于是就有了光。这是显明，神的话语一旦说出来随即就成为了事件。初期教会，例如出现在

使徒行传8章里的腓利，就是如实地照着‘道’的词意，经历到了话语的能力。即，腓利传

道时就发生了罪人悔改，顺从福音，污鬼和疾病离开，城中大有欢喜的事件。

“腓利下撒马利亚城去宣讲基督。 众人听见了，又看见腓利所行的神迹，就同心合意

地听从他的话。因为有许多人被污鬼附着，那些鬼大声呼叫，从他们身上出来；还有许多瘫

痪的、瘸腿的，都得了医治。在那城里就大有欢喜”(徒8:5-8)。

福音不是需要说服的，福音本身就是显明神国的能力。种子（福音）与圣灵无论在何时

何地也都会完美无缺。问题总是出在与圣灵同工的不完全的我们身上。但我们只要效法保罗

的榜样作工时，神就会与我们同在。保罗在路司得传道时，敦促了人们要离弃虚妄之事向神

悔改。他说：“诸君，为什么做这事呢？我们也是人，性情和你们一样！我们传福音给你们，

是叫你们离弃这些虚妄，归向那创造天、地、海和其中万物的永生神”(徒14:15)。保罗没

有加减地宣告了神国福音，劝勉人们归向创造天地和海的神。保罗在雅典传道时，仍旧是首

先宣告了使人悔改的道。他宣告说：“世人蒙昧无知的时候，神并不监察，如今却吩咐各处

的人都要悔改”(徒17:30)。然后，保罗又邀请人们来相信承受了代赎的死之后又复活的耶

稣(徒17:31)。‘

耶名传道’就是在教会的讲台上没有加减地正确地宣告福音。即，就是不靠着我们自己

的力量和方法，奉耶稣基督的名宣告福音。耶稣也曾善于利用会堂传了福音，使会堂成为福

音圣会的场所。

“耶稣走遍加利利，在各会堂里教训人，传天国的福音，医治百姓各样的病症”(太4:



23)。使徒保罗无论到哪里都会借助犹太人的会堂，把会堂当做福音圣会的场所宣告了福音

(徒19:8)。当然，这并不是说只能在像会堂或是今天的礼拜堂这等建筑物的室内讲道或宣告

福音。重要的不是场所，而是通过讲道的方式来传福音。教会的第一使命就是‘传福音’。

因为，这是教会的元首神的命令。“然而，福音必须先传给万民”(可13:10)。“And the go

spel must first be preached to all nations”(NIV)。我们查看使徒行传中的初期教会

或是复兴时期的教会事工就会发现，教会的讲台正确宣告（讲道）福音时才会带来圣徒们悔

改和改变生活的复兴。我们通过保罗写给初期教会的诸般书信就能清楚地看到这样的事实。

初期教会的讲台乃是宣告福音的‘福音讲台’。另外，初期教会的圣徒们又是顺从福音并有

力地见证了基督。

“后来，有些人心里刚硬不信，在众人面前毁谤这道。保罗就离开他们，也叫门徒与他

们分离，便在推喇奴的学房天天辩论。这样有两年之久，叫一切住在亚西亚的，无论是犹太

人，是希腊人，都听见主的道”(徒19:9-10)。

使徒保罗在推喇奴学房的讲台上，天天讲论和教导主的道有两年之久。这期间，住在亚

细亚的犹太人和希腊人又通过保罗的门徒们也都听到了主的道，因而收获了丰硕的传道果子

。耶稣吩咐门徒们往普天下去传福音给万民听。“‘你们往普天下去，传福音给万民听。信而

受洗的，必然得救；不信的，必被定罪。信的人必有神迹随着他们：就是奉我的名赶鬼，说

新方言，手能拿蛇，若喝了什么毒物，也必不受害，手按病人，病人就必好了。’主耶稣和

他们说完了话，后来被接到天上，坐在神的右边。门徒出去，到处宣传福音。主和他们同工，

用神迹随着，证实所传的道”(可16:15-20)。

可16：15中‘传福音给万民听’的‘传’是命令型，希腊语是‘凯律稍’(khruvssw) ，

乃是意味着要公开宣告的意思。意即，我们作为负责传福音的基督大使，要没有加减地宣告

福音。另外，神照着耶稣的应许，借着保罗的手行了非常的奇事。“神藉保罗的手行了些非

常的奇事，甚至有人从保罗身上拿手巾或围裙放在病人身上，病就退了，恶鬼也出去了”(徒

19:11-12)。

今天，我们在讲台上没有加减地宣告福音为主证道时，神就会促使使当要悔改的人悔改，

就会使圣灵充满地降下来，医治各样疾病，赶出污鬼，使罪和咒诅离开，就会这样借着神迹

来证实我们所传的道。

“凡住在以弗所的，无论是犹太人，是希腊人，都知道这事，也都惧怕，主耶稣的名从

此就尊大了。那已经信的，多有人来承认诉说自己所行的事。平素行邪术的，也有许多人把

书拿来，堆积在众人面前焚烧。他们算计书价，便知道共合五万块钱。主的道大大兴旺，而

且得胜，就是这样”(徒19:17-20)。

这样，蒙恩的人们就会高举主耶稣的名，主的道就会兴旺起来。昨日、今日、永远一样

的主，也必会让这样的事发生在我们身上。“耶稣基督，昨日、今日、一直到永远是一样的”

(来13:8)。我们只要凭着与耶稣基督同死同活的信心生活时，就能行出耶稣所行的事，并且

还会行出比耶稣所行的更大的事。

“我已经与基督同钉十字架，现在活着的不再是我，乃是基督在我里面活着；并且我如

今在肉身活着，是因信 神的儿子而活，他是爱我，为我舍己”(加2:20)。



例如，甚至有人从保罗身上拿手巾或围裙放在病人身上病就退去，恶鬼也出去了。这是

连耶稣也没有行过的事。“我实实在在地告诉你们：我所做的事，信我的人也要做；并且要

做比这更大的事，因为我往父那里去”(约14:12)。即，耶稣活出了圣洁生活，我们就能止

住犯罪活出圣洁的生活；耶稣爱了仇敌，我们就能爱仇敌。因为，我们在耶稣基督里就是神

的公义、圣洁。“但你们得在基督耶稣里是本乎神，神又使他成为我们的智慧、公义、圣洁、

救赎”(林前1:30)。新人（弗4:24）乃是真正的你我，其本体就是有了与主联合之新灵的新

造的人(林后5：17)，是与神的生命连接在一起的新的生命体。所以，我们的本体其本质就

是圣洁。

“但与主联合的，便是与主成为一灵”(林前6:17)。因此，才会从我们的本体中流出活

水的江河。“信我的人，就如经上所说：‘从他腹中要流出活水的江河来’”(约7:38)。

我们今天不仅要得享耶稣基督丰盛的生命，而且还要蒙神使用于将生命活水（福音）引

到他人，直到地极。本人在编写本书时，圣灵让我明白了很多话语，得到了很大的恩典。我

每次祷告时都会随身携带笔记本，以便能够及时记下圣灵让我明白的话语，用于编写本书。

所以，我要将一切的荣耀都归于神。主再来的日子日益临近之时，我如同农夫在久旱无雨中

渴望大雨那样渴望神国的复兴。我祷告祈愿本书能够被福音大使们使用为使各讲台流出生命

活水的通道。



目錄

1.何西阿書與福音

2.約珥書與福音

3.阿摩司書與福音

4.俄巴底亞書與福音

5.約拿書與福音

6.彌迦書與福音

7.那鴻書與福音

8.哈巴穀書與福音

9.西番雅書與福音

10.哈該書與福音

11.撒迦利亞書與福音

12.瑪拉基書與福音



何西阿書與福音

何西阿书以是用作者的名字來命名的。何西阿乃是‘拯救’的意思。何西阿先知作為神

的僕人，借著救出妓女作為自己妻子，见证了耶穌基督救赎如同歌蔑的我们的福音。

本书的记录年代，一般都是推定為耶罗波安二世(B.C.793-B.C.753)统治末期的B.C.75

5年至以色列灭亡之前的B.C.723年之间。何西阿是出身於北以色列的先知，也是以北以色列

为对象宣告神话语的先知。尽管如此，他仍旧傳揚了以大卫的正统王朝为中心來作工的神的

计划与摄理，为生活在今天的我们传递了神的性情，以及神对自己百姓的大爱。本書的歷史

背景乃是照着何1:1所记的，何西阿一直活动于南犹大乌西雅(B.C.767-B.C.739),约坦(B.C.

739-B.C.731),亚哈斯(B.C.731-B.C.715),希西家(B.C.715-B.C.686)时代。

比何西阿稍微在前的有约拿作了外邦人的先知，前往亚述去活动了。幾乎在同一個時代

裏，阿摩司先知活动在北以色列，以赛亚和弥迦先知活動在南犹大。何西阿先知是在北以色

列被亚述灭亡之前，神为了给他们最后一次悔改的机会所立的先知。何西阿先知被称为是“流

泪的先知”。因为，他要像耶利米先知亲眼目睹犹大灭亡那样，也要亲眼目睹以色列的灭亡。

何西阿先知活动時的耶罗波安2世(B.C.760-B.C.720)统治时期，也是北以色列最繁荣富貴的

時候。但是，這樣的繁榮並沒有持續多久。耶罗波安2世之后，撒迦利雅(B.C.753)接续他作

了王。但没过多久，就有沙龙(B.C.755)起来谋反，在百姓面前杀了撒迦利雅而代替他作了

王。

然而，他在犹大王乌西雅39年裏作王仅治理了一个月，就在撒玛利亚被米拿现暗杀了(王

下15:8-15)。米拿现的儿子比加辖(B.C.742-B.C.740)在撒玛利亚登基作了以色列王2年之後，

又有比加(B.C.740-B.C.732)起來造反篡夺了他的王位。接下来，又有何细亚(B.C.732-B.C.

722)造反，击杀了比加篡夺了王位。北以色列随着這一系列政变急速地滑向了没落，最终以

亚述的入侵落下了帷幕。

从何西阿书到玛拉基书這12卷小先知书记录了，包括亚述，巴比伦，波斯等帝国在内的

约400年的历史。其中有3卷指向的是北以色列(约拿，阿摩司，何西阿)，有6卷是指向南犹

大的预言书(俄巴底亚书，约珥书，弥迦书，拿鸿书，西番雅书，哈巴谷书)，剩余的3卷是

被掳归回之后的先知书(哈该，撒迦利亚书，玛拉基书)。

何西阿书大致分为三大部分：第一部分是1-3章，這裏将以色列描述为拋棄弃自己的丈

夫跟著情夫私奔的淫妇。第二部分是4-10章，论及的是以色列受到审判的原因。第三部分是

11-14章，言及的是为他们带来恢复願望的话语。何西阿书首先开始罗列了南犹大诸王的名

字。因为從救赎史上來看，在盼望神的立約早日成就的立场上(撒下7:12,13)，彌賽亞乃是

要通過南猶大降生來沿承并成就神的立約。從這樣的脈絡上，可以说其中同时也包含了神对

北以色列的审判的警告和恢复的爱。

娶了淫婦為妻的耶穌

何1:1-4

何西阿書始於始於神命令何西阿先知娶淫妇为妻。“耶和华初次与何西阿说话，对他说：

‘你去娶淫妇为妻，也收那从淫乱所生的儿女；因为这地大行淫乱，离弃耶和华。’”(1:

2)。

依照律法，先知不能娶淫亂的女子，只能娶贞洁的处女为妻。那么，神为何要如此命令

何西阿呢? “因为这地（以色列）大行淫乱，离弃耶和华”(1:2)。因為，神将拜偶像的、

正在進行屬靈姦淫的、悖逆的、以色列，當做了不伦之妻的角色(character)。神要借此来



显明神和以色列的关系。只是，当下的两者关系看起來非常绝望的。但无论在何时，在任何

状况下，聖經也不会止於絕望。所以，我們在接下来的第2章里就能夠看到有盼望的話。即，

“我必聘你永远归我为妻，以仁义、公平、慈爱、怜悯聘你归我”(何2:19)。

神命令何西阿娶妻与‘神必聘你为妻’，乃是对称的結構。这里蕴含着神要成就的远大

计划，也為我們启示了，①与神的联合(与你成亲) ② 建立神的国(永远在一起) ③ 成就的

途径(以仁义、公平、慈爱、怜悯聘你归我)等。

那麼，是誰要娶誰呢? 是萬軍之耶和華要娶妓女般的“你”為妻。這是淪為罪人的人類，

在地上所能聽到的最大的好消息了。“聘你為妻”，乃是顯明與神之間的關係這樣的表現。

成為夫妻，不僅意味著成為最親近的關係，同時也意味著成為一體。人類因亞當犯罪就與神

分離，而處在與神無法聯合的境地裏。那麼，聖潔的神又怎能與罪人聯合呢? 所以才會說：

“你再去愛一個淫婦...買她歸我”(何3:1-2)。意即，就是需要付上贖價，買贖的“救贖”。

這裏不是要講何西阿的愛情故事，而是要以此作為預表，顯明神要付上自己的獨生愛子為贖

價來救贖我們。神說到，“我必救贖他們脫離陰間，救贖他們脫離死亡”(何13:14)。這樣

就能成就神與罪人的聯合了。這不是儀文而是福音。“他叫我們能承當這新約的執事。不是

憑著字句，乃是憑著精意。因為那字句是叫人死，精意是叫人活（精意或作聖靈）”(林後3:

6)。 這就是“我必聘你永遠歸我為妻，以仁義、公平、慈愛、憐憫聘你歸我”的意思。神

對淫婦一般的以色列說到，“我怎能捨棄你？我怎能棄絕你？我回心轉意，我的憐愛大大發

動”(何11:8)。

但是，神的憐愛僅僅發動還不能成就與人的聯合，所以神又顯明了他的愛。經上記著說：

“神差他獨生子到世間來，使我們藉著他得生，神愛我們的心在此就顯明了”(約壹4:9)。

所以，我們查考何西阿書時，最重要的就是要在1-3章的緒論中發現，“絕望與盼望”多次

交替的事實。我們若是忽略這一點，就會偏離本書的核心主題。何西阿娶了淫婦為妻並生下

了 “耶斯列, 羅路哈瑪, 羅阿米”等“淫亂的兒女”。我們需要銘記的是，這是人所生的

兒女。那麼‘與神聯合’所生的兒女又是怎樣的兒女呢? 神借著何西阿與歌篾所生的兒女所

起的名字，啟示了人所生的與神所生的兒女之間的對照。

① “给他起名叫耶斯列”（何1:4）

“耶和华对何西阿说：“给他起名叫耶斯列；因为再过片时，我必讨耶户家在耶斯列杀

人流血的罪，也必使以色列家的国灭绝”(何1:4)。即，神要废除以色列的国。这是从人所

生的儿女，也是绝望的。但接下来却有话说：“耶斯列的日子必为大日”(何1:11)。这是从

神所生的儿女，就是‘成就’，这里有得救的盼望。

② “给她起名叫罗路哈玛”(何1:6)

這名字是“不蒙怜悯”的意思。这是绝望的。但是，若將否定的‘羅’字去掉之後，“称

你们的姐妹为路哈玛，”(何2:1)就是“蒙怜悯”的意思了。这里有得救的盼望。

③ “给他起名叫罗阿米”(何1:9)

這名字是“非我民”的意思。这是绝望的。但是神又說：“你们要称你们的弟兄为阿米。”

(何2:1)去掉了否定的‘罗’字之后就是“我民”的意思。这里有得救的盼望。

④ “她不是我的妻子，我也不是她的丈夫。”(何2:2)

这是绝望的。但神又说：“我必聘你永远归我为妻”(何2:19)。这里有得救的盼望。

⑤ “必多日独居，无君王、无首领、无祭祀、无柱像、无以弗得、无家中的神像”(何3:4)。



這是意味著绝望的期间。但神又说，“后来以色列人必归回，寻求他们的 神耶和华和

他们的王大卫。在末后的日子，必以敬畏的心归向耶和华，领受他的恩惠”(何3:5)。

乍一看，神像是非常善变。但事实绝非如此。因为，若但看人的行为時就只有绝望的缘

故。重复显明神要施与的恩宠与怜悯，也就是重复显明神借着耶稣基督成就的救赎里有着绝

对的盼望，便是何西阿書的中心主题。记录本书的目的，在于要指出以色列像丟棄贞节的妻

子那样丢弃神的事实，在於呼吁他们要馬上悔改，回到主的怀抱中(何6:1-3)。统一王国分

裂为南北王国时，北以色列王國那里并没有可以敬拜的圣殿。因此，耶罗波安为了阻止百姓

前往耶路撒冷去敬拜，就動心思使用了伎倆。經上對此記著說：“耶罗波安王就筹划定妥，

铸造了两个金牛犊，对众民说：“以色列人哪，你们上耶路撒冷去实在是难，这就是领你们

出埃及地的神”。他就把牛犊一只安在伯特利，一只安在但”(王上12:28-29)。

就像如此，北王國乃是建立在偶像崇拜的基礎上。伯特利的意思是 “神的家”。但他

們卻將金牛犢安在了那裏。所以，何西阿書裏不再稱那地為‘伯特利’，而稱之為是“伯亞

文”(何4:15,5:8,10:5)。即，就是“邪惡之家”的意思。他們丟棄了神，開始拜起了金牛

犢，自然而然地在信仰上開始服侍巴力、亞舍拉等外邦神，在政治上開始從以神為中心的合

一分裂為依靠埃及與亞述的兩派(何7:11)。“以法蓮好像鴿子愚蠢無知：他們求告埃及，投

奔亞述”(何7:11)。神將這兩樣，就是拜偶像和不依靠神而依靠外邦的行為，表現為‘姦淫，

行淫，淫亂’等。“耶和華初次與何西阿說話，對他說：‘你去娶淫婦為妻，也收那從淫亂

所生的兒女；因為這地大行淫亂，離棄耶和華’”(何1:2)。‘你去’這樣的命令，也是預

表神對主所吩咐的命令。若要尋找淫亂的女子就要到娼妓的窩點去。同樣，我們的主為救贖

我們就不得不離開天上榮耀的家，而要來到如同娼妓窩點一樣的罪惡世界。‘娶淫婦為妻’

這樣的命令，也是預表神吩咐主娶我們這些滿身罪污的、如同娼妓一樣的罪人作他的新婦。

歌蔑的身份是娼妓。

那麼，娼妓是怎樣的人呢?

① 娼妓没有贞操观念。

約翰福音4章里出現了一位撒玛利亚女人。“妇人说：‘我没有丈夫。’耶稣说：‘你

说没有丈夫，是不错的。你已经有五个丈夫，你现在有的，并不是你的丈夫，你这话是真的。’”

(约4:17-18)。娼妓就是如此没有贞操观念，也没有固定的男子。不管是谁，只要付钱娼妓

就会出卖自己的身子。就像如此，我们没有认识主之前岂不是像娼妓一樣，不管是什么只要

认为能得福，就会跟随、跪拜、服侍。

②娼妓不知羞耻

娼妓最大的特點就是在任何人面前都不知羞耻。耶3:3里记着说，“因此甘霖停止，春

雨不降，你还是有娼妓之脸，不顾羞耻。”耶6：15里也记着說：“他们行可憎的事，知道

惭愧吗？不然，他们毫不惭愧，也不知羞耻。因此，他们必在仆倒的人中仆倒，我向他们讨

罪的时候，他们必致跌倒。”这是耶和华说的。”就像如此，不信或是堕落的人们即使犯了

罪也不会感到良心上的谴责，也全然不知羞愧，反倒会以犯罪为可夸的。

③娼妓会使人浪费时间与钱财

箴29：3里记着说：“爱慕智慧的，使父亲喜乐；与妓女结交的，却浪费钱财。”就像

如此，不认识神的人只能会为滿足肉体的情欲，眼目的情欲，今生的骄傲等，浪费时间和钱

财。

④娼妓没有人生目标，四处漂泊



彼后2:12里记着说：“但这些人好像没有灵性，生来就是畜类，以备捉拿宰杀的。他们

毁谤所不晓得的事，正在败坏人的时候，自己必遭遇败坏。”娼妓不知道自己为什么活着，

也不知道自己是谁，不知道自己为何存在，只知道隨遇而安。事实上，娼妓乃是没有明確的

人生目标，活得如同畜类一样的人。同样，不认识神的人也根本不知道自己从哪里来，要到

哪里去，为什么活着，只能像娼妓那样没有明确的人生目标与价值观，只能像随风而动的蜡

烛那樣生活。但就是这樣的娼妓歌篾，竟然被拔擢为先知的妻子了。神吩咐先知去娶這位最

卑贱、最底层的娼妓作妻子，真可谓是顯明了超越人的理性和感情的神的爱。就像如此，神

将万物渣滓般的我们从罪中救出，又将我们拔擢为万王之王耶稣基督的新妇。这等恩典乃是

出於神无法测度的鸿恩。圣经里记着说，我们的人生真可謂是如蛆如虫(赛41:14；伯25:6；

诗22:5)。尽管如此，神仍旧让我们作了神的儿女，作了耶稣基督的新妇。

你我就是歌篾

有人说，因為现在是恩典时代，所以律法是无用的。还有人说，既然已经得救了，就没

有必要悔改了。殊不知，这些说法都是违背真理的错误说法。“莫想我来要废掉律法和先知；

我来不是要废掉，乃是要（成全）。我实在告诉你们：就是到天地都废去了，律法的一点一

画也不能废去，都要成全。所以，无论何人废掉这诫命中最小的一条，又教训人这样做，他

在天国要称为最小的；但无论何人遵行这诫命，又教训人遵行，他在天国要称为大的”(太5:

17-19)。

筆者是在GOP部隊裏服的兵役。到了冬天，我需要穿上10套衣服在自己負責的警戒區域(a

rea)裏，巡迴站崗放哨。因為穿得過於笨重，所以巡迴當中一旦倒下站起來就會很吃力。我

整晚需要警戒的區域是100米。所以，我要不斷地在警戒區域內巡迴放哨。因為，我要警惕

敵人從我的警戒區域內偷襲。站崗放哨時，需要警戒自己負責的全部警戒區。因為，你對眼

前10米範圍警戒得再好，但敵人若從其他90米的警戒區偷襲進來的話，你的警戒任務就會完

全歸於失敗了。

“因為凡遵守全律法的，只在一條上跌倒，他就是犯了眾條。原來那說“不可姦淫”的，

也說“不可殺人”。你就是不姦淫，卻殺人，仍是成了犯（律法）的”(雅2:10-11)。

有人認為，自己通讀了幾遍聖經，堅持了幾年晨更禱告，為幾個人傳了福音，聖守主日

堅持了幾年，開拓了幾個教會，行了幾件善事，就可以向人自誇，或是憑此就可以認定自己

很好地遵行了神的話語。但這是出於被魔鬼欺哄的認識。殊不知，所有人在神面前都是罪魁

(提前1:5)。信而接待了耶穌基督的人，就是得救的罪魁，就是罪得赦免的罪魁，包括過去、

現在、將來所犯的一切罪都永遠得著了赦免。但這並不意味著，我們今天所犯的罪就不被當

做罪了。我們借著因信轉加給我們的主的義，已經永遠被認定無罪了。所以，我們不必再為

罪得赦免、進入天國，獻上別的祭或善行了。但我們今天若犯了罪，神萬不以有罪的為無罪，

仍舊會被當成罪。假設有人連續殺了30人。那麼，他一定會被認為是殺人惡魔，是不如牲畜

的人，是應該在這社會上徹底除滅的人。

再假設一下，我們每天只犯一次罪。那麼，我們在那把恨人當做殺人、將心懷淫念當做

姦淫的神面前，無異於行走的天使。但我們即使每日只犯一次罪，若照著神的定罪標準(雅2:

10-11)，也等於是犯了聖經所記錄的613條全部誡命。即，就等於是每年殺死365人。若是生

平活倒了70歲，就等於殺了25,550人。對於有這等犯罪記錄的殺人慣犯，將會有怎樣的刑罰

呢？真正相信聖經的人，就一定會承認自己是殺人慣犯。我們是罪得赦免的罪魁，借著主的

寶血功效，過去、現在、將來所犯的一切罪，都永遠得到了赦免。但這並不意味著，我們今

天所犯的罪就不是罪了。我們借著因信轉加給我們的主的義，已經永遠被認定為無罪了。所

以，我們不必再為了罪得赦免，再為了進入天國而需要別的獻祭或善行了。但是，我們今天

若犯了罪，仍舊會被當做罪。若是問及最近遵行神話語的程度時，也許有人會回答說遵行了



一半，也有人會謙卑地說只遵行了一小部分。但不管怎樣，在主看來他們都是一樣犯了全律

法的人。因為，犯了一條誡命就等於是犯了全律法(雅2:10-11)。

“耶穌對他說：“你要盡心、盡性、盡意，愛主你的 神。這是誡命中的第一，且是最

大的。其次也相仿，就是要愛人如己。這兩條誡命是律法和先知一切道理的總綱”(太22:3

7-40)。 若犯了第一條誡命，即使守住了其他所有誡命，也等於是一條誡命也沒有守住。我

們隨從肉體時，就等於是犯了第一條誡命，在主看來就是犯了所有誡命。

“因為隨從肉體的人，體貼肉體的事；隨從聖靈的人，體貼聖靈的事。體貼肉體的就是

死；體貼聖靈的乃是生命平安。原來體貼肉體的，就是與 神為仇，因為不服神的律法，也

是不能服”(羅8:5-7)。人在心裏論斷他人，就是反證神的話語在他心中還沒有形成活潑的

信心。因為，沒有一人能夠靠著行為成就完全的義。罪魁一詞在這世上乃是指罪大惡極的罪

人。這顯然同那些說自己在一定程度上遵行了神的話語這樣的說法是相互矛盾的。心口不一

的，就是偽善者。保羅遇見主之後，就一直向著標杆直奔。然而，他進入天國之前卻仍舊告

白說：“主，我是個罪魁”(提前1:15)。主啊，我就是歌篾。正如何西阿娶了歌篾一樣，我

們若是借著神所賜的信心接待了耶穌，就等於是耶穌娶了淫亂妻子。

下麵，我們一同思想一下歌篾蒙到的恩典。

第一,娼妓得以成婚。

娼妓的人生，就是要承受着肉体与灵魂的伤痛，一直腐朽下去。歌篾就是这羊的娼妓。

如今，她能够遇见好新郎结婚成家，所蒙的恩典是何等大呢?所以，对于娼妓歌篾而言，就

当满足于她的新郎一人。

我们原本也像歌篾一样，乃是一生都活在罪中，承受著心灵的伤痛，最终走向永远灭亡

的罪人。但我们如今却蒙神大恩，作了了神儿子的新妇。所以，我们或喜或憂也都要满足于

新郎耶稣一人。但我们若是贪羡不信之人的亨通，遇见难处就抱怨的话，为我们舍命流血的

主岂能不會伤心失望呢？我們若是不能滿足於一位新郎轉眼看世界的話，新郎耶穌該會何等

悲傷呢？我們真正的新郎只能是耶穌。“我为你们起的愤恨，原是神那样的愤恨。因为我曾

把你们许配一个丈夫，要把你们如同贞洁的童女，献给基督。”(林后11:2)

第二, 往日的过犯都得着了赦免。

何3：3里记着说：“ 我对她说：‘你当多日为我独居，不可行淫，不可归别人为妻，

我向你也必这样’”。很多人因为知道歌篾的过去而會藐视、轻看她，但只要她的丈夫饶恕

了她过去的一切時，别人也就兴不起什么是非了。同样，我们今天只要接待耶稣作了自己的

新郎，那么我们過去所犯的一切罪随即就会得着赦免了。那么，神是出于什么目的赦免了我

们一切罪呢?

赛43:25里记着说：“惟有我为自己的缘故涂抹你的过犯，我也不记念你的罪恶。”意

即，神是为自己涂抹了我们的过犯。

腓1：29里又记着说：“因为你们蒙恩，不但得以信服基督，并要为他受苦。”

即，神就是为了让我们在余生里为他而活，才涂抹了我们一切过犯。罗6：13里记着说：

“也不要将你们的肢体献给罪作不义的器具；倒要像从死里复活的人，将自己献给 神，并

将肢体作义的器具献给神。”(羅6:13)

第三,得蒙称义。

得蒙称义乃是被算为无罪的意思。歌篾得蒙称义，不是说她没有罪，而是说她的丈夫出

于爱而遮掩了她的一切罪，认定她无罪的意思。

彼前4：8里记着说：“爱能遮掩许多的罪。”何西阿因為深爱歌篾，所以才会遮掩了她



过去一切的过犯。同样，我们在基督里也不是说就没有罪了。我們虽然有罪，但因為被十字

架遮掩，所以就被判定无罪了。伴隨罪得蒙赦免之人的法律效力就是‘义’。

林后5：21里记着说：“神使那无罪的（无罪原文作不知罪），替我们成为罪。好叫我

们在他里面成为神的义。”罗5：9里又记着说：“现在我们既靠着他的血称义，就更要藉着

他免去 神的忿怒。”凡相信耶稣的人都是与主的十字架连接在一起的。意即，即便是现在

信的人，也等于是两千年前主被钉死在十字架时和他一同受死了。所以，神看待圣徒时必會

透过十字架来看。正因为神透过十字架來看的缘故，所以才会判定和十字架连接在一起的人

為无罪的。

第四,得着荣耀。

娼妓之身能作先知的妻子，乃是象徵被提升到了超乎想象的荣耀地位。同样，我們作了

主的新妇就是得到了至高的荣耀。得救的顺序中，最后一个阶段就是得着荣耀。

罗8：29:-30里记着说：“因为他预先所知道的人，就预先定下效法他儿子的模样，使

他儿子在许多弟兄中作长子。预先所定下的人又召他们来；所召来的人又称他们为义；所称

为义的人又叫他们得荣耀。”

另外，约壹3：2里也记着说：“亲爱的弟兄啊，我们现在是 神的儿女，将来如何，还

未显明；但我们知道，主若显现，我们必要像他，因为必得见他的真体。”我们在地上所受

的至暂至轻的苦楚，若比起将来所要承受的荣耀就算不得什么了。所以，我們才要“凡事包

容，凡事相信，凡事盼望，凡事忍耐。”(林前13:7)

因此，教會既然已经作了万王之王的新妇，得到了主至大的爱，就不能再迷恋世界，就

要成为圣洁，一片丹心去爱新郎耶稣。“不要爱世界和世界上的事。人若爱世界，爱父的心

就不在他里面了。”(约壹2:15)

可以說，何西阿书的核心內容之一就是“寻求他们的王大卫。”(何3:5)

這裏說寻求大衛王，但大衛王已经死去了几百年，所以顯然是指属灵的大卫王，就是神

所应许的万王之王耶稣基督。

何1:11里记着说：“犹大人和以色列人必一同聚集，为自己立一个首领，从这地上去，

因为耶斯列的日子必为大日。”这里又說成是“首领”，就是代表者。“‘你们不是我的子

民’，将来在那里必对他们说：‘你们是永生 神的儿子。’”(何1:10)

罗9:26里也引用這句話說：“从前在什么地方对他们说，‘你们不是我的子民’，将来

就在那里称他们为‘永生 神的儿子。’”然而，“从前在什么地方对他们说，‘你们不是

我的子民’”的‘那个地方’，從人类的行为上看卻是一個绝望的地方。但是，神就是要在

那個绝望的地方开始他的救赎事工。(罗9:23-33)

所以，神通過何西阿书就是要指明，我们都是如同歌篾一樣的罪魁。谁能認识到这一点，

就會有得救的盼望。“所以凡有血气的，没有一个因行律法能在 神面前称义，因为律法本

是叫人知罪。”(罗3:20) 唯有“如今却蒙 神的恩典，因基督耶稣的救赎，就白白地称义”

(罗3:24)，才是福音。據說，馬丁路德有一天做了一個很奇怪的夢。魔鬼在夢裏拿出路德的

罪目給他看過之後說到，“你既然有這樣那樣的罪，就和我一同到地獄去吧。”路德問到，

“還有別的嗎?” 這時，只見魔鬼出去到了什麼地方回來之後，又追加記錄了幾項罪。路德

再次問過魔鬼是不是再沒有什麼了之後，就在魔鬼所記的罪目上寫到，“耶穌的寶血會洗淨

了我一切的罪！”魔鬼見此就嚇得慌忙逃跑了。

但犹太人跌倒就是因為“不知道神的义，想要立自己的义，就不服神的义了。”(罗10:

3)

以色列根本的罪就是何4：1里所说的，“无诚实，无良善，无人认识 神。”何4:6裏

記著說：“我的民因无知识而灭亡。你弃掉知识，我也必弃掉你，使你不再给我作祭司；你



既忘了你 神的律法，我也必忘记你的儿女。”

這裏的‘知識’不是指屬世的知識，而是指認識神，認識耶穌的知識。不认识耶稣，就

只能灭亡了。地狱乃是不认识耶稣，拒绝福音，拒绝神爱的人，所要去的地方。

查爾斯司布真(Charles Haddon Spurgeon)的得救軼事非常有名。司布真在15歲的時候，

比起同齡人在各方面都很出眾，在神學上也已經知道了很多知識。儘管如此，他仍舊因著自

己是罪人這樣的事實，常常感到自己很淒慘。他到過很多教會也沒能夠得到答案。司布真回

想自己沒有得救而彷徨的時期時說到，“我當時比起受造為人類更希望自己受造為青蛙或癩

蛤蟆。當時在我看來，哪怕是最卑賤的生命體也都好過自己。因為，我在全能的神面前是一

個罪人。”

1850年1月6日是一個主日，那日早晨下了很大的雪，以至於原始監理教教會的牧師都無

法過來講道。那日，司布真就是來到這個教會禮拜的。司布真在那裏只能聽一位沒有受過良

好教育的，看起來傻乎乎的講道人所講的道。那一日，這位講道人用他那並不正確的發音講

出的證道題目，就是“來，看我。”他在證道中講说“很多人都在看自己。但那是毫無用處

的。因為，人從自己身上找不到任何平安。也有人說要依靠神。其實不然，因為依靠是未來

的事。耶穌說：‘來，看我。’ 也有人說，‘要等候聖靈對我們作工。’但現在，不會馬

上與我們有關系。我們唯要看耶穌。耶穌說，來看我，我為你們正在流出許多的血；來看我，

我被釘在十字架上；來看我，我死了又被埋葬了；來看我，我又復活了；來看我，我坐在了

父神的右邊；哦，可憐的罪人，來看我!” 這位講道人向著司布真說到，“年輕人，你要看

耶穌基督！你要看！你要看！你應做的事就只有看著耶穌而活!”司布真在這次聽道中，終

於解決了一切問題。原來，司布真一直都沒有看到主的偉大，而只看到了自己是個罪人。他

隨即開始仰望了主，隨即就得救了。從此，他就開始作為神偉大的工人整裝出發了。

徒2:37-41

“众人听见这话，觉得扎心，就对彼得和其余的使徒说：‘弟兄们，我们当怎样行？’”

（37節）在這裏‘聽見這話，’乃事意味著彼得的證道。眾人聽到彼得的證道之後覺得紮心，

就不由得問到，“弟兄們，我們當怎樣行？”

諸位，我們聽道時若是感到了紮心時，就當相信那是蒙恩的徵兆，就是我們的信仰人格

發生變化的過程，就是水變成葡萄酒的過程。尼尼微城因著悔改，全民都得救了。我們歎息

乃是因為我們與神的關係，所以就更要悔改了。我們要因著沒有信好，沒有忠心而歎息說：

‘當要怎樣行？’我們要因著沒能夠照著神的話語相信和生活而發出歎息。我們要為不信神、

論斷人、為人定罪、不能饒恕人、貪心、靠著人的手段和方法生活等，這些諸般的罪而悔改。

我們要因著沒有警醒禱告、沒有傳道、沒有聖守主日、沒有感謝神，歎息說：‘當要怎樣行？’

但我們要知道，首先要聽見神的道才會紮心，才能明白，也才會蒙恩。

‘紮心’乃是意味著良心受到了譴責。所以，他們才會喊著說：‘當要怎樣行！’聽見

神的道之後捶胸說‘當要怎樣行’的人，乃是蒙福的人。基督教的拯救乃是始於悔改。所謂

悔改，就像是污水經過濾之後變成清水的淨水過程。我們的靈魂越悔改，就越會變得更加清

澈和潔淨。我們的心靈，若是天天加贈罪的話就會變成地獄，但若是天天加贈悔改的話就會

變成天國。‘我們當要怎樣行!’我們當要如何行才好呢?因為紮心，因為心痛，才會發出這

樣的提問。這是因為無法忍受良心被紮的痛苦，才會發出的提問。

彼得在徒2：38:裏說到，“你们各人要悔改，奉耶稣基督的名受洗，叫你们的罪得赦，

就必领受所赐的圣灵。”彼得所講的是‘當要信主耶穌，’見證的是復活的耶穌。證道的基

本就是見證耶穌。‘唯有耶穌’才是一切證道的主題、核心。事實上，沒有耶穌的證道，也

算不得是證道。對於猶太人們發出的‘我們當要怎樣行’這個問題，彼得的回答是堅定的。

本文裏言及了三個命令。



第一,你們要悔改!

所謂悔改就是完全轉換方向，乃是指催促人改變心靈、意念、行動的話。不是只有哭泣

了才是悔改。真正的悔改不是悔悟而是轉過身。我們無論怎樣悔悟也不會有變化。唯有悔悟

並回轉過來才會發生變化。

悔改是什麼呢?

1) 悔改就是向神認罪。“我们若认自己的罪， 神是信实的，是公义的，必要赦免我们的

罪，洗净我们一切的不义。”（約壹1:9 ）

2) 不再犯同樣的罪。“我也不定你的罪，去吧！从此不要再犯罪了。”（約8:11）行淫時

在現場被抓的女人，因主的恩寵而得到了赦免。她若是回去繼續行淫的話，就不是真悔改。

3)真正的悔改乃是清潔自己的心。

“你们亲近神，神就必亲近你们。有罪的人哪，要洁净你们的手；心怀二意的人哪，要清洁

你们的心。”（雅4:8 ）‘潔淨你們的手，’說的是要正確地去做手中的一切事。手的操作

就是我們的生活。“你们要愁苦、悲哀、哭泣，将喜笑变作悲哀，欢乐变作愁闷”（雅4:9）。

哪里有真正的悔改，哪里就會有神的恩典臨到。

3) 不僅要遠離罪，而且還要積極地行善。正如，稅吏長撒該的悔改情況。撒該向主悔改說：

“主啊，我把所有的一半给穷人；我若讹诈了谁，就还他四倍”(路19:8)。當撒該決定，若

是勒索了誰就向他償還四倍，從此不再勒索而且還要变卖自己所有的一半分给穷人時，耶稣

说：“今天救恩到了这家，因为他也是亚伯拉罕的子孙”(路19:9 )。

耶路撒冷教會就是始於悔改，並借著悔改持續增長起來的。彼得在徒3-5章裏一邊指出

以色列百姓的罪，一邊繼續講出了敦促悔改的道。“你们弃绝了那圣洁公义者，反求着释放

一个凶手给你们。你们杀了那生命的主， 神却叫他从死里复活了，我们都是为这事作见证”

(徒3:14-15)； “所以你们当悔改归正，使你们的罪得以涂抹；这样，那安舒的日子就必

从主面前来到”(徒3:19)；“你们众人和以色列百姓都当知道，站在你们面前的这人得痊愈，

是因你们所钉十字架、神叫他从死里复活的拿撒勒人耶稣基督的名。”(徒4:10)；“你们挂

在木头上杀害的耶稣，我们祖宗的 神已经叫他复活。神且用右手将他高举，叫他作君王、

作救主，将悔改的心和赦罪的恩赐给以色列人”(徒5:30-31) 。可以說，耶路撒冷教會就是

始於悔改，得救於悔改，復興於悔改。

第二，你們要受洗!

洗禮的屬靈意思乃是意味著舊人死去，得到新生。那麼，是在什麼時候新生呢?接待耶

穌的時候就成為了新人。因此，你們要受洗和你們要信耶穌是一樣的意思。即，就是舊人要

與基督一同死去，與基督一同活出新人。洗禮的意思是‘清洗成為潔淨’，乃是作為外在的

憑據，為因信罪得赦免之人所施的。所以才會說，“你們要受洗，叫你们的罪得赦。”

洗禮包含怎樣的意思呢?

1) ‘洗淨罪’的意思。世上沒有罪得赦免的秘訣。今天，唯有借著悔改，相信耶穌基督寶

血的功效才能罪得赦免。“知道你们得赎、脱去你们祖宗所传流虚妄的行为，不是凭着能坏

的金银等物，乃是凭着基督的宝血，如同无瑕疵、无玷污的羔羊之血。”(彼前1:18-19)接

受洗禮乃是意味著憑信心告白說，從此將耶穌的死領受為自己的死，將耶穌的復活領受為自



己的復活，已經罪得赦免了。

2) ‘要活出新人’的意思。浸在水裏是意味著受死，領受洗禮是意味著要活出新人的意思。

領受洗禮乃是意味著為了活出合乎天國百姓的生活，受洗以後每天都要活出向著罪死去的生

活。“我已经与基督同钉十字架，现在活着的不再是我，乃是基督在我里面活着；并且我如

今在肉身活着，是因信 神的儿子而活，他是爱我，为我舍己”(加2:20)。受洗乃是意味著

從此以後每天都致力於治死屬肉體的血氣、驕傲、貪心、一切不義的情欲，奉耶穌基督的名

活出新人新生活。使徒保羅說自己天天都冒死。保羅說的是，治死屬肉體的就會活出裏面的

耶穌基督。

3) ‘完全屬於神了’(賽41:10)的意思。“你们是重价买来的，不要作人的奴仆”(林前7:

23)。 神用耶穌的血價買贖了我們。另外，洗禮還有‘印上印記’的意思。即，就是以聖靈

為印記，來標記並保證是屬於神的了。“你们既听见真理的道，就是那叫你们得救的福音，

也信了基督，既然信他，就受了所应许的圣灵为印记”(弗1:13)。

第三，你們要領受聖靈!

為何要領受聖靈呢?因為，聖靈就是我們的能力和權柄。“但圣灵降临在你们身上，你

们就必得着能力；并要在耶路撒冷、犹太全地和撒马利亚，直到地极，作我的见证。”（徒

1:8）

弗3:16裏記著說：“求他按着他丰盛的荣耀，藉着他的灵，叫你们心里的力量刚强起来。”

在這裏‘心裏的力量’乃是指靈魂。所以，聖靈具有使靈魂剛強起來的能力。聖靈具有

治理世界、魔鬼、罪的能力。聖靈的能力能夠醫治我們的靈魂，能夠使我們的精神和靈魂成

為聖潔，能夠控制和支配我們的肉體隨從聖靈，不隨意而行。

我們不妨思想一下本文中的彼得。他出生在加利利，職業是漁夫，性格直率而暴躁。他

雖然跟從了耶穌三年，卻仍舊沒有得救的確信，也不太清楚耶穌基督就是彌賽亞。他甚至還

在彼拉多的庭院裏三次發誓詛咒否認了主。但就是這樣的彼得，五旬節在馬可樓裏經歷到了

聖靈的能力之後，就不再有任何懼怕了。就像如此，得救而在耶穌基督裏的神的兒女們會變

得剛強壯膽起來。因為，有聖靈的能力同在。我們看一下，彼得與當時的使徒們，再看使徒

保羅，就知道他們都是無所畏懼的人。

“谁能使我们与基督的爱隔绝呢？难道是患难吗？是困苦吗？是逼迫吗？是饥饿吗？

是赤身露体吗？是危险吗？是刀剑吗？”(羅8:35) 意即，患難、困苦、逼迫、饑餓、赤身

露體、危險、刀劍等一切，都不能使保羅懼怕。因為，有聖靈的能力與他同在。猶太人們聽

過彼得的證道之後，因覺得紮心就捶胸問到，‘我們當怎樣行？’這時，彼得毫不猶豫地回

答說：“你們要悔改，受洗使你們的罪得赦，領受聖靈。”因為，彼得自己被聖靈充滿之後

就成了大有能力的人。基督教乃是改變的宗教。領受聖靈之人所到之處都會發生改變。

瑞典和挪威等國家，在A.D.1050年裏接受了基督教之後，就終止了持續三百多年的北欧

海盗時代，成為基督教國家，站在了世界先進國行列的前面。17世紀末，英國和美國面臨著

很嚴重的社會危機。英國在產業革命之後捲入了極度的混亂中。以至於，頹廢享樂主義盛行，

街上大白天就滿了醉酒的人，犯罪率急劇上升使得監獄人滿為患。當時，約翰衛斯理和查爾

斯衛斯理兄弟認為，若是再如此下去英國就會滅亡。於是，他們就起來在年輕人和大學生當

中發起了屬靈的覺醒運動。結果，拯救了趨於滅亡的英國。美國受1865年南北戰爭的影響而

陷入極度的混亂時，有‘乔治·怀特’(George Whitefield), ‘穆迪’(Dwight L. Moody)

等屬靈的領袖興起來，借著福音拯救了美國。他們都是被聖靈充滿而坦然無懼的人。“因为

这应许是给你们和你们的儿女，并一切在远方的人，就是主我们 神所召来的”（39節）。



這是主親自所應許的。

徒1:4-5裏記著說：“耶稣和他们聚集的时候，嘱咐他们说：“不要离开耶路撒冷，要

等候父所应许的，就是你们听见我说过的。约翰是用水施洗，但不多几日，你们要受圣灵的

洗。”另外，這也是通過約珥先知預言到的應許。

珥2:28-29裏記著說：“以后，我要将我的灵浇灌凡有血气的。你们的儿女要说预言，

你们的老年人要做异梦，少年人要见异像。在那些日子，我要将我的灵浇灌我的仆人和使女。”

那麼，聖靈降臨是賜給誰的應許呢? 這是賜給三類人的應許。即：

1)‘你們’，就是當時的猶太人；2)‘你們的兒女’，就是猶太人的子孫； 3)‘一切

在远方的人’，就是外邦人。總而言之，神的救贖事工具有超越一切的性質。神超越了國家、

種族、地區、語言，賜下了這應許。徒13:48裏記著說：“外邦人听见这话，就欢喜了，赞

美 神的道；凡预定得永生的人都信了。”“彼得还用许多话作见证，劝勉他们说：“你们

当救自己脱离这弯曲的世代。”（40節）

‘彼得还用许多话作见证，劝勉他们說’，彼得在福音傳道時講道講得很好。彼得引用

多處聖經裏的話語作見證之後，就勸勉眾人接待耶穌，脫離過去污穢的罪，活出聖潔的生活。

‘你们当救自己脱离这弯曲的世代’，悖逆神的世代就是彎曲的世代。我們在暗中就可以看

到，悖逆神的彎曲之人沒有神的安慰，平安，生命，只有咒詛和審判。

‘这弯曲的世代’，說的是當時的宗教領袖們以彎曲的行動攔阻和妨礙人們不能行在生

命路上的狀態。彼得勸勉眾人，在這樣的世代裏自己要鼓起勇氣走上得救之路。你是要繼續

作彎曲的人呢，還是現在就要得救呢?

“于是，领受他话的人就受了洗。那一天，门徒约添了三千人”（41節）。

初期教會的得救人數漸漸加贈了。僅在這一日，受洗的人就有三千。一日裏有三千人悔

改，乃是顯明了神的大作為。這一日加贈的不是單純的教徒，而是門徒三千人。他們沒有止

於信耶穌，而是作了耶穌的門徒，成為了繼承主使命的人。現在，教徒人數雖然很多，但跟

從主的門徒卻不多。誰都可以成為教徒，但作聖徒，作門徒卻不是容易的事(太16:24)。

我們當要成為真正的聖徒，作耶穌的門徒。現在，就要悔改，接待耶穌為自己的救主！

諸位! 再沒有比遇見耶穌更重要和緊迫的事了。因為，這關係到得永遠的生命或受地獄

永刑的事。所以，我們要竭力追求認識真理。

“我们务要认识耶和华，竭力追求认识他。他出现确如晨光；他必临到我们像甘雨，像

滋润田地的春雨。”(何 6:3)

“他必临到我们像甘雨，像滋润田地的春雨。”這是預言，凡是相信福音的就會有聖靈

臨到他身上。對此，何西阿書結束於，“谁是智慧人，可以明白这些事；谁是通达人，可以

知道这一切。因为耶和华的道是正直的，义人必在其中行走；罪人却在其上跌倒”(何14:9)

這樣的話。

這裏大致有兩個意思。第一個意思是，“誰去傳，使人明白，聽到而相信呢?” 所以，

我們講何西阿書的時候不能單講教訓，還要使人明白凡是跟從耶穌的門徒，都負有使命要將

福音傳到地極，見證耶穌基督，把人們裝扮成耶穌基督的新婦。第二個意思是，不是我們見

證了神無限的愛與耶穌基督的福音，所有人就都會明白，相信，得救。

“因为十字架的道理，在那灭亡的人为愚拙；在我们得救的人却为 神的大能。”(林

前1:18) 意即，即有信而得救的，也會有不信而滅亡的人。

“因为经上说：‘看哪，我把所拣选、所宝贵的房角石安放在锡安，信靠他的人必不至

于羞愧。’所以，他在你们信的人就为宝贵，在那不信的人有话说：‘匠人所弃的石头，已

作了房角的头块石头。’又说：‘作了绊脚的石头，跌人的磐石。’他们既不顺从，就在道

理上绊跌。他们这样绊跌，也是预定的。”(彼前2:6-8)

神雖然不願有一人沉淪，願人人都悔改(彼後3:9), 卻仍有像以色列百姓那樣斷定自己



不配得永生的，就是定意不信而拒絕福音的人。“保罗和巴拿巴放胆说：‘神的道先讲给你

们，原是应当的；只因你们弃绝这道，断定自己不配得永生，我们就转向外邦人去。’”(徒

13:46)

但是，福音在領受的人卻為神的大能。“因为十字架的道理，在那灭亡的人为愚拙；在

我们得救的人却为 神的大能”(林前1:18)。即，“义人必在其中行走。”(何14:9)

得救之后的生活

歌篾身為娼妓，就因為嫁给了先知何西阿而成为了何西阿家族里的人，得着了其家族的

荣耀。何西阿卻因着歌篾使自己的家族蒙羞受辱，牺牲了自己的家庭生活。但是，歌篾卻丢

下了他的丈夫何西阿和三个孩子，逃向了有罪的道路。儘管如此，何西阿却仍舊沒有改變對

歌篾的忠實。我们在这里可以看到，神的信实和以色列的不洁。认识到自己就是歌篾那樣的

人，就是蒙恩的人。因为，這樣才会認識到神的爱是何等大而深厚。

“我必医治他们背道的病，甘心爱他们，因为我的怒气向他们转消。”(何14:4)

显明在何西阿书中的耶稣基督，有份於我們的苦难，出於愛對我們施行的救赎，乃是等

同於何西阿在奴隶市场里救出歌篾的事实。另外，何西阿書裏又将耶稣显明为信实的丈夫。

對自己不忠實的妻子堅持愛到底的何西阿，就是愛我们爱到底的，比大卫更大的君王主耶穌

(何3:5)。

另外，神還要医治我们背道的病。這讓我們可以看到，甘心爱我们的神，又告訴我们，

耶稣基督乃是堕落的以色列的医治者，恢复者，属天的新郎。

亲爱的诸位圣徒!我们当要赞美神，因为神使我们明白这樣的真理，让我们认识他的爱

來与他和好，又讓我们作了他的儿女，万王之王的新妇。我們也當向信實、美善的神告白說：

“我们就把嘴唇的祭代替牛犊献上”(何14:2) 。

何14：4-9里把临到悔改之人的神的恢复，比喻为充满生命力的自然现象，借此引導北

以色列百姓走向悔改之路。本文首先是预言北以色列接受神的惩戒之后，會借著悔改得享到

恢复的祝福。但本文最终所指的乃是，被预表为選民以色列的所有圣徒所要得享的祝福。

9节里對比性地显明了‘人生的两条道路’，就是义人的道路和罪人的道路。這是用福

音在邀请一切读到何西阿书的人，行在义人的道路上。“谁是智慧人，可以明白这些事；谁

是通达人，可以知道这一切。因为耶和华的道是正直的，义人必在其中行走；罪人却在其上

跌倒”(何14:9)。

正如，何西阿先知为了宣教而屈尊来到了娼妓村那樣，耶稣也是为救赎我们而舍弃了天

上荣耀的宝座，来到這個充满罪恶的世界，隨處传了道。“耶稣对他们说：‘我们可以往别

处去，到邻近的乡村，我也好在那里传道，因为我是为这事出来的。’”(可1:38)

我們也當行在义人的道路上，到那些沒有福音的地方去传道。

何 9:8里记着说, “以法莲曾作我神守望的…….”意即，被象征为以法莲的以色列，

乃是神所立的守望者。那么，以法莲是为谁而立的守望者呢?当然是为外邦人，为万民而立

的守望者。守望者的主要作用，就是站在守望楼或是城墙上日夜监视敌情，一旦发现敌情就

要随即吹角报警。守望者就是为了避免同族遭受外敌入侵而日夜守望，随时发现危情隨時报

警，使城内居民能夠及时逃避或是防御敌人。所以，守望者總要保持警醒。守望者若是因為

打盹儿错过了敌情，就会给百姓带来灭顶之灾。所以，对于守望者而言最重要的就是警醒。

既然旧约以色列都負有为万民守望的使命，新约圣徒負有先知的守望使命就是理所当然的事

了。

“惟有你们是被拣选的族类，是有君尊的祭司，是圣洁的国度，是属神的子民，要叫你

们宣扬那召你们出黑暗、入奇妙光明者的美德”(彼前2:9)。

亲爱的诸位圣徒! 真心祝愿我們都能时常警醒，隨時省察自己，为邻舍，为本民族，为



全地人守望，及时发现正在临近的撒旦與罪的危险，及时吹响报警的号角，真正担负起世界

宣教的使命。

約珥書與福音

约珥书的书名由来于記錄者约珥的名字。约珥的意思是‘耶和华是神’。約珥的名字裏

蕴含着很深的意义。因为，当时有很多人都深陷于偶像崇拜之中，所以约珥的名字本身就包

含着对独一真神的信仰告白，也包含着承认耶和华是神的重要信息。约珥见证的乃是，在‘耶

和华的日子’里审判列国并拯救自己百姓的神。至于本書的记录年代，从多次言及到祭司来

看，一般都推定为是犹大的约阿施作王期间的B.C.830年间。

约珥书的历史背景，是南犹大第8代王约阿施(B.C.835-B.C.796年)的执政初期。當时，

正是统一的以色列王国分裂为南北王国已经过去了百年左右的時期。所以，南北王国之间的

政治矛盾基本上都已經解除了。但在宗教上，南北王国都处于重复悖逆的历史时期。南北以

色列结成同盟，通過联姻促成最緊密的合作關係时，亚哈谢的儿子约阿施出生了。亚哈谢前

往北以色列王约兰那里探病时被耶户所伤，死于他作王一年之后(王下9:11-28)。亚哈谢死

后，他的母亲亚他利雅篡位，杀死了亚哈谢的众子，开始了统治犹大(代下22:10)。若從属

灵上來判断，這无疑就是撒旦出於破坏神和大衛所立之约的诡计(撒下7:12)。

亚他利雅是北以色列王亚哈和耶洗别所生的(王下11:1)。信实守约的神，借着约示巴（约

兰王的女儿，亚哈谢的妹子，祭司耶和耶大的妻子 代下22:11)救出了约阿施，使大衛王族

的血统沒有断绝。约阿施得到大祭司耶和耶大的保护，在圣殿里隐藏了6年。约阿施7岁那年，

在大祭司耶和耶大的积极努力下登上了王座。“还留一个支派给他的儿子，使我仆人大卫在

我所选择立我名的耶路撒冷城里，在我面前长有灯光”(王上11:36)。

神就是照着自己的应许，使约阿施继承了王位，又使他受到耶和耶大的影响，开始施行

了善政。约珥时代的文化与宗教的背后，远的有亚他利雅，近的有约阿施的偶像崇拜。除掉

亚他利雅之后登上王座的约阿施，厉行了宗教改革，积极恢復了恶女人亚他利雅的儿子们破

坏圣殿并将圣殿内的圣物献给巴力所毀損的祭禮(代下24:4-7)。但耶何耶大死后，約阿施為

了保住自己的王權，就出於人的方法而在政治上親近犹大的众首领，听从他们丟棄了耶和華，

陷入了拜偶像的罪中。他们离弃耶和华他们列祖神的殿，去事奉了亚舍拉和偶像。因他们这

樣的罪，神的忿怒就临到了犹大和耶路撒冷。神差遣先知到約阿施那里，告誡他要归向耶和

华。但頑劣的約阿施卻不明白神的愛，堅持不肯聽從（代下24:19）。

於是，神的靈感動祭司耶何耶大的兒子撒迦利亞，在眾民面前向他宣告了咒詛的訊息。

撒迦利亞就站在上面對民說：“神如此說：‘你們為何幹犯耶和華的誡命，以致不得亨通呢？

因為你們離棄耶和華，所以他也離棄你們’”。眾民同心謀害撒迦利亞，就照王的吩咐在耶

和華殿的院內，用石頭打死了他。這樣，約阿施王不顧念撒迦利亞的父親耶何耶大向自己所

施的恩，竟殺了他的兒子(代下24:20-22)。當時的文化與宗教的狀況，已經陷入在世俗的快

樂和貪戀中墮落的狀態中。猶大的人們為滿足自己的私欲，不惜玩弄權謀，對暴力和殺戮無

動於衷，在宗教上又侍奉和依靠了外邦神，使猶大完全處於混亂的狀態中。約阿施的罪將猶

大和耶路撒冷趕向了痛苦的深淵裏(代下24:15-18)。

根本問題在於，約阿施沒有遵行耶和耶大膏他作王時交給他的律法書上的教訓。(代下2

3:11) 他比起敬畏和懼怕神，更加懼怕了人。他又被現實中的實惠蒙蔽了雙眼，妥協於人的

勢力，依靠了偶像。約珥的訊息，就是在這樣的時代背景裏宣告的。

蒙神差遣的約珥和其他先知一同告誡約阿施，並宣告了審判的日子。他宣告說，到了耶

和華的日子，就再也不能在聖殿裏敬拜耶和華了。他警告說，聖殿固然是神臨在的地方，但



若是背叛神去拜偶像時，就會變得毫無價值，神必會捨棄不顧(王上9:7-9)。以色列若廢棄

神的約，他們作為祭司的國度所領受的特權和使命(出19:5-6)也就被剝奪了(何4:6)。他們

若不悔改，神就會將金燈檯從他們那裏挪去。

“所以應當回想你是從哪里墜落的，並要悔改，行起初所行的事。你若不悔改，我就臨

到你那裏，把你的燈檯從原處挪去”(啟2:5)。所有預言者呼喊的都是對罪的譴責。但在預

言書中，只有兩卷特殊地沒有出現對罪的譴責。這兩卷就是約珥書和撒迦利亞書。

另外，預言書的特點一般都是遵循，罪責⇒ 勸勉⇒安慰⇒盼望這樣的順序。但唯獨約

珥書和撒迦利亞書裏沒有論及罪責。這是為什麼呢?因為，神見他們說了也不聽，就直接管

教了他們。管教他們的父神已經對他們手下留情了。但現在，受管教的他們卻感到過於嚴厲

而在叫屈。這時需要母親的角色介入來勸勉他們說，你們受管教並不冤屈，你們要思想為何

挨打，若想不再被打就要如何如何來行。教導人要如何如何來行的，就是約珥書。

恢復的慈愛的

加以恢復的神的愛

珥2:20-32

我們講解本文之前先簡略看一下，神從第一章開始通過約珥先知是怎樣說的。“耶和華

的話臨到毗土珥的兒子約珥”(珥1:1)。本書中僅此一節有關乎約珥的資訊。約珥在深陷於

偶像崇拜的百姓面前，將自己全然隱藏起來，單單見證了耶和華是神。這也合乎他名字的意

思。約珥在本節裏指出，他是毗土珥的兒子，他所傳的訊息並不是出於人而是出於神的話語。

“你們要將這事傳與子，子傳與孫，孫傳與後代”(珥1:3)。 記錄本書的當時，猶大正在面

臨極大的蝗災和旱災。約珥宣告說，這樣的自然災害不是偶然發生的而是出於神的懲戒，並

強調百姓們都回到神面前。這是教訓，要將蝗災和旱災臨到以色列百姓的事實代代相傳，要

讓後代知道神對自己犯罪的百姓施行的審判是何等大而可畏。我們的神既是滿有慈愛憐憫的

神，同時也是管教自己所愛之兒女的父。管教的理由是在於要引導兒女們警醒，不再去拜偶

像，照著神的旨意端正地生活。

彻底的审判

“剪虫剩下的，蝗虫来吃；蝗虫剩下的，蝻子来吃；蝻子剩下的，蚂蚱来吃”(珥 1:4)。

‘剪虫, 蝗虫, 蝻子, 蚂蚱’等，乃是翻译了希伯来语‘噶占(剪掉), 阿蜡别(多群),雅儿

列克 (快速啃吃的样子), 哈希尔(收场)’這樣的话。意即，神要以成群的蝗蟲施行审判来

宣告結束。

敦促悔改

“酒醉的人哪，要清醒哭泣；好酒的人哪，都要为甜酒哀号；因为从你们的口中断绝了”

(珥1:5)。‘要哭泣’, ‘要哀号’，這是借著意思相近的話，以命令的形式重复强调，就

算他們现在痛哭流涕神也不會覺得痛快的實情。但是，他们却仍舊醉於葡萄酒中。B.C. 8

世纪乃是整个以色列(南北王国)得享最高荣华的时期，也是因為奢侈和放荡而最堕落的时期

。这个时期，北以色列正是耶户(10年), 约哈斯(17年), 约阿施(16年), 耶罗波安2世(41

年), 撒迦利雅(6个月)等人作以色列王的时期，南犹大正是约阿施(40年)作犹大王的时期。

审判的原因

“素祭和奠祭从耶和华的殿中断绝，侍奉耶和华的祭司都悲哀”(珥 1:9)。素祭和奠祭

是每天都要献的祭(出29:38-42,利2章,民15:5)。约珥時代，献祭雖然还没有完全止息，但



獻的都是出于形式上的祭(何 6:6,摩 4:4,弥 6:6)。献祭止息乃是意味着断绝了与神的关系。

所以，这乃是意味着人与神之间的立约关系，因着人类的悖逆与不信而被破坏了。

脱离审判的道路

“你们要分定禁食的日子，宣告严肃会，招聚长老和国中的一切居民，到耶和华你们神

的殿，向耶和华哀求”(珥 1:14)。‘要分定禁食的日子' ，乃是指要彻底悔改自己的罪。

照着律法，大赎罪日虽然只有一天(利 16:29),但在特殊的情况下长老与全民要举国禁食同

心认罪悔改(尼 9:1-3, 耶 36:9)。约珥书的钥匙就是‘耶和华的日子’。掌握這把鑰匙乃

是理解约珥书的关键。约珥书的篇幅很短，但‘耶和华的日子’前后竟出现了5次(1:15；2:

1,11,31；3:14)。

那么，‘耶和华的日子’是什麼日子呢?

“哀哉，耶和华的日子临近了！这日来到，好像毁灭从全能者来到”(珥1:15)。即，耶

和华的日子就是审判的日子，毁灭的日子。珥2:1里也记着说：“你们要在锡安吹角，在我

圣山吹出大声。国中的居民都要发颤；因为耶和华的日子将到，已经临近。”只是，‘耶和

华的日子’,也就是审判的日子，重叠為幾层。“剪虫剩下的，蝗虫来吃；蝗虫剩下的，蝻

子来吃；蝻子剩下的，蚂蚱来吃”(珥1:4)。

这樣的蝗災乃是先知当时面对的‘耶和华的日子’。但先知并没有只看当前的蝗災，而

是越过当前的灾殃看到了被表现为‘又大又强’的外敌入侵(2:2)。这是在不远的将来就会

臨到的‘耶和华的日子’。所以，先知才会敦促百姓们悔改而说到，“你们要撕裂心肠，不

撕裂衣服，归向耶和华你们的神；因为他有恩典，有怜悯，不轻易发怒，有丰盛的慈爱，并

且后悔不降所说的灾”(珥2:13)。

‘耶和华的日子’，首先会作为惩罚犯罪的以色列的审判日子临到。到了那日，“粮食

不是在我们眼前断绝了吗？欢喜快乐不是从我们 神的殿中止息了吗？”(珥1:16)

這一日，耶和华要将毀约的以色列百姓当做仇敌，要借着‘北方军队’(珥2:20 3:4,6)

来惩罚他们。所以，那日必将成为战争的日子。(珥2:4-11)。

那日的成就也是双重性的。历史上那日随即就成就了。撒及利亚殉道一年之后，神就借

着少数的亚兰军队消灭了庞大的犹大军队。约阿施王就是在那时身受重伤的。他因流了撒及

利亚的血，後來被自己的部下杀死在病床上(王下12:20)。公义的大祭司耶和耶大死后被葬

在列王的墓室里，但被自己部下杀死的约阿施王却没有被葬在列王的墓室里(代下24:23-25)

。

但约珥书最终指向的‘耶和华的日子，’乃是终末论意义上的‘耶和华的日子’。即“日

头要变为黑暗，月亮要变为血，这都在耶和华大而可畏的日子未到以前”(珥2:31)。这乃是

主所说的，“因为那日子要这样临到全地上一切居住的人”(路 21:35)，這樣的最后审判的

日子。約珥先知正因为看到了这樣的日子，才会指着最后的审判發出警告说：“许多许多的

人在断定谷，因为耶和华的日子临近断定谷”(珥3:14)。

猶太人的塔木德裏有一則‘飛天馬’的故事。那裏記著說，有一人因惹怒了國王而被判

了死刑。這人向國王懇請說：“如果能夠給我一年時間，我就能將國王最喜愛的馬訓練成能

夠飛天的馬。若是過了一年，您的馬還不能飛天時您再處死我。”國王接受了他的懇請，答

應給他一年時間，並警告說到時他的馬不能飛天就一定會處死他。同監的人們異口同聲地質

疑到，“馬怎能飛上天呢?”對此他回答說：“一年內，國王可能會死，我也有可能會死，

還有那匹馬也有可能會死。誰能知道一年裏會發生什麼事呢?一年之後那匹馬說不定就真的

能飛起來呢。”這則故事也許聽起來像是很虛幻，但卻告訴了我們人類的生命中會有很多可

能性，教訓我們在任何絕望情況也不要死心。本文中的以色列雖然因為遠離神遭至了可怕的



審判，但他們只要不絕望，全民分定禁食的日子，宣告嚴肅會，真心悔改的話，神就會開始

作工恢復他們。

20節-“却要使北方来的军队远离你们，将他们赶到乾旱荒废之地：前队赶入东海，后队赶

入西海；因为他们所行的大恶，臭气上升，腥味腾空。”

“北方来的军队”是指什麼呢? 可以說，約珥先知的當時就是指“蝗虫、蝻子、蚂蚱、

剪虫”(25節)。神說要將它們的前隊趕入東海（死海），後隊趕入西海(地中海)。但是，神

所要趕走的不只是蝗群。因為神還說到，“我也不再使你们受列国的羞辱”(19節)。

所以，‘北方的軍隊’第二層的意思應是指從北方下來的外邦軍隊。“因為有一民族上

來侵犯我的國土，他們強大又无数，他們的牙齿像狮子的牙齿，他們有母狮的大牙”（珥1:

6）。

就像在這裏，從象徵意義上是指北方刮過來的蝗群，而從實際意義上就是意味著位於以

色列北方的外邦民族亞述的軍隊。但是神卻應許到，只要他們悔改，就算是強大無比的北方

軍隊攻進來，神也會將他們趕入周邊的曠野或大海裏。‘主在锡安山和耶路撒冷成就他一切

工作的时候，主说：“我必罚亚述王自大的心和他高傲眼目的荣耀’”（賽10:12）。神說，

亞述王的軍隊要在錫安山被神的軍隊擊潰，前隊要被趕入死海，後隊要被趕入地中海，到那

時會有屍體腐爛的臭氣上升騰空。

21節-“地土啊，不要惧怕！要欢喜快乐，因为耶和华行了大事。”

本節乃是安慰的訊息。神應許說以色列百姓只要真正悔改的話，神就會恢復他們，保護

他們，為他們賜下安息。神應許到，他要使因蝗群變為荒廢的地土上重新長出草木並會結出

果子。神應許要行這樣的大事。對於恢復地土的應許，乃是保障人的生存權，也是最令人期

盼的祝福。有一則故事裏講到，一艘船在航海中觸了礁，船上只有一人倖存下來。他被海浪

推到了一座沒有人跡的小島上。他在絕望的深淵中，懇切禱告求神拯救他。他每日都守望大

海，看有沒有船隻經過。他只能搭建一座極其簡易的棚子，撈起從沉船上漂下來的幾件東西

放在棚子裏當做生活用具。有一日他出去尋找食物時，眼看著他的簡易棚子著火冒起了濃煙。

當時，他真是悲傷絕望到了頂點。棚子沒過多久就被燒成了灰燼。對他而言，這可謂是最糟

糕的事情。殊不知，這卻是他的禱告得到了應答。因為，第二天一早就有一艘船靠近了小島

搭救了他。原來，這艘船經過小島時很遠就看到了島上升起的濃煙，所以就趕過來救援了。

這個故事告訴我們，絕望的背後必會有盼望，跌入最低穀時也是重新爬上去的蒙福機會，因

此任何時候都不要放棄禱告和希望的繩索。

22节-“田野的走兽啊，不要惧怕！因为旷野的草发生，树木结果，无花果树、葡萄树也都

效力。”

‘田野的走獸啊，不要懼怕’，這是說連田野上的走獸也都要畏懼神的審判。因為，神

的震怒之火會將全地的樹木和草地焚燒淨盡，走獸們也都要餓死。這是為因災殃和饑荒而陷

入饿死状态的走獸們(1:20)帶來盼望的的話語，乃是指地土要恢復，曠野要長出草，能夠為

走獸們提供豐盛的嫩草。事實上，神施恩的對象並不是走獸而是人類。“无花果树、葡萄树

也都效力”，說的是出於神的祝福而會降下合宜的春雨和秋雨，為樹木結果提供最好的條件，

因此可以期待豐產了。另外，無花果樹和葡萄樹是象徵神與以色列的關係。所以，說無花果

樹和葡萄樹也都效力乃是象徵神與以色列的關係得到恢復，向著美好的關係發展。

23節- “锡安的民哪，你们要快乐，为耶和华你们的 神欢喜，因他赐给你们合宜的秋雨，

为你们降下甘霖，就是秋雨春雨，和先前一样。”

‘錫安的民’是指聖潔的以色列百姓，乃是顯明神的統治將會體現在以色列百姓身上。



“愿以色列因造他的主欢喜；愿锡安的民因他们的王快乐”（詩149:2）。就像如此，神的

百姓在神的恩寵和保護之下才能得享幸福，並會因著神所賜的祝福和恩典而歡喜讚美神。“为

你们降下甘霖，”說的是神會和先前一樣降下適合地土樹木生長和耕作的，如同生命水一樣

的雨水。‘秋雨’一般是在10-11月裏降下的。秋雨能使地土變得鬆軟，不僅利於耕作而且

也利於莊稼發芽。

另外，‘春雨’(馬爾庫需)是在3-4月間降下的。春雨利於莊稼飽滿地結實。所以，若

是不能合宜地降下秋雨和春雨，對以色列農夫而言無異於遭受災殃，根本就不能指望有什麼

收成了。

申11:13-17裏記著說：“你们若留意听从我今日所吩咐的诫命，爱耶和华你们的 神，

尽心尽性事奉他，必按时降秋雨春雨在你们的地上，使你们可以收藏五谷、新酒和油。也必

使你吃得饱足，并使田野为你的牲畜长草。你们要谨慎，免得心中受迷惑，就偏离正路，去

事奉敬拜别神。耶和华的怒气向你们发作，就使天闭塞不下雨，地也不出产，使你们在耶和

华所赐给你们的美地上速速灭亡。”所以，神降下的生命甘露乃是為那些聽從神話語的，真

心愛神的，盡心盡力服侍神的人，所賜的祝福。

那麼，“耶和华行了大事”是什麼呢?這裏包含著近景、中景、遠景等三重面。近景乃

是指像出埃及時降下的第八災殃中的蝗災，把蝗蟲刮起吹入紅海(出10:19)那樣，將蝗群趕

入死海和地中海的事。於是，就有了“禾场必满了麦子，酒榨与油榨必有新酒和油盈溢”(2

4節)這樣的美景。中景是指讓以色列百姓從巴比倫被擄歸回的事。這一點，顯明於“剩下的

人中”(32節)這樣的話裏。詩篇裏對這一點讚美到“当耶和华将那些被掳的带回锡安的时候，

我们好像做梦的人。耶和华果然为我们行了大事，我们就欢喜”(詩126:1, 3)。但這些並不

是神所要行的全部大事。因為，還有將從伊甸園中被趕出來作了撒旦奴隸的我們帶回的大事。

神借著巴比倫這樣的大熔爐淨化了犯罪的百姓之後，還要通過這些‘剩下的人’來成就這大

事。所以，第三重的遠景就是“以后，我要将我的灵浇灌凡有血气的”(28節) 福音時代。

詩篇裏對這福音讚美到，“我的口终日要述说你的公义和你的救恩，因我不计其数。神

啊，你的公义甚高！行过大事的 神啊，谁能像你？”(詩71:15, 19) 這裏讚美了行過大事

的神。我們不可忽略神所行的大事的漸進性。首先，收回了蝗災。然後，降下合宜的秋雨和

春雨。但這還不是‘大事’的全部。因為，秋雨和春雨雖然能夠使枯幹的地土復蘇，卻不能

讓死在罪惡過犯中的靈魂復蘇。所以，“要欢喜快乐，因为耶和华行了大事，”歡喜快樂既

不是完全因為趕走了蝗群，也不是完全因為賜下了五穀新酒。因為，還有更大的好消息。

24節-“禾场必满了麦子，酒榨与油榨必有新酒和油盈溢。”

這句話說的是，借著合宜的時候，降下合宜的雨水，帶來的祝福。麥子作為主要的糧食

乃是做餅的主料。‘酒榨’的聖經原文是複數，是指從岩石上鑿出來作為裝葡萄酒用的缸。

‘必有新酒和油盈溢’，葡萄酒與油和穀物一樣，都是不可缺少的重要的生活用品，治療劑，

食材。這是神應許要為他們盈溢地賜下他們所需的新酒和油。

25節-“我打发到你们中间的大军队，就是蝗虫、蝻子、蚂蚱、剪虫，那些年所吃的我要补

还你们。”

神通過蝗災乃是要促使墮落的以色列百姓悔改。另外，蝗群雖然被描述為外邦民族的軍

隊，但最終還是被用作促使以色列百姓悔改歸回的工具。‘那些年所吃的我要补还你们’，

這是為了讓猶太人知道凡事都在神的掌控當中的事實，是告訴他們那些使他們地土荒涼的蝗

蟲、蝻子、螞蚱、剪蟲等，就是神打发到他們中间的大军队、神的使臣。換而言之，這就是

神應許要充足地補還神的大軍隊造成的地土荒廢的虧損。更為重要的是，這是直截了當地顯

明了神並不需要借助強大的軍隊來使人類屈服的事實。因為，神只要預備像蝗蟲這樣小小的



昆蟲也能使人們餓死。因此，約珥書超越時空宣告的核心警告就是敦促悔改。

“耶和华说：‘虽然如此，你们应当禁食、哭泣、悲哀，一心归向我。”你们要撕裂心

肠，不撕裂衣服，归向耶和华你们的 神；因为他有恩典，有怜悯，不轻易发怒，有丰盛的

慈爱，并且后悔不降所说的灾’”(珥2:12-13)。這是出於神愛的訊息。只是，‘耶和華的

日子’常以拯救和滅亡的這兩種樣式臨到。挪亞時代臨到的‘耶和華的日子’, 也就是洪水

審判的日子，對於不信之人而言是滅亡的日子，但對於挪亞一家8口而言卻是得救的日子。

臨到索多瑪、耶利哥城的‘耶和華的日子’亦是如此。使徒保羅正因為深知這一點，所以才

會說到，“因為十字架的道理，在那滅亡的人為愚拙；在我們得救的人卻為 神的大能”(林

前 1:18)。

‘耶和華的日子’既是審判的日子，同時對於信從福音的神國百姓而言也是得救的日子。

所以，約珥先知也不是單單地在宣揚審判和滅亡的警告，同時也是在宣告‘恢復，得救，盼

望’。他宣告說：“地土啊，不要懼怕！要歡喜快樂，因為耶和華行了大事。”(珥2:21)

神在聖經裏所行的‘大事’, 使萬民為此歡喜快樂的事是什麼呢? 對此，聖經裏列出了

兩件大事。第一件大事就是差遣自己的獨生愛子來到世上(路 1:49)作了挽回祭的事。所以

本書裏才會說到，“必有泉源從耶和華的殿中流出來”(珥3:18)。

若從救贖史的脈絡上看，唯有作為磐石的基督被擊打才能成就此大事。第二件大事就是

“我要將我的靈澆灌凡有血氣的”(珥2:28)聖靈的降臨。(徒 2:11)約珥先知預言到，主就

是為一切信而悔改之人施聖靈之洗的那位。此話語照著使徒行傳2章裏所記的，在五旬節裏

如實地成就了。耶穌應許說，他到父那裏之後就會差聖靈來(約16:7-15:徒 1:8)。此話語在

五旬節裏得到成就時，彼得說到，“這正是先知約珥所說的”(珥2:28-32；徒2:16-21)。

旧约时代虽然也有圣灵的事工，但只是限于特别的人和特殊的情况。但现在約珥却说，

要浇灌凡有血气的，不分男女老少，万民都会有份于这恩典。更令人惊异的是約珥说到，“我

要将我的灵浇灌我的仆人和使女。”(珥2:28-29)。仆人和使女这樣的表现，乃是對‘万民’

的重複表現。“以后，我要将我的灵浇灌凡有血气的。你们的儿女要说预言，你们的老年人

要做异梦，少年人要见异像。在那些日子，我要将我的灵浇灌我的仆人和使女。”(珥2:28

-29)。意即，聖靈会没有分别地臨到所有人身上，領受圣灵的人就会借着圣灵能夠认识神，

就能夠与神进行属灵的交通。(哈2:14)有些人基於珥2：23來教导人说，在末世里会降下圣

灵的甘霖，并为此展开了所谓的‘圣灵运动’。但是珥2：23里的话语，既不是预言也不是

應許要在末世里降下圣灵的甘霖。约珥先知所说的，实际上乃是针对当时面临的灾殃而说的。

因为，当时的以色列百姓不守与神所立的约，深陷于罪恶中作恶的缘故，神才差遣诸先知责

备了他们。但他们仍旧不听从，于是神就降灾来惩罚了他们。当时的灾殃，以三种形式临到

了他们身上。第一種是极大的旱灾。當時，地上因持續的旱灾而不再有青草，一切庄稼果蔬

也都结不出果实。第二種是极大的虫灾。當時，有蝗虫、蝻子、剪虫、蚂蚱遍满大地，啃光

了仅剩的青草和树皮，使全地的草木都干枯了。第三種是火灾。當時，地上干枯的野草和树

枝在高温干旱之下起火都被烧光，斷絕了人和牲畜可以吃喝的食物和水，牛羊即使产了崽也

因着干旱無草而只能被丢掉。但在这时，以色列百姓只要醒悟，只要真心悔改的话，神就会

怜悯饒恕他们。“耶和华就为自己的地发热心，怜恤他的百姓。”(珥2:18)。這是預言，以

色列百姓只要醒悟，真心悔改時，神隨即就会饶恕赦免他们，就會恢復与他們、人類世界、

自然的关系。那樣，神就会降下合宜的秋雨和春雨，使地重新效力长出庄稼，禾场必满了麦

子，酒榨与油榨必有新酒和油盈溢。“到那时候，凡求告耶和华名的就必得救。”(珥2:32)。

即，無論是誰只要相信福音就会得救。无论在哪一个时代，神從没有限制得救的对象。无论

是谁，不论在哪一个时代，只要信就会得救。这乃是唯有借着耶稣基督的受死才能成就的大

事。“然而我将真情告诉你们，我去（受死）是与你们有益的。我若不去，保惠师（圣灵）

就不到你们这里来；我若去，就差他来。”(约 16:7)



26節-“你们必多吃而得饱足，就赞美为你们行奇妙事之耶和华你们 神的名。我的百姓必

永远不至羞愧。”

這句話乃是對神的祝福所下的結論。這裏言及到了以色列使神傷心的結果，以色列與神

和好之後得享那地豐盛土產的應許，同時也言及到了以色列的感恩之心，言及到以色列因知

道神是一切祝福源頭的事實而會讚美神。

27節-“你们必知道我是在以色列中间，又知道我是耶和华你们的 神，在我以外并无别神。

我的百姓必永远不至羞愧。”

‘你們必知道我是在以色列中間，’‘又知道我是耶和華你們的神’這樣的表現，在舊

約聖經裏幾乎沒有例外地，都是在神成就了他的事工之後所使用的表現。‘又知道我是耶和

華你們的神，’這樣的表現顯明了，讓百姓知道神在他們中間的事實是偶像所不能模仿的，

是唯有神的百姓才能得享的祝福。‘我的百姓必永遠不至羞愧’，這是為了使神的應許更加

確實，就借著和26節一樣的表現結束的講話。賽 45:6裏記著說：“从日出之地到日落之处，

使人都知道除了我以外，没有别神。我是耶和华！在我以外并没有别神。” 另外，何13:4

裏也記著說：“自从你出埃及地以来，我就是耶和华你的 神。在我以外，你不可认识别神；

除我以外并没有救主”這裏也是一樣闡明了除了耶和華之外沒有別神。這裏借著‘除了神之

外沒有別神，神就在你們中間’這樣的話，顯明了神的偉大以及神用溫暖而親切的聲音來邀

請他們回歸的樣子。“你们必知道我是在以色列中间，又知道我是耶和华你们的 神，在我

以外并无别神。我的百姓必永远不至羞愧”，就是救贖事工指向的目的地。這段話分為兩句，

第一句是“神要在以色列中間”，第二句是“耶和華要作他們的神”。這也是全部聖經的中

心主題。人類曾經有過與神同在的時候，也就是創1-2章裏的短暫時期。但到了創3章，就因

為人類犯罪而打破了人與神同在的美好情景。所謂救贖計畫就是恢復人與神同在的運動。因

此，出埃及的目的也是“他们必知道我是耶和华他们的 神，是将他们从埃及地领出来的，

为要住在他们中间。”(出 29:46) 神通過以西結先知也說到，“我的居所必在他们中间。

我要作他们的 神，他们要作我的子民。我的圣所在以色列人中间直到永远。”(結37:27-

28) “住在他们中间，”到了啟示錄21章裏就完成了。“看哪！ 神的帐幕在人间。他要与

人同住，他们要作他的子民； 神要亲自与他们同在，作他们的 神。神要擦去他们一切的

眼泪。不再有死亡，也不再有悲哀、哭号、疼痛，因为以前的事都过去了。” 坐宝座的说：

“看哪！我将一切都更新了。”又说：“你要写上，因这些话是可信的，是真实的。”他又

对我说：“都成了！我是阿拉法，我是俄梅戛；我是初，我是终。我要将生命泉的水白白赐

给那口渴的人喝。””(啟21:3-6)3:17和最后的结论里也强调了這樣的‘同住’。即，“因

为耶和华住在锡安。”(3:21)

另一個主題就是，“我是耶和华你们的神。”這說的是，神要作我們的神，我們要作神

的百姓。這是什麼意思呢?因著人類的始祖犯罪，所有人都因著罪而淪為了撒旦的奴隸。這

樣的人類如何可能成為神的百姓呢?唯有借著代付罪價的“救贖”才能成為可能。“他为我

们舍了自己，要赎我们脱离一切罪恶，又洁净我们，特作自己的子民，热心为善。”(多2:

14)所以，必然的結論就是“我的百姓必永远不至羞愧。”(27節) 26節裏也說到，“你们必

多吃而得饱足，就赞美为你们行奇妙事之耶和华你们 神的名。我的百姓必永远不至羞愧。”

以賽亞先知也說到，“等候我的必不至羞愧。”(賽49:23) 那期間，神的百姓都是因著兩

個原因受辱的。第一是因著自己的錯誤受懲罰而蒙羞的，第二個是因為受到蛇後裔的逼迫受

辱的。但是，“如今，那些在基督耶稣里的就不定罪了。”(羅8:1) 永遠也不至羞愧。

28節-“以后，我要将我的灵浇灌凡有血气的。你们的儿女要说预言，你们的老年人要做异

梦，少年人要见异像。”

‘以後’說的是，賜下屬肉體的祝福之後就會賜下屬靈祝福的應許。彼得在徒2:17裏說

到，“神说：在末后的日子，我要将我的灵浇灌凡有血气的。你们的儿女要说预言；你们的



少年人要见异象；老年人要做异梦。”這是引用約珥先知的預言，在講末世論意義上的預言。

徒2：16-17裏記著說：“这正是先知约珥所说的：‘ 神说：在末后的日子，我要将我的灵

浇灌凡有血气的。你们的儿女要说预言；你们的少年人要见异象；老年人要做异梦。”使徒

彼得向那些譏誚他們巨大變化的人們說到，“我們不是醉酒了，而是像神通過約珥先知所說

的那樣，是因為神將他的聖靈澆灌給了我們。”即，彼得說的是因為聖靈充滿地臨到他們中

間，他們才有了這樣的變化，才會如此喜樂地傳福音，才使他們有了新的生活願景。是的，

人靠著物質是不會改變的。若是靠著物質能夠改變人的話，財主就應該都是良善的人。但現

實並非如此。人靠著教育也不能改變。當然，通過熱心教導在一定程度上也能使人成為理性

之人。但靠著教育改變人的根本卻是不可能的事。人若是通過多學習就能幸福的話，那些高

學歷的人豈不都應該很幸福嗎？但事實並非如此。當今，反倒是有很多人利用知識在害人和

犯罪。彼得當時引用珥2:28-32裏的話語講到，出現在五旬節裏的事工就是預言的應驗。不

錯，聖靈的事工不是出於彼得，也不是門徒們的作為。那是應驗舊約聖經約珥書裏的預言，

乃是是出於神的作為。

約珥先知是主前870年前的先知，約珥領受神話語時乃是900年前的事。約珥先知900年

前的預言，應驗在徒2：17-21節裏。我們先思想一下‘在末后的日子’。約珥書裏使用的是

‘以後’這樣的表現。‘以後’是指神所應許的彌賽亞來到之後。所以，‘末後的日子’不

是指將要來到的未來，而是始於耶穌基督的到來。‘末後的日子’在聖經裏有時被使用為複

數，有時被使用為單數。本文裏的‘末後的日子’是被使用為複數。這裏出現的‘末後的日

子，’乃是意味著從耶穌初臨到再臨為止的福音時代。我們往往認為，耶穌再臨的日子就是

‘末後的日子’。當然，那一日也是末後的日子。只不過‘末後的日子’乃是指相當長的一

段期間。我們再看一下，出現在約壹2:18裏的被使用為單數的‘末时’。這是指主再臨的時

候，常常是用‘末世之末’表現出來的。彼得為了顯明聖靈降臨就是成就神的應許，特意用

了“神說”這樣的表現，指明了神的話語是絕對的，是可靠的。神所應許的內容就是，“我

要将我的灵浇灌凡有血气的。”在這裏‘凡有血氣的’，乃是指澆灌聖靈的範圍。意即，全

人類，並不分性別、環境、血統、階級、種族，都可以被聖靈澆灌。所以，不論是誰，只要

是有肉體的人，都能夠被聖靈澆灌。那麼，神會怎樣賜下聖靈呢?要澆灌下來。“澆灌”有

著三種意思。 ①無償地賜下， ②豐盛地賜下，③不斷地賜下。

以下是約珥書裏預言的內容。

1)“你们的儿女要说预言”- 預言的意思，第一是預告未來的事件，第二是顯明為猜中的

意思。但需要記住的是，聖經完成前後預言的範圍性質改變的這一點。換而言之，到了聖經

完成之後的今天，就不再有新啟示性的預言了。本文裏所說的預言，就是使人正確領悟明白

已經說過的預言。“你们的儿女要说预言”，這句話很容易使人認為是在講未來的事。但我

們要知道，所有聖經都是預言。所以，‘要說預言’乃是意味著得到聖靈充滿就會得到能力，

能夠正確理解主的話語，(約壹2:27)，正確地見證福音。彼後1:20裏記著說：“第一要紧的，

该知道经上所有的预言没有可随私意解说的。” 不可隨私意解說，就是不要隨便解說而要

在聖靈的光照和引導下解說。

2）“少年人要見異象”- 神在舊約時代裏用各種方法向先知們傳達了他的旨意，其中之一

就是異象。所以，也稱先知們為‘先見’(撒上9:9,11,18-19)。‘異象’翻譯成英文就是‘願

景’(vision)。異象乃是行出偉大之事的原動力。因此，沒有異象的民族就會滅亡。“没有

异象，民就放肆；惟遵守律法的，便为有福！”(箴29:18)個人沒有異象也是做不了大事。

但需要注意的是，錯誤的異象也可能會帶來悲慘的結果這樣的事實。拿破崙就是因為有了想

要征服世界的錯誤異象，才流了很多人的血。但得到聖靈光照的人，因順從神的旨意而活，

所以會常常活在神所賜的異象中。

3)“你们的老年人要做异梦”-聖經完成之前，神一般都是是通過夢向人作工的。創20:3裏



記著說：“但夜间， 神来在梦中对亚比米勒说：“你是个死人哪！因为你取了那女人来，

她原是别人的妻子。””亚比米勒是通過夢知道了撒拉是亞伯拉罕的妻子。另外，神也通過

夢，向約瑟、法老，但以理等人顯明了自己的旨意。甚至在新約聖經裏，約瑟在夢裏得到了

警告(太2:12), 彼拉多的妻子也是在夢裏知道了有關耶穌的事。(太27:19)但聖經完成之後，

神就不再借著異象或夢來顯明有關聖經的主題耶穌的啟示，而是開始通過聖經話語來啟示了。

所以，這裏所說的異夢和異像是不同的。夢在希臘語裏是‘向前看’。那麼，‘老年人要做

異夢’是什麼意思呢?那就是看永遠的未來世界，看自己永遠的居住地天國。換而言之，老

年人活出聖靈充滿的生活時，就會盼望永遠的神國了。因為，聖靈就是神的靈。因此，人被

聖靈充滿時就會渴慕神的國。所以，聖靈充滿的老年人就只能活出充滿喜樂和感謝的生活。

29節-“在那些日子，我要将我的灵浇灌我的仆人和使女。”

結36:16-38裏應許到，到了末世神要為他的百姓豐盛地澆灌所應許的聖靈雨。“要將我

的靈澆灌”的時態是未完成型，這乃是神要大大地傾注聖靈的強烈表現，也是不多見的表現。

所以，這句話可以說是指耶穌生天之後在新約教會裏所要發生的五旬節聖靈降臨。(Calvin)

31-32節裏記著說：“日头要变为黑暗，月亮要变为血，这都在耶和华大而可畏的日子未到

以前。到那时候，凡求告耶和华名的就必得救。”這裏有幾個意思。第一，顯明神的大事，

也就是顯明神的救贖事工到了歷史的終末才能完成。第二，這句話的重心不在於‘日頭要變

為黑暗，月亮要變為血’，而在於在那樣黑暗的‘耶和華的日子’裏誰能得救的‘得救’上。

2:11裏記著說：“因为耶和华的日子大而可畏，谁能当得起呢？”意即，“誰能存活下來呢，

誰能站立得住呢？”問題的焦點就在這裏，正確的答案就是，“凡求告耶和华名的就必得救。”

啟示錄裏記著說：“揭開第六印的時候，我又看見地大震動，日頭變黑像毛布，滿月變紅像

血；因為他們忿怒的大日到了，誰能站得住呢？”這個問題的答案就在下一章的7:10裏。即，

“大声喊着说：“愿救恩归与坐在宝座上我们的 神，也归与羔羊。””(啟7:10) 我們當

要讚美為我們行奇妙事的耶和华我們神的名。(2:26)

32節-“到那时候，凡求告耶和华名的就必得救；因为照耶和华所说的，在锡安山，耶路撒

冷必有逃脱的人，在剩下的人中，必有耶和华所召的。”

這裏顯明了，不是借著行為而是借著‘信’來得救的事實。以至於得救的信心是什麼呢?

那就是相信耶穌為救贖我們，代替我們受死、復活的信心。保羅在羅馬書中說到，“你若

口里认耶稣为主，心里信 神叫他从死里复活，就必得救。因为人心里相信，就可以称义；

口里承认，就可以得救。”然後，保羅又引用本文下結論說：“凡求告主名的，就必得救。”

(羅10:10)舊約聖經清楚地顯明了，靠著人類的行為不能得救的事實。刻有十誡的石版在領

受石版的西乃山上被摔碎，就說明了這一點。另外，舊約聖經顯明的耶路撒冷的滅亡與百姓

被擄的這一點，也是一個明證。耶穌為我們所行的代替我們受死的大事，是因為我們悔改的

緣故嗎?“我要将我的灵浇灌凡有血气的，”是因為我們有了相應的功勞或價值嗎? 還是因

為我們悔改呼求的呢? 主說到，“不要离开耶路撒冷，要等候父所应许的。”(徒1:4)那是

因為，有了父神出於主權的，主動的應許。經上記著說：“我们爱，因为 神先爱我们。”

(約壹4:19)；“神差他独生子到世间来，使我们藉着他得生， 神爱我们的心在此就显明了。

不是我们爱 神，乃是 神爱我们，差他的儿子，为我们的罪作了挽回祭，这就是爱了。”

(約壹4:9-10)；“既是这样，哪里能夸口呢？没有可夸的了！用何法没有的呢？是用立功之

法吗？不是，乃用信主之法。”(羅3:27)那麼，我們當做的事是什麼呢?“地土啊，不要惧

怕！要欢喜快乐，因为耶和华行了大事。你们必多吃而得饱足，就赞美为你们行奇妙事之耶

和华你们 神的名。”(2：21, 26)；“使他荣耀的恩典得着称赞。这恩典是他在爱子里所

赐给我们的。”(弗1:6) 即，我們當做的事就是要感謝、讚美、歡喜。你也許會擔心，若是

這樣誰來作工呢？不必擔心，若是發自內心地讚美神，自然就會有自發的順從了。



耶和华所行的大事

若是概括约珥书的话，一章里描述的情景显然就是历史上曾经发生过的蝗災。但第二章

裏描述的情景(1-11)，就很难分辨出是继续言及蝗災还是論及外敌的入侵。因为，成群的蝗

虫突袭的画面和从北方而来的军队入侵的画面重叠在了一起。对此，若是用神学用语来表現

的话就是‘启示的复合性’。但是，耶和华神最终要显明的既不是蝗灾，也不是亚述或巴比

伦的入侵。最终的启示，乃是在于显明最後的审判正在越过这灾殃和审判在臨近的事实。这

是通过现在或是不久之后的审判提醒人们，因為最后將會有大而可畏的审判，所以现在就要

悔改。因此，三章里描述的情景都是在世界终末时才有的场面。约珥在3:2, 12里将耶稣基

督描述为，在约沙法谷里审判列邦的主。‘约沙法’的名字本身就是‘耶和华审判’的意思。

同一个地方，14节里又稱作是‘断定谷(valley of decision)’。所以，这個地方乃是作為

一個象徵顯明了，神最终要审判一切与神的百姓为敌的列邦。“许多许多的人在断定谷，因

为耶和华的日子临近断定谷。”(珥3:14)这句話会将我们引到启20:12裏。即，“我又看见

死了的人，无论大小，都站在宝座前。案卷展开了，并且另有一卷展开，就是生命册。死了

的人都凭着这些案卷所记载的，照他们所行的受审判。”(启 20:12)我们需要知道一个事实，

那就是灾殃不论是洪水、大火、蝗蟲、敌军、或是别的什么，最终也都是為末后的审判发出

的警告。神的启示在这层意义上具有渐进性。约珥书的結構模式是，1章言及的是蝗災，2

章言及的是外敌入侵，到了3章就发展到了最后的审判。所谓审判，乃是对人类所犯的罪顯

明的神的公义。“你眼目清洁不看邪僻，不看奸恶；行诡诈的，你为何看着不理呢？恶人吞

灭比自己公义的，你为何静默不语呢？”(哈 1:13) 但救恩卻是神為沒有得救價值的人所施

与的恩典，顯明的是神的爱。我们需要留意的一點是，‘耶和华的日子’不只是正在临近的

那‘一日’。我们要认识到，正如日子累積起来會成年累月那樣，每一日都是耶和华的日子。

我们要承認，蝗灾席卷全国的日子，巴比伦军队焚毁耶路撒冷的日子，你的家人患病的日子，

你的事业失败的日子，你遭遇交通事故的日子等等，都是‘耶和华的日子’。今天，有人否

认‘大而可畏的耶和华的日子’(珥2:11)，也有人口裏雖然说是相信未来会有的耶和华的日

子，卻每天却都在忘记每日都是耶和华日子這樣的事實。约珥先知不知道神在什麼時候行大

事，所以才说是在‘以后’。(珥2:28) 但我们可以看到，彼得呼喊的時候是将‘以后’改

成 了‘末世’。(徒 2:16)这乃是意味着‘耶和华的日子’已经临到了。所以，圣经裏所说

的末世就是指耶穌初临到再临的期间。我们现在就生活在人們专顾自己，貪戀錢財，放縱私

欲的末世时期。（提后3:1-4）

约珥书的核心就是2:12-32。“耶和华说：“虽然如此，你们应当禁食、哭泣、悲哀，

一心归向我。”你们要撕裂心肠，不撕裂衣服，归向耶和华你们的 神。”(珥2:12-13上)

神乃是, “有恩典，有怜悯，不轻易发怒，有丰盛的慈爱，并且后悔不降所说的灾。”(13

下) 我们有必要留意一下，这個中心部分(珥2:12-32)所放的位置。这個中心部分就放在历

史事件(蝗灾，外敌入侵)與历史终末最后审判的警告之间。约珥书对於今天的我们仍旧意味

着，“你们就是现在回心转意回到神面前也会得救，但若是拒绝到底就必会受到审判”這樣

的意思。“你們要撕裂心腸，不撕裂衣服，歸向耶和華你們的 神；因為他有恩典，有憐憫，

不輕易發怒，有豐盛的慈愛，並且後悔不降所說的災。”(珥2:13) 我們現在就生活在這期

間裏。使徒保羅正因為知道這一點，才會懇切地呼籲說：“看哪，現在正是悅納的時候，現

在正是拯救的日子。”(林後6:2)因此，约珥书不仅论及到了大而可畏的审判，同时也相应

地应许了更大的祝福、救赎、恩典。约珥书里记说：“耶和华行了大事。”(珥2:21)所谓‘大

事’就是，“锡安的民哪，你们要快乐，为耶和华你们的 神欢喜，因他赐给你们合宜的秋

雨，为你们降下甘霖，就是秋雨春雨，和先前一样。”(珥2:23)现在，神要降下甘霖的应许，

已经上升到“我要将我的灵浇灌凡有血气的”(珥2:28)这等瀑布般的恩典了。所以才會说，

“凡求告耶和华名的就必得救。”(珥2:32)保罗在罗马书里引用本节经文说：“你若口里认



耶稣为主，心里信 神叫他从死里复活，就必得救。因为人心里相信，就可以称义；口里承

认，就可以得救。”（羅10:9-10）保羅接下來又引用珥2:32而宣告說：“凡求告主名的，

就必得救。”（罗10:13）這不是靠著行律法，而是神白白賜給一切相信之人的豐盛而滿溢

的恩典、福音。律法只能顯出黑暗，只能顯明罪卻不能除掉罪。正如，一間屋子裏有髒東西，

屋裏黑暗時根本看不到，點上燈就能清楚地看到了。但那些髒東西並不會因為點了燈就會消

失不見，而是需要有人清掃才會消失。羅3：21裏記著說：“但如今， 神的义在律法以外

已经显明出来，有律法和先知为证。”唯有神的義才能顯出，清除，醫治我們的罪。所以，

羅：17裏才會說到，“因為 神的義正在這福音上顯明出來。” 保羅講出了律法之外的一

個義，那就是能夠除掉我們罪的神的義。我們讀一下羅3：23-24。“因为世人都犯了罪，亏

缺了 神的荣耀；如今却蒙 神的恩典，因基督耶稣的救赎，就白白地称义。”耶穌基督裏

的救贖就是神的義。舉例來講，有人在教會前面大便之後用報紙蓋在上面就離開了。臨近走

過的人們聞到臭味之後，就開始議論紛紛起來。有人說像是糞便，有人說不是。人們最後就

決定揭開報紙一看究竟。於是，就有人上去揭開了報紙，發現是糞便。這就是律法。人們又

開始爭論，是誰在這裏排便的，一定要查清楚。但就算是找到了排便的人，那糞便也不會自

動消失，只能越看越會令人噁心。所以，只要清掃了糞便就會解決問題。同樣，我們裏面的

罪也要除掉。那麼，除掉我們裏面罪的方法是什麼呢? 那就是耶穌基督裏面的救贖。所謂救

贖，就是代替我們支付罪價的意思。罪的工價是死亡，償還罪價的路只有接受審判的路。我

們的得救乃是始於承認自己一直都在犯罪，自己裏面沒有得救，靠著自己的力量根本不能得

救，單單求神幫助。彼前2：24裏記著說：“他被挂在木头上，亲身担当了我们的罪，使我

们既然在罪上死，就得以在义上活。因他受的鞭伤，你们便得了医治。”耶穌饒恕我們罪的

時候，不是用語言，不是用想法，也不是花錢來赦免的，而是用自己的肉身代替我們受死來

赦免的。因此，若沒有耶穌肉身的死，就不會有我們的得救。我們也許容易認為，神既然大

有能力，那麼說一句話不就可以了嗎？但事實並非如此。耶穌的肉身必須要死，所以才會說

耶穌親身擔當了我們的罪。那其中的緣由是什麼呢? 那就是為了“使我们既然在罪上死，就

得以在义上活。因他受的鞭伤，你们便得了医治。”耶穌若不受鞭，打我們就不得醫治，耶

穌若不受死，我們就無法得救。羅3：25裏記著說：“神设立耶稣作挽回祭，是凭着耶稣的

血，藉着人的信，要显明 神的义。因为他用忍耐的心，宽容人先时所犯的罪。”換而言之，

就是耶穌作了贖價，作了挽回祭。首先，挽回祭是給出去的，為了救人就要代為受死。祭物

必須死掉才能作祭物，必須要代替受死才會有果效。人類因拒絕神而在面臨著死亡。但地上

沒有一人有資格能夠代替人類受死。人類歷史上只有耶穌基督一位不是罪人，唯有他才能代

替人類受死。來9：22裏記著說：“按着律法，凡物差不多都是用血洁净的，若不流血，罪

就不得赦免了。”流血才能赦免罪。耶穌在十字架上流出了血，我們的罪因他流出的血才得

到了赦免。唯有流血才能得救是什麼意思呢?血在舊約裏乃是意味著生命。舊約禁止吃帶血

的肉就是出於這樣的脈絡。另外，血還意味著死亡。耶穌死去，我們才能得救。這血乃是熔

化我們的神的大能，而山羊和牛犢的血卻沒有這樣的能力。來 9：12裏記著說：“并且不用

山羊和牛犊的血，乃用自己的血，只一次进入圣所，成了永远赎罪的事。”使人得救的血，

必須是無罪之人的血。這無罪之人就是耶穌基督。那麼，耶穌的血只能救一人嗎?當然不是。

耶穌的血蘊含著赦免全人類的罪還綽綽有餘的能力。那麼，耶穌的血只在當時有功效嗎?

當然不是。耶穌的血能夠超越時空，不論何時何地，流進誰身上，都能顯出這等奇異的大能。

因此，耶穌的血必須要流出來，輸進我們身上才能成為我們的血。挽回祭的第二個條件就是

信。“神设立耶稣作挽回祭，是凭着耶稣的血，藉着人的信，要显明 神的义。因为他用忍

耐的心，宽容人先时所犯的罪。”(羅3:25)在這裏‘藉著人的信’就是意味著耶穌的血流進

了人身上。耶穌基督的血流進隨身上，誰就會罪得赦免。耶穌寶血的能力是什麼呢? 耶穌的

寶血能使神用忍耐的心，寬容人先時所犯的罪。意即，只要信耶穌的血，從前所犯的罪就會



被塗抹掉，永遠不再記念。有些人就是因為不信這些，所以雖然說是信耶穌卻仍舊受制於罪

責感。因為這是天大的事，所以令人難以相信。若是借著聖靈的幫助，在靈裏明白和理解了

這事實，就必然會受到衝擊。我們對此稱之為是得救的感激。另外，借著信使耶穌的血撒在

了自己的靈魂上，那些汙鬼和黑暗的勢力就無法侵犯了。我們因信使耶穌基督的血撒在我們

身上時，我們裏面的一切疾病、黑暗勢力、憂慮、憂愁、擔心等，就都會離開我們。我們相

信耶穌的血，那血的祝福和能力才會向我們顯明出來。因此，信心若沒有耶穌的血就算不得

是信心了。聖經裏所說的信心乃是有耶穌血的信心。這信心乃是神所賜的。無論是誰只要領

受了神所賜的這信心，就會承認並接待耶穌為救主，就會作神的兒女。這就是神國福音。有

一位基督徒在神的幫助下獲得了成功，並在富裕的生活中忠實地為主見證。青年約翰(John)

就是他的私家司機。主人和約翰經常在一起談論有關靈魂、接待耶穌的必要性以及有關來世

的事。有一日，主人和約翰談起了有關主再來的盼望時問他說：“假如，主再來的話我就把

我的車送給你。”約翰聽到這話之後很高興，並鄭重地向主人表示了感謝。接下來主人又說

到，“另外，那時你還可以接你的夫人和孩子到這座好房子裏來居住。”為此，約翰再次熱

烈地向主人表示了感謝。主人甚至說到，主再來的時候約翰可以拿走他的所有土地和財產。

約翰聽到這些話甚是高興，回到家就講給了自己的妻子。夫妻二人都很興奮。約翰雖然躺下

了，卻因為不明白主人為何如此說而久久不能入眠。到了半夜，約翰猛然醒悟過來，就直接

跑到主人家中向主人告白說：“老闆，您的豪車，豪宅，土地，錢財等這一切，我都不想要。”

主人問到，“那你想要什麼呢?”“我想要得救，也想像您那樣預備迎接再來的主。”

可见，约珥书的核心信息，也是宣告說靠着人的行为就只能迎来审判、灭亡、绝望，唯

有向神悔改，相信耶穌基督的福音才能得救的宣教內容。“但犹大必存到永远，耶路撒冷必

存到万代。我未曾报复流血的罪，现在我要报复。”因为耶和华住在锡安。”(珥3:20-21)

意即，神的审判与救赎完成時，神的国就会存到永远的意思。凡接待耶稣为救主的人，就像

犹大存到永远一样，会永远在天国里得享永生福乐。约珥书向世上所有人发出警告說，神所

揀選的百姓都會因着不悔改受到审判，更何况是与神为敌的不信之人就更不用說了。“神既

不爱惜原来的枝子，也必不爱惜你。”(罗11:21)约珥书就是宣告福音说，你们要弃掉一切

偶像，向神悔改，回到神面前，凡是相信耶稣基督的就会得救。“節期的末日，就是最大之

日，耶穌站著高聲說：“人若渴了，可以到我這裏來喝！信我的人，就如經上所說：‘從他

腹中要流出活水的江河來。’”耶穌這話是指著信他之人要受聖靈說的。那時還沒有賜下聖

靈來，因為耶穌尚未得著榮耀。”（ 约7:37-39）約珥書中預言到的聖靈乃是保惠師，安慰

者，代言者，中保者。聖靈內住在我們裏面作工時，就會湧出主的平安、喜樂，我們心中的

痛苦、憂慮、饑渴，就會消失了。聖靈會將接待耶穌為個人救主的人當做聖殿內住在裏面。

這就是聖靈的洗禮。(林前12:13) 另外，還有聖靈充滿。(弗5:18) 我們得到了聖靈的洗禮

就能解決自己靈魂的饑渴，而被聖靈充滿時就會流出活水江河，就會勝過罪與世界，就會活

出結出聖靈果子的生活(加5:22-23)，就會活出直到地極為主見證的生活。(徒1:8) 所以，

我們每日都要被聖靈充滿。



阿摩司書與福音

希伯來文的阿摩司書聖經乃是摘取作者阿摩司（担重担的人）的名字来命名的。阿摩司

的名字和預言耶穌就是背负我们一切重担的救主，乃是一脉相通的。这清楚地反映出，阿摩

司先知看到以色列民族的罪恶，神要对此施行的审判，而有的極大的苦惱。本書的記錄年代，

一般都是推定為B.C.760-B.C.755年間。

歷史背景

阿摩司蒙召时，正是犹大王乌西雅，以色列王约阿施的儿子耶罗波安在位的时候，也是

大地震的前二年。(摩1:1)另外，乌西雅是在B.C. 792-B.C.740年间治理犹大的王，耶罗波

安2世是在B.C. 793-B.C.754年间里治理以色列的王。阿摩司乃是早于南朝以赛亚、彌迦等

人作先知活动的人物。他也是与北朝的何西阿同时代或稍微早些活動的先知。当时的国际形

势對以色列非常有利。因为，一直欺負以色列的亚述国被卷进了和从北向南扩张势力的雅拉

腊之間的战争里。為此，亞述不得不从以色列及其周边抽调军队支援雅拉腊前线。耶罗波安

2世正是巧妙地利用这样的机会迅速占领了周边国家，恢复了所罗门时代的版圖。(王下 14:

25) 但随着以色列的繁荣，他们的奢侈和堕落也同比增長了。為此，贫富差异越来越大，不

洁与腐败也达到了頂點。并且，当时还盛行敬拜200年前所造的牛犊，又有崇拜巴力混在其

中，成为了当时以色列的国家宗教。祭司们行了這些可羞耻的事，以色列百姓所行的也是如

同没有神一样。阿摩司蒙神呼召之后，随即來到拜牛犊的根源地伯特利，敦促君王和百姓们

丢掉一切不洁、贪欲、醉酒、奸淫、虐待而悔改。阿摩司书中的基督被啟示为，以色列的拯

救者(摩3:12)，万军之神(摩4:13)，公平公义的神。阿摩司主要是为北以色列所立的先知。



本书的开头指出，阿摩司活动的时期是“当犹大王乌西雅，以色列王约阿施的儿子耶罗波安

在位的时候，大地震前二年。”(摩1:1)。这个时期正是南北王国的隆盛时期。南犹大在乌

西雅的率领下，征服了非力士、以东、亚扪等国。这使乌西雅的名声大振，一直传到了埃及

边境。“他的名声传到埃及，因他甚是强盛。”(代下26:8) 因為圣经里並沒有对耶罗波安

和耶罗波安2世明確区分，所以多少有些混淆。但北以色列的耶罗波安就是耶罗波安2世。耶

罗波安2世在位执政了41年，使以色列變得很强盛。“他收回以色列边界之地，从哈马口直

到亚拉巴海。”(王下14:25)但是，南北王國虽然得享到了政治上的安定與物质上的富饶，

却在属灵的道路上走向了堕落和悖逆。

阿摩司的身份與活動時期

神就是在这样的时期里拣选了阿摩司，立他作了先知。阿摩司原本是在南犹大距伯利恒

6英里的提哥亚高原上放牧并修理桑树的人。(摩1:1-2; 7:14) 神就是如此，为了神国而會

拣选使用像阿摩司这樣的牧人，也会拣选使用像彼得那樣的渔夫，甚至还会拣选使用像马太

那樣的税吏。神固然会重用像保罗那样有学问的人，但也会重用像彼得那樣没有学问的人。

我们同样也能夠照着自己原來的樣子蒙神使用。問題在於，当神要使用我們时，我們對神的

呼召能有多少忠心。“阿摩司對亞瑪謝說：“我原不是先知，也不是先知的門徒；我是牧人，

又是修理桑樹的。耶和華選召我，使我不跟從羊群，對我說：‘你去向我民以色列說預言。’

亞瑪謝啊，現在你要聽耶和華的話。你說：‘不要向以色列說預言，也不要向以撒家滴下預

言。’”(摩7:14-16) 其他先知雖然也是一樣，但阿摩司先知尤其是為了責備那些百姓的領

導階層，就是為責備那些不義的審判官(摩2:6), 財主(摩2:7),有權有勢的人 (摩4:1), 有

名望的人(摩6:1),假祭司(摩7:17), 君王(摩7:9)等被立的先知。因為，將百姓引向錯誤方

向的責任就在於他們這些領導階層上。神總是揀選世上軟弱的，叫那強壯的羞愧。(林前1:

27-29)阿摩司書裏“宮殿”一詞出現了11次，“降火”一詞出現了7次。意即，神要降火燒

掉君王所居住的宮殿。“我卻要降火在猶大，燒滅耶路撒冷的宮殿。”(摩2:5)；“我必興

起，用刀攻擊耶羅波安的家。”（摩7:9）阿摩司若沒有捨生忘死的覺悟，就不可能對王宮

說出如此可怕的預言。

以色列的恢復

摩9:11-15

“到那日，我必建立大卫倒塌的帐幕，堵住其中的破口。把那破坏的建立起来，重新修造，

像古时一样，使以色列人得以东所余剩的和所有称为我名下的国。”此乃行这事的耶和华说

的。耶和华说：“日子将到，耕种的必接续收割的，踹葡萄的必接续撒种的。大山要滴下甜

酒，小山都必流奶。我必使我民以色列被掳的归回，他们必重修荒废的城邑居住，栽种葡萄

园，喝其中所出的酒；修造果木园，吃其中的果子。我要将他们栽于本地，他们不再从我所

赐给他们的地上拔出来。”这是耶和华你的 神说的。”(摩9:11-15)

講解本文之前，我們先簡略看一下，從第一章開始到本文為止，神是如何說的。

在錫安吼叫的神

阿摩司書的第一特性就是沒有使用‘耶和華說’這樣的表現，而是使用了‘耶和華吼叫’

這樣的表現。“耶和华必从锡安吼叫，从耶路撒冷发声。”(摩1:2)這樣的表現，显明了阿

摩司书全部的音律和色调。阿摩司将“吼叫”比喻成为狮子的咆哮。即 “狮子若非抓食，

岂能在林中咆哮呢？少壮狮子若无所得，岂能从洞中发声呢？”(摩3:4)阿摩司说到，“狮

子吼叫，谁不惧怕呢？主耶和华发命，谁能不说预言呢？”(摩3:8)。阿摩司就是像狮子一

樣吼叫着为神说预言的先知。所以，“耶和华如此说”这樣的話在阿摩司書裏先後出現了2

2次。我们對此也称之为是“传达者的样式”。意即，他现在吼叫著說出的话不是出于他自

己的话，而是在传达万王之王的话。因此，阿摩司传递的訊息中必然会有属神的权威，听众

們只能认真听講。



阿摩司书大致分为四个部分

1-2章，是論及8个民族并宣告审判的内容。論及的焦點，从以色列周边的国家开始渐渐

对准了犹大和以色列。3-6章，是關乎審判以色列的內容，說的是“当听耶和华的话。”(摩

3:1；4:1；5:1；6:1)“以色列人哪，你们全家是我从埃及地领上来的，当听耶和华攻击你

们的话。”(摩3:1)‘所以’(摩3:11,4:12,5:16,6:7)才会有审判。阿摩司以這樣的構圖，

分為四次宣告了以色列的審判。7：-9:10，是一邊显明蝗虫(摩7:1),火(摩7:4),准绳(摩7:

7),一筐夏天的果子(摩8:1),站在祭坛旁边的神(摩9:1)等五个异象，一邊講論的内容。9:1

1-15，是关乎以色列恢复的话语。这一部分虽然很短，但却是阿摩司書的核心。“到那日，

我必建立大卫倒塌的帐幕，堵住其中的破口。把那破坏的建立起来，重新修造，像古时一样，

使以色列人得以东所余剩的和所有称为我名下的国。”此乃行这事的耶和华说的。耶和华说：

“日子将到，耕种的必接续收割的，踹葡萄的必接续撒种的。大山要滴下甜酒，小山都必流

奶。我必使我民以色列被掳的归回，他们必重修荒废的城邑居住，栽种葡萄园，喝其中所出

的酒；修造果木园，吃其中的果子。我要将他们栽于本地，他们不再从我所赐给他们的地上

拔出来。”这是耶和华你的 神说的。”(摩9:11-15)此前的内容，若是作為人们所行之事

的結果受到的审判内容，那么这部分就是神要主权性地恢复以色列的應許。神的审判从大马

色(摩1:3)开始，渐渐临近了以色列。

對迦萨的審判(摩1:6-8)

“耶和华如此说：“迦萨三番四次地犯罪，我必不免去她的刑罚；因为她掳掠众民交给

以东。我却要降火在迦萨的城内，烧灭其中的宫殿。我必剪除亚实突的居民和亚实基伦掌权

的，也必反手攻击以革伦。非利士人所余剩的必都灭亡。”这是主耶和华说的。”

對推罗的審判(摩1:9-10)

“耶和华如此说：“推罗三番四次地犯罪，我必不免去她的刑罚；因为她将众民交给以

东，并不记念弟兄的盟约。我却要降火在推罗的城内，烧灭其中的宫殿。””

對以东的審判(摩1:11-12)

“耶和华如此说：“以东三番四次地犯罪，我必不免去她的刑罚；因为她拿刀追赶兄弟，

毫无怜悯，发怒撕裂，永怀忿怒。我却要降火在提幔，烧灭波斯拉的宫殿。””

對亚扪的審判(摩1:13-14)

“耶和华如此说：“亚扪人三番四次地犯罪，我必不免去他们的刑罚；因为他们剖开基

列的孕妇，扩张自己的境界。我却要在争战呐喊的日子，旋风狂暴的时候，点火在拉巴的城

内，烧灭其中的宫殿。”

對摩押的審判(摩2:1-3)

“耶和华如此说：“摩押三番四次地犯罪，我必不免去她的刑罚；因为她将以东王的骸骨

焚烧成灰。我却要降火在摩押，烧灭加略的宫殿。摩押必在哄嚷、呐喊、吹角之中死亡。我

必剪除摩押中的审判者，将其中的一切首领和他一同杀戮。”这是耶和华说的。”

以上諸國都是以色列的周边国家。论及他们的罪项，他們直接或間接所犯的罪都是向神

的百姓施行强暴。神没有忘却这些，所以要照着他们所行的来报应他们。因为，欺負神百姓

的罪最终就是拦阻神要成就的神国建设。所以，希望他们悔改。现在，审判者的脚步声已经

传到了‘犹大’。(摩2:4)神宣告審判说：“犹大人三番四次地犯罪，我必不免去他们的刑

罚；因为他们厌弃耶和华的训诲，不遵守他的律例。他们列祖所随从虚假的偶像，使他们走

迷了。”(摩2:4) 犹大的罪，大致被指出了两种。即，第一是 “藐视了耶和华的律法”，

第二是 “随从了虚假的偶像”，也就是拜偶像的罪。猶大的这些罪，都是前面被宣告要受

審判的6个外邦国家没有被问及的罪项。因为，他们并没有‘耶和华的律例’。耶和華的律

例乃是為了成就‘救恩要從猶大出來’的話語（約 4:22），被分別為聖，单独赐給蒙召为

祭司国度的以色列的律法。因为以色列坚持不悔改，所以审判最终就临到他们。(摩2:6)“耶



和华如此说：“以色列人三番四次地犯罪，我必不免去他们的刑罚；因他们为银子卖了义人，

为一双鞋卖了穷人。””(摩2:6)。圣经照着这樣的顺序講，並不是出于偶然。这樣的顺序

乃是说明，因作神的百姓得着的荣耀中，對聖潔有著更高的要求。因为，他们乃是要显明神

的圣洁，向世界宣教的祭司国度里的百姓。摩3:2里记着说：“在地上万族中，我只认识你

们；因此，我必追讨你们的一切罪孽。”神這是在表白，他特別地爱了以色列百姓。阿摩司

先知責備以色列的罪時，保持了先提示原因然後再宣告結果的，‘因為...所以’這樣的結

構模式。這樣的‘所以’重复了4次。第一次是出现在摩3:11裏。即，‘所以...要抢掠你的

家宅.’。因为,他们以强暴抢夺财物、积蓄在自己家中。(摩3:10) 第二次是出现在摩4:12

裏。即，“所以，以色列啊，我必向你如此行。以色列啊，我既这样行，你当预备迎见你的

神。”这不是与恩典相伴的话语，乃是莊重地宣告他們等候接受审判。我们要知道，“落

在永生 神的手里，真是可怕的！”(来10:31)摩4:1-3里记着说：“你们住撒玛利亚山如巴

珊母牛的啊，当听我的话！你们欺负贫寒的，压碎穷乏的，对家主说：“拿酒来，我们喝吧！”

主耶和华指着自己的圣洁起誓说：“日子快到，人必用钩子将你们钩去，用鱼钩将你们余剩

的钩去。你们各人必从破口直往前行，投入哈门。”这是耶和华说的。”因为，他们拜了立

在伯特利的金牛犊。““以色列人哪，任你们往伯特利去犯罪，到吉甲加增罪过；每日早晨

献上你们的祭物，每三日奉上你们的十分之一。任你们献有酵的感谢祭，把甘心祭宣传报告

给众人，因为是你们所喜爱的。”这是主耶和华说的。”(摩4:4-5)第三次是出现在摩5:16

裏。“所以，主耶和华万军之 神如此说：“在一切宽阔处必有哀号的声音，在各街市上必

有人说：‘哀哉！哀哉！’又必叫农夫来哭号，叫善唱哀歌的来举哀。”这是警告他们，他

們面临的审判会使他们变得很惨。因为，“耶和华向以色列家如此说：“你们要寻求我，就

必存活。不要往伯特利寻求，不要进入吉甲，不要过到别是巴；因为吉甲必被掳掠，伯特利

也必归于无有。”要寻求耶和华，就必存活，免得他在约瑟家像火发出，在伯特利焚烧，无

人扑灭。”(摩5:4-6) 神雖然這樣给了他们悔改的机会，但他们反倒“怨恨那在城门口责备

人的，憎恶那说正直话的。”(摩5:10)所以，他们根本没有躲避审判的路。第四次是出现在

摩6:7裏。即，“所以这些人必在被掳的人中首先被掳，舒身的人荒宴之乐必消灭了。”这

是警告當領袖的，他們將會首先被掳。‘因为’，他们轻看耶和华的警告，深陷于放荡，奢

侈，欢乐之中。“你们以为降祸的日子还远，坐在位上尽行强暴。你们躺卧在象牙床上，舒

身在榻上，吃群中的羊羔、棚里的牛犊。弹琴鼓瑟唱消闲的歌曲，为自己制造乐器，如同大

卫所造的。”(摩6:3-5)

另外，在4章里“你们仍不归向我”这樣的话，重复了5次之多。神多么希望他们归向神，

又忍耐了他们多久呢? 所以，說他们受到审判也是无可推诿的。① ““我使你们在一切城

中牙齿乾净，在你们各处粮食缺乏，你们仍不归向我。”这是耶和华说的。”(摩4:6) 据说，

农村养牛的人家失火时，牛圈里的牛是绝对不会向外走的。危机之下，任凭怎样打、拽、轰，

牛也不會出來。但这时若将牛的饲料槽子扣翻的话，牛就乖乖地出来了。這也许是因為牛想

到，这个地方再没有什么指望了，再没有它的美食了，所以才会离开那里的。同样，神有时

候也会扣翻自己儿女们的‘饲料槽子’。这‘饲料槽子’，就是比起神更加依靠的，更不愿

放弃的，更加追求的一切。② ““在收割的前三月，我使雨停止，不降在你们那里；我降

雨在这城，不降雨在那城；这块地有雨，那块地无雨，无雨的就枯乾了。这样，两三城的人

凑到一城去找水，却喝不足；你们仍不归向我。”这是耶和华说的。”(摩4:7-8) ③ ““我

以旱风、霉烂攻击你们，你们园中许多菜蔬、葡萄树、无花果树、橄榄树都被剪虫所吃，你

们仍不归向我。”这是耶和华说的。”(摩4:9)④ ““我降瘟疫在你们中间，像在埃及一样。

用刀杀戮你们的少年人，使你们的马匹被掳掠，营中尸首的臭气扑鼻；你们仍不归向我。”

这是耶和华说的。”(摩4:10) ⑤ ““我倾覆你们中间的城邑，如同我从前倾覆所多玛、蛾

摩拉一样，使你们好像从火中抽出来的一根柴，你们仍不归向我。”这是耶和华说的。”(摩



4:11) 所以，“以色列啊，我必向你如此行。以色列啊，我既这样行，你当预备迎见你的

神。”(摩4:12)

可以说，阿摩司先知向以色列百姓所要求的，就是‘公平’、‘公义’。“你们这使公

平变为茵陈、将公义丢弃于地的。”(摩5:7)；“惟愿公平如大水滚滚，使公义如江河滔滔！”

(摩5:24)。摩6:12里也说到，“马岂能在崖石上奔跑？人岂能在那里用牛耕种呢？你们却使

公平变为苦胆，使公义的果子变为茵陈。”对此，需要有在福音的光照之下理解的洞察力。

因为，有太多的人傾向於将 ‘公平，公义’理解为社会正义層面上的概念。我们不能忘记，

阿摩司先知是在向旧约教会证道的事实。另外，阿摩司书也是赐给今天的我们的话语。神要

建立的国度並不是哲学家或政治家们追求的理想国家。那么，真正施行‘公平，公义’的国

度是怎样的国度呢?那是耶稣基督亲自治理的弥赛亚王国。神借着以赛亚先知说到，“因有

一婴孩为我们而生，有一子赐给我们，政权必担在他的肩头上。他名称为“奇妙策士”、“全

能的 神”、“永在的父”、“和平的君”！他的政权与平安必加增无穷。他必在大卫的宝

座上治理他的国，以公平公义使国坚定稳固，从今直到永远。万军之耶和华的热心必成就这

事。” (赛9:6-7)；神又借着耶利米先知说到，“耶和华说：“日子将到，我要给大卫兴起

一个公义的苗裔；他必掌王权，行事有智慧，在地上施行公平和公义。”(耶23:5)很明顯，

這就是关乎弥赛亚王国的预言。所以我们不能忘记，“在地上万族中，我只认识你们”(摩3:

2)，这等拣选以色列所立的神政王国就是预表弥赛亚王国的事实。另外，今天的教会亦是如

此。大卫王正因为晓得了这個真理才会陈述到，“在暗中谗谤他邻居的，我必将他灭绝；眼

目高傲、心里骄纵的，我必不容他。在暗中谗谤他邻居的，我必将他灭绝；眼目高傲、心里

骄纵的，我必不容他。行诡诈的，必不得住在我家里；说谎话的，必不得立在我眼前。我每

日早晨要灭绝国中所有的恶人，好把一切作孽的从耶和华的城里剪除。”(诗101:5-8) 这就

是，“使公平如大水滚滚，使公义如江河滔滔。”(摩5:24)

手拿准绳站在其上的神

7-9章里记录了神为阿摩司先知显现的5个異象。(摩7:1-9:10)第一个是蝗虫異像(摩7:

1-3)，比喻的是要征服北以色列的亚述军队，是指B.C.745年亚述王狄格拉比尔列谢尔3世的

第一次进攻。第二个是火的異象(摩7:4-6)，也是比喻要征服北以色列的亚述军队，是指B.

C.733年亚述王狄格拉比尔列谢尔3世的第二次进攻。第三个是准绳異象(摩7:7-8)。北以色

列受到兩次次的攻击之后，就一直处于勉强维系的悲惨状态。直至到了B.C.724年，北以色

列又受到5世的第三次进攻。经过3年激战，北以色列终于被萨尔滚2世所灭。(王下15:19,2

9;17:5-6)準繩的異象中，顯明了这样的场面。即，“他又指示我一件事：有一道墙是按准

绳建筑的，主手拿准绳站在其上。耶和华对我说：“阿摩司啊，你看见什么？”我说：“看

见准绳。”主说：“我要吊起准绳在我民以色列中，我必不再宽恕他们。”(摩7:7-8) 这異

象是显明，“吊起准绳所砌起来的墙”(神政国家)，现在因过于偏斜而到了不得不拆毁的境

地。第四个是夏天果子的異象(摩8:1-3)，透露出以色列就像夏天的果子接近成熟一样，审

判已经非常临近的事实。同时也是警告当时的犹太人，說他们就像夏天的果子只有光鲜的外

表那样，一味地追求外表光鲜的富贵荣华和追逐肉体情欲的生活。第五个是圣殿被毁的異象。

（摩9：1-10）“我看见主站在祭坛旁边，他说：“你要击打柱顶，使门槛震动，打碎柱顶

落在众人头上；所剩下的人，我必用刀杀戮，无一人能逃避，无一人能逃脱。”(摩9:1)这

是最后一个異象。南犹大也会受到和北以色列同样的审判，其根本原因就是因为离弃了神。

圣殿作为建筑物只是象征神的临在而已。我們唯有与神维系正确的关系，聖殿才会有真正的

意义。神宣告说，神会通過像筛麦子一样的审判，灭掉一切不信福音的恶人，唯要存留并拯

救对耶稣基督有信心的‘剩余之人’(remnant)。“主耶和华的眼目察看这有罪的国，必将

这国从地上灭绝；却不将雅各家灭绝净尽。”这是耶和华说的。”(摩9:8)‘卻不將雅各家

滅絕淨盡’的理由，就是為了成就神與亞伯拉罕、大衛所立的約，就是為了成就基督作為他



們的子孫降生世界拯救人類的救贖計畫。

諸位，今天的本文相當於是阿摩司書的結論。這裏說的是，神要通過被篩選之後沒有落

在地上的穀粒，就是要通過以色列百姓當中的‘剩餘之人’來恢復榮耀的以色列國家。11-

12節言及的是政治上的恢復，13-15節記錄的是以色列恢復之後經濟上的繁榮。13節裏描述

到那地會有豐碩的收穫，14節裏說到以色列百姓要在那地定居，15節裏說到以色列地將會有

永遠的和平。我們看一下11節。“到那日，我必建立大卫倒塌的帐幕，堵住其中的破口。把

那破坏的建立起来，重新修造，像古时一样。” ‘那一日’乃是神作工的日子，對於惡人

而言就是審判的日子，但對於義人而言卻是祝福的日子。挪亞時代罪惡滿盈的人類都受到了

洪水的審判，但挪亞和他的家人卻成了全地的新主人。‘我’是指神，審判以色列的是神，

恢復以色列的也是神。神要如何作工呢? 神要建立大衛倒塌的帳幕。‘大衛的帳幕’乃是象

徵性地在指神與大衛所立的約。大衛要為神建造聖殿時神應許大衛說：“我耶和华必为你建

立家室。”(撒下7:11) 神要為大衛建立家室，這就是大衛的帳幕。那麼，為何說是“帳幕”

呢?這是顯明，大衛自身與耶西的家族都是很渺小的事實。對於這一點，保羅說到，“我们

有这宝贝放在瓦器里。”(林後4:7) 意即，我們雖然像‘瓦器’一樣沒有什麼價值，卻是神

所揀選和使用的器皿，是裏面放有寶貝的器皿。原本大衛的帳幕就是牧童的帳幕。但現在，

卻成了為神使用所揀選的帳幕，通過立約有神同在的帳幕，裏面放有約櫃的帳幕了。‘帳幕’

一詞的關鍵意義在於，會讓人想起神在撒下7:6裏所說的話。即，“自从我领以色列人出埃

及直到今日，我未曾住过殿宇，常在会幕和帐幕中行走。”(撒下7:6) 神不是安居在聖殿建

築（家）裏的主，而是在移動式‘會幕和帳幕’中行走的神。但為什麼說是‘倒塌的帳幕’

呢?這是顯明，他們毀壞了神所立的彌賽亞之約。因為，大衛王國作為彌賽亞王國的預表，

變為分裂王國之後又成了滅亡的王國，就像是‘大衛倒塌的帳幕’一樣。這一點會令我們想

起，新約聖經將耶穌基督的家譜分為三個時期的目的，就是分為從亞伯拉罕到大衛14代，從

大衛到遷至巴比倫的時候也有十四代，從遷至巴比倫的時候到基督又有十四代的目的。若說，

“从大卫到迁至巴比伦的时候”是大衛的帳幕開始倒塌的時期，那麼，“从迁至巴比伦的时

候到基督”的時期就是“建立大卫倒塌的帐幕，堵住其中的破口，把那破坏的建立起来，重

新修造，像古时一样”的期間。‘建立大衛倒塌的帳幕’，乃是與眾先知與聖經一貫的應許。

施洗約翰的父親撒迦利亞被聖靈充滿就預言說：“主以色列的 神是應當稱頌的。因他眷顧

他的百姓，為他們施行救贖。在他僕人大衛家中，為我們興起了拯救的角。”(路1:67-69)

他這是在讚美‘建立’起來了。天使對瑪利亞說：“馬利亞，不要怕！你在 神面前已經蒙

恩了。你要懷孕生子，可以給他起名叫耶穌。他要為大，稱為至高者的兒子，主 神要把他

祖大衛的位給他。他要作雅各家的王，直到永遠；他的國也沒有窮盡。”(路1:31-33) 這就

是‘建立倒塌的帳幕’。神預知‘大衛的帳幕’會如此倒塌，所以才會說到，“他若犯了罪，

我必用人的杖责打他，用人的鞭责罚他。但我的慈爱仍不离开他，像离开在你面前所废弃的

扫罗一样。”(撒下7:14-15)11節裏記著說：“倒塌的帐幕，堵住其中的破口，把那破坏的

建立起来。”他們為何會淪為這等地步了呢? 我們在這一點上，不能只看兇手還要看到其背

後的主謀撒旦。撒旦絆倒人類始祖時，神就宣告說：“女人的後裔要傷你的頭。”(創3:15)

撒旦從那時開始就知道，自己會被‘女人的後裔’所滅。於是，撒旦為了阻止‘女人的後

裔降生，’一直都在進行‘拆毀，製造破口，頹敗’這樣的破壞工作。撒旦的破壞工作的頂

點，顯明為將耶穌基督釘死在十字架上。現代神學對於‘魔鬼’一詞，表現的是嘲笑和輕蔑。

但是，否認了邪靈也就否認了聖靈，就會將耶穌基督的代贖變為無用之物。主耶穌也說到，

“我曾看见撒但从天上坠落，像闪电一样。”(路10:18) 所以，需要我們注意的一點，就是

“帳幕倒塌”的那時，既不是最初的，也不是最後的。另外，‘建立倒塌的帳幕’時，同樣

既不是最初的也不是最後的。我們認識到這一點很重要。基督雖然被釘死在十字架上，但是

神又讓他重新活了過來，重新又建立起來了。撒旦雖然在拆毀，但是神還會建立起來。保羅



對此表現說：“只是罪在哪里显多，恩典就更显多了。”(羅5:20) 是的，撒旦雖然要將聖

徒一人一人地絆倒，但是神還會重新建立起來。“我们晓得万事都互相效力，叫爱 神的人

得益处，就是按他旨意被召的人。”(羅8:28) 约瑟就是對此領悟明白的人。所以，約瑟才

會說到，“从前你们的意思是要害我，但 神的意思原是好的，要保全许多人的性命，成就

今日的光景。”(創50:20)‘堵住其中的破口’，有人解釋說這裏所說的‘破口’就是意味

著以色列和猶大的分離，所以‘堵住破口’就是指將來以色列和猶大在政治上合併成為一個

統一的王國。但是，若將倒塌的帳幕被撕裂的破口，看成是描述以色列的城邑因外敵的入侵

而變為荒廢的樣子，應該更符合上下文。所以，到了14節裏才會說到，“他们必重修荒废的

城邑居住。”

12節是在敘述大衛王朝得到恢復的結果。““使以色列人得以东所余剩的和所有称为我

名下的国。”此乃行这事的耶和华说的。”這裏的‘以色列人’，若用9節裏的話說明的話，

可以說就是‘穀粒’。換而言之，就是‘得救的人’，‘餘剩的人’的意思。‘以東所餘剩

的’，為何在以色列周邊國家中特別地單單言及到以東的名字呢? 對此，有很多種解釋。下

麵就介紹其中的兩種解釋。其一，就是因為在列國中以東對以色列的敵對感是最大的。若是

曾經最能欺負以色列的以東都成了以色列百姓產業的話，其他的國家也就不必說了。所以說，

這是為了強調以色列恢復之後得到的大祝福，而刻意選中以東來說的。但是，比起第一種解

釋第二種解釋看似更為貼切。以東和亞當的發音是相同的。我們知道亞當的意思就是‘人’。

因此，在列國中特別言及以東的緣由不是出於某種政治上的動機，而僅僅是在文字層面上的

意思，用‘以東’來顯明全人類。我們在徒15:16-18裏可以看到，雅各在耶路撒冷公會裏引

用阿摩司的話向會眾們講話時，將阿摩司書中的‘以東’換成了‘人們’。“正如经上所写

的：‘此后，我要回来，重新修造大卫倒塌的帐幕，把那破坏的，重新修造建立起来。叫余

剩的人，就是凡称为我名下的外邦人，都寻求主。’这话是从创世以来显明这事的主说的。”

(徒15:16-18) 同時，阿摩司在本文中借著一同使用‘以東’和‘所有稱為我名下的國’，

宣告了恢復之後的大衛王朝的權勢要比過去的大衛王朝強大很多。‘所有称为我名下的国’，

乃是指屬神的國。大衛王統治的時候，周邊的所有國家都因為屬於以色列，所以而也都作了

神的百姓。恢復的以色列將會重新回到從前那榮耀的時代。‘此乃行这事的耶和华说的’，

這是在強調神的話語必會成就。那麼，這個預言最終是借著誰來成就的呢?乃是借著作為大

衛的子孫來到世界的彌賽亞，就是借著耶穌基督成就的。耶穌基督在屬靈上繼承了大衛的王

權。於是，所有外邦國家通過作為道路的耶穌基督也都成了神的百姓。“基督既为我们受了

咒诅，就赎出我们脱离律法的咒诅，因为经上记着：“凡挂在木头上都是被咒诅的。”这便

叫亚伯拉罕的福，因基督耶稣可以临到外邦人，使我们因信得着所应许的圣灵。”(加3:13

-14)“成就的是耶和华，造作为要建立的也是耶和华，”(耶33:2)這位耶和華就是“做事直

到如今”(約5:17)的神。認識“行这事的耶和华”是非常重要的。聖經無論有多大分量，也

能大致分為‘神所行的事’和‘人所行的事’。神創造天地萬物，照著自己的形象和樣式造

了人，為人預備配偶，又創設伊甸園之後將人類安置在那裏。但是，人所行的事就是不信神

的話語，聽從了誘惑人的撒旦的話。因此，建立在伊甸園中的“亞當的帳篷”就倒塌了。但

是，神說要借著女人的後裔來傷蛇的頭(創3:15），並開始了重新建立的事。行此事的神還

應許亞伯拉罕說：“我必叫你成为大国。”(創12:2) 神又應許大衛說：“我必使你的后裔

接续你的位，我也必坚定他的国。”(撒下7:12)。神信守了自己的應許。因此，講道人當要

先多講一些神所行的事，有責任向聖徒們見證神的美善與信實。聖徒們聽到並相信時就會蒙

恩。首先要蒙恩才會有順從。人當要做的事就是給人教訓，而不是恩典。若是單單強調順從，

就會成為將軛負在聖徒頸項上的‘律法’。使徒雅各正確理解了，主在本文中通過阿摩司所

說的話。即，神預先就說出了外邦人也會有份於得救。雅各攔住律法主義者的話說到，“现

在为什么试探 神，要把我们祖宗和我们所不能负的轭放在门徒的颈项上呢？”(徒15:10)



13-15節描述的乃是臨到福音時代的豐盛恩典。13-15節裏首先實際而生動地描述了地土

的祝福與經濟上的繁榮。然後，我們在這裏還可以看到耶穌基督裏的人們得享的恩典豐盛的

生活。13節言及的是豐盛的收穫。“耶和华说：“日子将到，耕种的必接续收割的，踹葡萄

的必接续撒种的。大山要滴下甜酒，小山都必流奶。”‘耶和華說’，阿摩司再次開始了‘傳

達者樣式’，為的是加贈話語的神性權威。‘日子將到’，乃是‘終末論樣式’，在4:2和8:

11裏也都使用過。“主耶和华指着自己的圣洁起誓说：“日子快到，人必用钩子将你们钩去，

用鱼钩将你们余剩的钩去。””(摩4:2) ；“主耶和华说：“日子将到，我必命饥荒降在地

上。人饥饿非因无饼，乾渴非因无水，乃因不听耶和华的话。””(摩8:11) 本文不同於以

前的例子，接連‘終末論樣式’記錄的乃是祝福的話語。本文13節裏出現了四種人。即，耕

種的、撒種的、收割的、踹葡萄的等四種人。但這四種人並不是按著順序記錄下來的。若是

按照月曆整理的話順序應是1) 耕種的事: 10-11月；2)撒種的事: 11-12月；3)收割的事:

4-5月；4) 踹葡萄的事: 8-9月。“耕种的必接续收割的，”是在強調什麼呢? 這是強調產

量很大，以至於收割還沒有結束就要重新開始耕種了。另一方面，“踹葡萄的必接续撒种的，”

又是強調什麼呢? 這是強調土地極其肥沃，以至於種下了就會有收穫。因此，前者強調的是

量，後者強調的是速度。13節下半部分裏記著說：“大山要滴下甜酒，小山都必消化。”這

裏用‘消化’來表現了因葡萄酒變得鬆軟的地土。換而言之，恢復之後的以色列土地，又重

新變成昔日神所賜福的流奶與蜜之地。

我們看一下14節。“我必使我民以色列被掳的归回，他们必重修荒废的城邑居住，栽种

葡萄园，喝其中所出的酒；修造果木园，吃其中的果子。”這裏說的是以色列百姓要在那地

永遠居住。‘我’是指神，顯明審判以色列的是神，重新恢復以色列的也是神。本文強調了

神的絕對主權。‘我必使我民以色列被擄的歸回，’這句話首先借著以色列被擄歸回而得到

了應驗。但我們若是知道，從創世紀開始神所行的事是什麼的話，就會明白最終成就這等恢

復的乃是在路4:18-21裏。“主的灵在我身上，因为他用膏膏我，叫我传福音给贫穷的人；

差遣我报告被掳的得释放，瞎眼的得看见，叫那受压制的得自由，报告 神悦纳人的禧年。”

于是把书卷起来，交还执事，就坐下。会堂里的人都定睛看他。耶稣对他们说：“今天这经

应验在你们耳中了。””神通過阿摩司先知說到，“我要将他们栽于本地，他们不再从我所

赐给他们的地上拔出来。”(15節) 神通過耶利米先知也說到，“我先前怎样留意将他们拔

出、拆毁、毁坏、倾覆、苦害，也必照样留意将他们建立、栽植。”(耶31:28) 另外，這話

語乃是結合神和以色列要另立的‘新約’結合在一起說出來的。神通過和阿摩司在同一個時

代的，同樣為北國所立的何西阿先知也說到，“我必救赎他们脱离阴间，救赎他们脱离死亡,

我必医治他们背道的病，甘心爱他们，我必向以色列如甘露。”(何13:14, 14:4-5)。我們

所信的神，乃是脫去人類自己作為解決方法所預備的‘用無花果樹葉子編做的裙子’，然後

穿上‘皮衣’的神。唯有神才能改變以色列百姓的命運。詩127:1裏記著說：“若不是耶和

华建造房屋，建造的人就枉然劳力。” 一切都是神建造的。人類自己無論怎樣努力、用心、

用腦，也都是徒勞的。唯有神為我們建立家庭、教會、國家時，才能站立得住。我們唯要依

靠神，我們越是依靠神，心中就越會有平安。為此，詩127:2裏記著說：“你们清晨早起，

夜晚安歇，吃劳碌得来的饭，本是枉然；惟有耶和华所亲爱的，必叫他安然睡觉。”神所親

愛的人，就會讓他安然入睡。因為，神所親愛的人會將一切都交托給神，心中就會有平安，

就會得到安歇。但是，倚靠自己力量的人無論怎樣努力也都是徒勞，即使早起晚睡也是枉然。

我們唯要單單依靠神。我們看一下，神是如何治理以色列百姓的。神說：“我必使我民以色

列被掳的归回。”犯罪的以色列百姓因受到神的審判被擄到了外邦國家。但是，神現在要恢

復以色列，要使被擄的他們重新回到神賜給他們的流奶與蜜之地。其結果是什麼呢? 第一，

‘他們必重修荒廢的城邑居住。’這和5:11上半節裏所說的話語截然相反。“你们践踏贫民，

向他们勒索麦子；你们用凿过的石头建造房屋，却不得住在其内。”(摩5:11上)第二，“栽



种葡萄园，喝其中所出的酒。”這與 5:11下半節裏所說的話正相反。“栽种美好的葡萄园，

却不得喝所出的酒。”(摩5:11下) 第三，“修造果木园，吃其中的果子。”這和4:9裏所說

的完全相反。““我以旱风、霉烂攻击你们，你们园中许多菜蔬、葡萄树、无花果树、橄榄

树都被剪虫所吃，你们仍不归向我。”这是耶和华说的。”(摩4:9) 過去是審判，但現在卻

是祝福。

15節裏描述的是將會臨到以色列百姓的和平。“我要将他们栽于本地，他们不再从我所

赐给他们的地上拔出来。”这是耶和华你的 神说的。”‘我要將他們栽於本地’，這是將

以色列比喻為一棵樹。“我从以色列人面前除灭亚摩利人。他虽高大如香柏树，坚固如橡树，

我却上灭他的果子，下绝他的根本。”(摩2:9) ‘他们不再从我所赐给他们的地上拔出来’，

這是神明確指出，過去的歷史再也不會重複了。意即，神所立的新世代是永恆的，終極的。

恢復的以色列將會在神所賜給他們的土地上永遠居住。神要像恢復的以色列百姓栽種葡萄園

那樣，將以色列百姓栽於本地。為此，以色列百姓將會像永遠被栽種的葡萄園那樣，擁有神

所賜的那地，再也不會從那地被撥出了。意即，神的祝福不再離開他們，會永遠與他們同在。

‘我所賜給他們的地上’，地的主人是神。意即，以色列百姓擁有的土地乃是神所賜的，而

不是他們用軍事力量征服來的。現在，神將會把昔日裏賜給摩西和約書亞的那地又重新賜給

以色列百姓。這次，神不會再讓他們離開那地了。這說明以色列百姓從此不會再有戰爭了。

記錄阿摩司書的目的是什麼呢? 神在耶路撒冷滅亡的前後集中差遣了眾文書先知。所以，

他們傳遞的訊息都有一個共同點，就是都在指責以色列‘不敬虔的罪’，也就是指責他們丟

棄神與亞伯拉罕、大衛所立的彌賽亞之約，去拜偶像的罪。再者就是指責他們‘不義’的罪。

人與神之間的垂直關係若是出了問題，就必然會導致與弟兄之間的橫向關係變為‘不義’。

這一點主要是指責作領導的人。因為，那些君王、祭司、先知們，以強暴治理百姓，又將百

姓引向了滅亡的道路。神因他們的不敬虔和不義，就向他們發出了審判的警告。這也是不敬

虔和不義帶來的必然結果。但是，卻沒有一個先知能夠攔住他們的滅亡。舊約歷史結束於滅

亡，說明了靠著人類的行為根本沒有得救的指望。為此，所有先知們都應許了‘恢復’。這

就是他們的共同點。這‘恢復’乃是神出於主權要行的事，乃是神所賜的應許。因此，結論

也就指向了一點，那就是‘得救唯在於神，在於神出於主權所要成就的彌賽亞之約。’我們

要明確的是，神並不是因為靠著律法不行才應許要賜下恢復萬有的彌賽亞。神先賜下福音之

後又賜下律法，乃是為了借著律法使人知罪，信福音。所以，主才會說到，“你们查考圣经，

因你们以为内中有永生；给我作见证的就是这经。”(約5:39) 救恩不是在‘聖經’裏，而

是在聖經所見證的基督裏。所以，我們通過阿摩司書首先要明白一點，要深刻認識到，那個

‘完全墮落、腐敗、無能的罪人，’不是以色列而是你我。我們雖然很輕鬆地說自己是罪人，

但不知是否真正認識到罪的邪惡性了呢?我們知道，神通過摩西賜下律法，到基督降世的間

隔約有1500年的期間。那麼，為何需要這段歷史，借此又要說明什麼呢?對此，我們可以概

括為兩點。即，第一可以說是為了啟示基督，第二是為了讓人知罪。依照主的話來講，就是

為了讓人知道自己有病，然後去尋找醫生。但1500年的期間還不足以讓人知罪嗎?耶穌當代

的宗教領袖們就是因為沒有認識到自己是罪人，才排斥了耶穌基督。“因为不知道 神的义，

想要立自己的义，就不服 神的义了。”(羅 10:3) 那麼，知罪就是這樣很難的事嗎?今天，

教會令人憂慮的症狀就是要直達到神那裏。神所定的進程乃是通過律法知罪，然後來到基督

這裏。但是，現今的教會比起福音更關心的卻是增長。換而言之，就是不關心神所行的‘建

立倒塌的帳幕’這樣的事，更關心人當行的事。因為，要急於帶來增長。於是，就把‘福音’

當做一個通過的儀式。以至於，福音在教會講臺上正在漸漸消失。這就等於說，“我們通過

了福音。所以，現在就是增長，禱告，傳道，服事。”這顯然是錯的。因為，一切合乎聖經

的動機，都是連接在“借著耶穌基督的救贖上”。若是與此偏離，就會陷入“不知道 神的

义，想要立自己的义，就不服 神的义”的那些猶太人的陷阱裏。



阿摩司先知是用口頭宣告的話語。那麼，聖靈將此記錄下來傳給後代的目的是什麼呢?

經上記著說：“这福音是 神从前藉众先知在圣经上所应许的。”(羅1:2) 因此，阿摩司書

也是為了見證基督，見證福音，記錄下來的。重要的不是以色列的滅亡，核心乃是在於福音

上。這不僅是阿摩司書的記錄目的，也是全部舊約聖經的記錄目的。(約5:39)我們若是明確

了這一點，就當自問是否照著記錄聖經的目的在使用聖經。我們看一下，復活的主所見證的

方法。“耶稣对他们说：“无知的人哪，先知所说的一切话，你们的心信得太迟钝了。基督

这样受害，又进入他的荣耀，岂不是应当的吗？” 于是从摩西和众先知起，凡经上所指着

自己的话都给他们讲解明白了。 ”(路24:25-27) 使徒行傳裏記錄了，使徒們都是照著主所

顯明的榜樣和方法所行的事。使徒們沒有依靠自己的經驗，而是一致地本著聖經證明了耶穌

就是基督。使徒保羅在帖撒羅尼迦傳福音時， 也是本著聖經證明了耶穌就是基督。“保罗

照他素常的规矩进去，一连三个安息日，本着圣经与他们辩论，讲解陈明基督必须受害，从

死里复活；又说：“我所传与你们的这位耶稣，就是基督。””(徒17:2-3) 不錯，神若是

沒有賜下舊約聖經就無法證明福音了。所以，保羅才會說這福音有律法和先知为证。(羅3:

21)另外，舊約聖經也是為了證明，唯有耶穌基督才是將我們倒塌的帳幕‘建立起來’的主，

“栽上之後就不再被撥出來”的救主，才賜下的。我們要照著主所顯明的榜樣，要像初期教

會使徒們效法主的榜樣和方法那樣來使用舊約聖經。這乃是作出口的工人當要銘記的左右生

死的要點。經上有我們所有基督徒都應銘記的話語。即，“岂不知你们的身子就是圣灵的殿

吗？这圣灵是从 神而来，住在你们里头的；并且你们不是自己的人。”(林前6:19) 這是

提醒我們的本體性，我們的身體這聖殿也是‘建立倒塌帳幕’的神所建立的聖殿。另外，為

建設神國至今仍在作工的神，乃是居在‘弟兄的帳幕’裏，以弟兄作義的兵器，在陣前指揮

作戰的野戰軍司令。

阿摩司為了再次確認神的這應許，以‘傳達者樣式’結束了他的講論。即，“这是耶和

华你的 神说的。” 我們在‘你的神’這樣的話中，可以聯想到神與以色列百姓之間所立

的約。到了以色列恢復的那日，神應許以色列先祖們的祝福，必將會照著字面意思來成就。

阿摩司就這樣以神的審判開始，最後又以神的祝福結束了講論。這乃是幸福的大結局(happ

y ending)。奉主的名祝願，所有聖徒都能活出比起開始最後更加可貴的生活，以至於待到

主再來時都能蒙主稱讚為忠心的僕人。

阿摩司書的7-9章裏，記有阿摩司先知所見的5個異象。即，第一個是蝗蟲的異象，第二

個是大火的異象，第三個是準繩的異象，第四個是一筐夏天果子的異象，第五個是審判聖殿

的異象。現在中東地區也時常會發生蝗災，會有天文數字一般的蝗群覆蓋大地襲來，吃盡農

作物，瞬間就會使地變為荒涼。阿摩司看到第一個蝗蟲異象之後，就呼求神收回這樣的懲罰。

神聽到阿摩司的代求，就赦免了百姓的罪，收回了懲罰。阿摩司看到第二個審判大火的異象

之後就向神呼求，神還是垂聽阿摩司的代禱收回了懲罰。第三個準繩的異象教導我們，神會

像建築工人砌牆時用準繩來衡量是否垂直那樣，來評價、測定個人、國家，測定若不能達到

標準，神就會毫不留情地加以懲罰。果子的希伯來語是‘凱一賜’(qayits)，而終末的希伯

來語是‘凱賜’(qets)。屬神之人阿摩司在第四個一筐夏天果子的異象中，看到夏天的果子

‘凱一賜’時，看到的卻是神的終末‘凱賜’加在腐敗、墮落的百姓和歷史當中。第五個審

判聖殿的異象告訴我們，神審判腐敗墮落的世代時，首先會從腐敗的聖殿，就是從腐敗的教

會開始審判。從古到今，宗教、教會的作用，就是作當代的預言者，堪當興起社會正義，道

德更新運動的使命。因此，宗教和教會出現問題而不能擔當使命時，神就會先從教會開始施

行審判。這是引領教會的領袖們要格外留心的話語。摩9：11裏的‘像古时一样’，乃是指

要建立預言過的大衛王國。‘大衛的帳幕’乃是意味著神與大衛所立的約，就是大衛向神表

明要為神建造聖殿的心願時，神說你豈可建造殿宇給我居住，我耶和華應許你，必為你建立

家室(撒下7:5, 11)的立約。但為何要說是‘大衛倒塌的帳幕’呢？這是因為，以色列百姓



丟棄了神與大衛所立的約，就是“你的家和你的国，必在我面前永远坚立”(撒下7:16)的彌

賽亞之約，隨從了伯特利的偶像。“以色列人哪，任你们往伯特利去犯罪，到吉甲加增罪过；

每日早晨献上你们的祭物，每三日奉上你们的十分之一。”(摩4:4) 於是，以色列人受到審

判遭受滅亡，變成了像‘倒塌的帳幕’一樣。但神卻說要‘扶起，建立，’恢復他們。摩9：

14裏所說的，“我必使我民以色列被掳的归回，”雖然首先是指以色列百姓被擄歸回，但最

終卻是成就在路1:31-33裏。即，“你要怀孕生子，可以给他起名叫耶稣。他要为大，称为

至高者的儿子，主 神要把他祖大卫的位给他。他要作雅各家的王，直到永远；他的国也没

有穷尽。”這乃是意味著作了屬靈的以色列的神的百姓，借著耶穌基督會擁有天國。“你们

既属乎基督，就是亚伯拉罕的后裔，是照着应许承受产业的了。”(加3:29) 神不僅僅是以

色列的神，人類的指望就在這裏。雖然人類的行為總是令神的計畫倒塌，但是神還會重新‘建

立’起來。因為，這就是神國的恢復。“我必使我民以色列被掳的归回，他们必重修荒废的

城邑居住，栽种葡萄园，喝其中所出的酒；修造果木园，吃其中的果子。”(摩9:14) 這是

預言要臨到福音時代的豐盛恩典。“我要将他们栽于本地，他们不再从我所赐给他们的地上

拔出来。”这是耶和华你的 神说的，”(摩9:15)這是阿摩司结束語。“不再从我所赐给他

们的地上拔出来”，乃是指永遠不會破碎的彌賽亞王國。所以，這句話就是阿摩司書的核心，

我們斷不可將這句話當做附帶說出的話。我們唯有將這句話放在心上解釋阿摩司書才不會有

偏差。阿摩司書同所有先知書一樣，讓‘絕望與盼望’一同出現的。即，單看人的行為時就

只能有‘絕望’，但在神出於主權所要完成的救贖與將要來到的神國裏卻有人類的盼望。那

就是神的愛，就是神的福音。阿摩司書就是為了見證這個才記錄下來的。摩1：3-5裏記錄了

關乎大馬士革的警告，乃是始於‘耶和华如此说’，結束於‘这是耶和华说的。’這是強調，

先知說出的所有話都不是先知自己的話，而是神的話。我們在王下16：5-9裏可以看到，阿

摩司的這個預言在歷史中如實地得到了應驗。“亚兰王利汛和以色列王利玛利的儿子比加上

来攻打耶路撒冷，围困亚哈斯，却不能胜他。当时，亚兰王利汛收回以拉他归与亚兰，将犹

大人从以拉他赶出去。亚兰人就来到以拉他，住在那里，直到今日。亚哈斯差遣使者去见亚

述王提革拉毗列色说：“我是你的仆人、你的儿子。现在亚兰王和以色列王攻击我，求你来

救我脱离他们的手。”亚哈斯将耶和华殿里和王宫府库里所有的金银都送给亚述王为礼物。

亚述王应允了他，就上去攻打大马士革，将城攻取，杀了利汛，把居民掳到吉珥。”(王下1

6:5-9)諸位，阿摩司的用意是什麼呢?阿摩司是在提醒以色列百姓，既然警告大馬士革的話

是神的話語，那麼說要審判以色列百姓也是出於神的話。可惜，以色列百姓根本沒有聽阿摩

司的警告，以至於過了40年之後以色列真的照著預言被亞述所滅了。以色列本應謙虛地領受

阿摩司傳出的警告，本應像尼尼微城的百姓那樣悔改。但他們卻沒有理睬阿摩司的警告，堅

持不從罪惡的道路上回轉，最終就和大馬士革一樣受到神的審判滅亡了。“因为：“凡有血

气的，尽都如草，他的美荣都像草上的花。草必枯干，花必凋谢；惟有主的道是永存的。”

所传给你们的福音就是这道。””(彼前1:24-25) 神的話語斷不會落在地上。無論是過去、

現在、將來，凡是宣告神國福的地方一般都會有四種反應。

對福音的四種反應

我們可以舉創19章裏的案例，來看一下人們對福音的四種反應。“二人对罗得说：“你

这里还有什么人吗？无论是女婿，是儿女和这城中一切属你的人，你都要将他们从这地方带

出去。我们要毁灭这地方，因为城内罪恶的声音在耶和华面前甚大，耶和华差我们来，要毁

灭这地方。”罗得就出去，告诉娶了他女儿的女婿们说：“你们起来离开这地方，因为耶和

华要毁灭这城。”他女婿们却以为他说的是戏言。”(創19:12-14)本文乃是神通過天使宣告

對罪惡滿盈的索多瑪與蛾摩拉城審判的內容。當時，被告知要審判的人們顯出了四種反應。

索多瑪與蛾摩拉城的滅亡雖然是四千年前的事，但關乎那時、那事的話語，同樣也是賜給活

在今天的現代人。



遲延的羅得家人們

天使宣告索多瑪與蛾摩拉城的滅亡時，羅得和他的家人們做出的反應是什麼呢? 16節裏

記著說，羅得遲延不走。為何這樣呢?也許是因為捨不得自己豐厚的財產，捨不得成千上萬

的羊群，捨不得現有的社會地位或名譽。他坐在索多瑪城門上，說明他的社會地位很高。但

不管因為什麼，他差一點為此失去寶貴的生命。那麼，羅得的妻子為何會遲延呢?也許是因

為捨不得自己那可愛的兩個女兒或是可心的女婿們。羅得的女兒們也許因為放不下自己的愛

人而遲延了。同樣，現代人當中也有因為擔心信了耶穌就會失去這些，才選擇了不信。但比

起失去耶穌基督，失去屬世的這些反倒更有益處。即使在世上受到譏誚和逼迫，也會勝過在

世界的掌聲中進入地獄。另外，羅得是相信有審判的人。但他做夢也沒有想到審判會在今日

臨到。他雖然相信有審判，卻一直認為那是很遙遠的事。所以，他還沒做好心理準備，也正

因為沒准備好才會遲延的。他若是準備好了，天使讓他離開時就會馬上離開了。創19:1裏記

著說，晚上有兩個天使過來傳達了審判的訊息。我們通過15節可知，羅得整夜都在猶豫，以

至於天亮了天使就催逼他趕緊離開。“天明了，天使催逼罗得说：“起来！带着你的妻子和

你在这里的两个女儿出去，免得你因这城里的罪恶同被剿灭。””(創19:15)19：23-24節裏

記著說，日頭出來就開始降硫磺與火了。“罗得到了琐珥，日头已经出来了。 当时，耶和

华将硫磺与火，从天上耶和华那里，降与所多玛和蛾摩拉。”可見，羅收到審判的訊息之後

遲延了一整夜。他雖然一直相信會有審判，卻認為絕不會是在明天。因此，他還沒有意識到，

明天早晨決定滅亡與否的那一刻已經來到了。他也許一直認為，明天早晨日頭會照樣會升起，

會像往日那樣開始新一天。現代人就是像他一樣，保留著信仰的決定，而在過一天算一天。

人們總愛遲延，推遲到下周、明年，推遲到孩子長大，推遲到退休之後，再領受福音。殊不

知，不一定在哪一天就會像羅得一樣忽然聽到審判的訊息。“其实明天如何，你们还不知道。

你们的生命是什么呢？你们原来是一片云雾，出现少时就不见了。你们只当说：“主若愿意，

我们就可以活着，也可以做这事，或做那事。”现今你们竟以张狂夸口；凡这样夸口都是恶

的。”(雅4:14-16)我們誰也不知道明天如何，所以今天有機會就要在今天接待耶穌，就在

今天得救。“因为他说，在悦纳的时候，我应允了你。在拯救的日子，我搭救了你。看哪，

现在正是悦纳的时候，现在正是拯救的日子。”(林後6:2)下麵，我們一同看一下聽到審判

訊息的人們做出的反應。

反應1- 羅得的女婿們

“罗得就出去，告诉娶了他女儿的女婿们说：“你们起来离开这地方，因为耶和华要毁

灭这城。”他女婿们却以为他说的是戏言。”（創19:14）羅得照著神差遣的天使的吩咐，

通知自己的女兒和訂婚的女婿們說，神要毀滅這城，所以要趕快離開這裏。但他的女婿們卻

把羅得的話當做了戲言。‘戲言’的希伯來語是‘紮哈克’( ), 就是‘嘲笑’，

‘戲弄’的意思。意即，羅得的女婿們嘲笑著神的話語，根本就沒有在意。換而言之，就是

不敬畏神而莫視了神的話語。他們也許會不以為然地想到，“哪來的審判，也許會下雨，但

怎會下什麼硫磺火呢？真是可笑！”神豈是會與人開玩笑的主嗎? 聖經66卷裏可有一句神的

戲言嗎？輕看神話語的人，將來必要承受他的無知所帶來的沉重後果。羅得的女婿們真正知

道審判的沉重時為時已晚，就只能承受那可怕的審判而滅亡了。今天也是，輕看得救的訊息，

譏誚傳得救訊息的人，陷在享樂和放蕩中的人，就是在自取滅亡。此時此刻，又有多少屬世

的人輕看福音，而在放棄得救的絕好機會呢？耶穌說到，“那时候的人又吃又喝，又娶又嫁，

到挪亚进方舟的那日，洪水就来，把他们全都灭了。又好像罗得的日子，人又吃又喝，又买

又卖，又耕种又盖造。到罗得出所多玛的那日，就有火与硫磺从天上降下来，把他们全都灭

了。”（路17:27-29）‘又吃又喝’是指飲食上的享樂，‘又娶又嫁’是指性愛上的享樂。

這是意味著人們單單傾心於追逐屬肉體和現世上的事，而忽略了屬靈和來世的問題。‘又买

又卖’是指精於算計賠賺。‘又耕种又盖造’，耕種和蓋造不是罪，問題在於心中沒有神而



專注於耕種和蓋造上的事。即，就是指不知道末世的到來，而傾心於愚昧的生活中。審判已

經來到，你耕種了還能吃到嗎？面對審判，蓋造的房屋或地契能使你躲避審判嗎?愚昧的人

們啊!你當銘記，審判並不是很遙遠的事，而是在重複平凡的日常生活中隨時都會到來的事。

(路17:28-30)據說，1945年8月14日美國在廣島投放原子彈之前，有B29飛機從8月6日開始先

後有3次撒了預告傳單，警告那裏的人躲避原子彈。那些相信警告而躲避的人，就躲過了那

次災難。但大多數沒有相信警告的人，就只能面對那場空前的災難了。一顆原子彈尚且如此，

更何況將神的話當做戲言的人又怎能躲過那大而可畏的審判呢? 羅得的女婿們為何沒有跟

從羅得離開那裏呢?因為他們不相信會有審判，所以只將天使的話當做了戲言。彼後3:3-4

裏記著說，就是現在也有許多不信審判的現代版羅得女婿。“第一要紧的，该知道在末世必

有好讥诮的人，随从自己的私欲出来讥诮说：“主要降临的应许在哪里呢？因为从列祖睡了

以来，万物与起初创造的时候仍是一样。””這等現代版的羅得女婿們，將來只能在硫磺火

湖裏，永遠懊悔歎息了。‘起來離開這地方’，千萬不要將這話當做戲言。我們不可忘記，

現在也有可能像羅得的女婿們那樣，一旦失去得救的機會就再沒有機會了。

反應2 :羅得的妻子

“罗得的妻子在后边回头一看，就变成了一根盐柱。”(創19:26)羅得的妻子原本已經

順利地逃出索多瑪城，正走向瑣珥城。但是，她卻因為輕視了神所吩咐的，“逃命吧！不可

回頭看，也不可在平原站住，要往山上逃跑，免得你被剿滅”這樣的話，回頭一看就變成了

一根鹽柱。神已經伸手救她逃出了索多瑪城，又警告過不可回頭看，否則就會死掉。她是因

為迷戀什麼，因為放不下什麼，竟變成了一根鹽柱呢? 即，她為何要回頭看呢?① 因為財物。

她無法放下留在城裏的房屋，財物，傢俱等，忍不住回頭一看就變成了鹽柱。人在隨從神的

話語，心卻在財寶上的話，其信仰與生命就會僵住。耶穌說：“因为你的财宝在哪里，你的

心也在那里。”(太6:21) 我們要從耶穌的話語中得到教訓。我們若是把明白、隨從神的話

語當做第一要緊的事，神就會為我們賜下所需的一切。我們一旦捨棄了，就不要再回頭看了。

② 她可能想起了自己的兩個女婿。作為父母怎能不想自己的兒女呢! 我們要在平常的生活

中做好兒女們的信仰教育。否則，兒女們有可能因為沒有我們的代禱，因為沒有得到我們的

教導和勸勉，就會將神的警告當做戲言而不能得救。所以，我們要及時地致力於兒女們的信

仰教育。③ 也許是想起了屬世的朋友和樂趣。她可能想起曾經在豐盛的筵席上吃喝玩樂的

事。往往也會有人信了耶穌之後，又想起信從前縱欲享樂的生活，而偷偷回到從前的生活中。

為此，就會遮住主的榮耀，自己也有失體面，就過起了生不如死的生活。這不能說不是令人

遺憾的事。原本已經行在躲過硫磺火審判的路上，又何必回頭看而變成了一根鹽柱呢？羅得

的妻子憧憬的是神讓她丟棄的(只能帶來滅亡的虛妄的)，她的心也是被這些所轄制的。即，

她站在了與神的旨意相反的路上。她的心顯明了，不信之人的心被屬物質欲望所佔據而離開

屬靈狀態的樣子。正如一個人不能事奉兩個主一樣，一個人不能同時得到永生和世界。但這

樣的事實也告訴我們，聖徒的生活姿態就應是合乎神國的態度，而不能過那種回頭看的生活。

耶穌說：“手扶着犁向后看的，不配进 神的国。”(路9:62)羅得妻子輕視了神使者的話，

結果遭至了可怕的審判。同樣，福音是令人蒙福的大好消息，是使人得救的恩寵，但輕看福

音的人就會受到可怕的審判。因此，我們既然已經信了耶穌，開始了新人的新生活，就不要

再愚昧地留戀過去的舊習舊事，不要再回頭看了。我們唯要照著神的話語，單單向前進，邁

出可貴的步伐，活出新人新生活。羅得的妻子當屬最愚昧之人的模型。“你们要回想罗得的

妻子。”(路17:32) 據說，抓捕猴子時只要將一個蘋果放入筐口很小的筐子裏就可以了。因

為，猴子一旦抓住蘋果就不會放手，就無法從筐口很小的筐子裏抽出手來。其實，猴子只要

放下蘋果就可以抽出手來。但猴子因為捨不得蘋果，就堅持不放手，最後就只能被抓住了。

同樣的道理，我們也要學會放下世界。我們只要兩手空空就可以活下來。我們的人生就是因

為放不下屬世的那些才會失敗，殺死了自己。真正的信仰乃是為了永遠而會放棄現在，為了



靈魂和生命的得救而會放棄自己的物質、名譽、權利。我們當要成為一個為自己的生命而敢

於放棄自己既得利益的基督徒。羅得的妻子也許臨近死亡的審判時仍舊半信半疑，她懷疑是

否真的會有審判，會降下硫磺火。她人雖然逃離了索多瑪，她的心卻留在了索多瑪。這就是

人在一處而心卻在另一處的人格分裂。她的腳步雖然是向前邁，但事實上卻是向後退。她表

面上是在跟從神的話語，內心卻在跟隨世界。她人雖然離開了索多瑪，她的心卻沒有離開那

地，因此前面等候她的就只能是永遠的死亡。所謂基督徒就是作了屬耶穌的人。因此，基督

徒就當照著主人耶穌的意思而活。我們的肉體雖然活在這個世界上，但我們的心卻要活在與

主人耶穌交通的屬靈世界裏。人不能侍奉兩個主。因此，我們一旦傾心於世上的快樂、富貴、

名譽上，自然就會遠離主。聖經警告說：“卖主卖友、任意妄为、自高自大、爱宴乐、不爱

神，有敬虔的外貌，却背了敬虔的实意，这等人你要躲开。”（提後3:4-5）羅得的妻子

乃是進入神的恩寵裏又被推到恩寵之外的悲慘女人。凡是濫用神恩寵的，都會被奪去神一切

的恩寵。箴13:21裏記著說：“祸患追赶罪人；义人必得善报。”我們當要以羅得的妻子為

借鑒。她在死亡之城裏原本已經得蒙揀選，但在遷往生命道路的過程中，就是因為迷戀世界，

也就是因為沒有丟掉偶像，最終才滅亡的。曾經與保羅一同熱心傳道，甚至為此下過監的傳

道人底馬，就是因為像羅得的妻子一樣因貪愛世界，最終又回到了世界當中。“因为底马贪

爱现今的世界，就离弃我往帖撒罗尼迦去了，革勒士往加拉太去，提多往挞马太去。”(提

後4:10) 落入地獄的人當中，最惋惜的就是終生出入教會卻沒有得救的掛名基督徒。我們當

要聽而信從福音。“因为时候到了，审判要从 神的家起首。若是先从我们起首，那不信从

神福音的人将有何等的结局呢？若是义人仅仅得救，那不虔敬和犯罪的人将有何地可站

呢？””(彼前4:17-18)像加拉太教會的一部分信徒那樣，靠聖靈入門卻要靠肉身成全的人，

也都是像羅得妻子一樣可憐的人。“我只要问你们这一件：你们受了圣灵，是因行律法呢？

是因听信福音呢？你们既靠圣灵入门，如今还靠肉身成全吗？你们是这样的无知吗？”(加3：

2-3)諸位! 我們當要借著跟隨、見證、顯明耶穌的生活，來成就使人得救的祝福。

反應3 : 羅得與他的女兒們

羅得隨同索多瑪城的滅亡，不僅失去了兩個女婿，他的妻子在途中又變成了一根鹽柱，

最後僅僅帶著兩個女兒逃出來了。所以，他的這次逃脫只能算是成功了一半。他雖然得救了，

卻是像從火裏經過的一樣。“人的工程若被烧了，他就要受亏损，自己却要得救；虽然得救，

乃像从火里经过的一样。”(林前3:15)其原因在哪里呢?第一，羅得沒有說服自己的女婿們。

這說明他在平時對他們並沒有什麼影響力。我們對兒女的勸勉若是缺乏權威，就當深入禱告

省察自己。第二，羅得雖然勸說女婿們離開，自己卻在遲延，乃是本身有問題的信仰人。羅

得能夠從死亡的索多瑪城裏得救，乃是因為亞伯拉罕的代禱(29節)與神的怜恤。(16節)“所

以你们要彼此认罪，互相代求，使你们可以得医治。义人祈祷所发的力量是大有功效的。”

(雅5:16)神乃是在發怒時仍舊以憐憫為念的主。(哈3:2) 聖經裏記著說，羅得得救了。“又

判定所多玛、蛾摩拉，将二城倾覆，焚烧成灰，作为后世不敬虔人的监戒；只搭救了那常为

恶人淫行忧伤的义人罗得。因为那义人住在他们中间，看见听见他们不法的事，他的义心就

天天伤痛。”(彼後2:6-8)這裏說到，搭救了義人羅得。但羅得真的是義人嗎? 他所行的事

中有一件義事嗎? 沒有。他在我們這些罪人看來，顯然也不是義人，在無罪的神看來就更是

如此了。聖經裏清楚地說到沒有義人，連一個都沒有，所有人都虧缺了神的榮耀。神所認可

的義，乃是因信而有的義。人唯要借著因信而有的義來得救。凡是出於信心的，神都會當做

義，凡不是出於信心的，神都會視為罪。“........ 若有疑心而吃的，就必有罪。因为他

吃，不是出于信心；凡不出于信心的都是罪。”(羅14:23) 無論怎樣的罪人只要信，神就會

赦免他的罪，就會認定他為義人。我們乃是借著信神的那義進入天國的。“因为 神的义正

在这福音上显明出来；这义是本于信，以至于信。如经上所记：“义人必因信得生。””(羅

1:17) 羅得因為信了神，所以是借著耶穌基督的義得救的。但他的得救卻是像從火裏經過的



一樣，他的全部財產在硫磺火中被焚燒淨盡了。“当时，耶和华将硫磺与火，从天上耶和华

那里，降与所多玛和蛾摩拉，把那些城和全平原，并城里所有的居民，连地上生长的都毁灭

了。

”(創19:24-25)羅得是被天使強拉出來，才勉強得救的。“但罗得迟延不走。二人因为耶和

华怜恤罗得，就拉着他的手和他妻子的手，并他两个女儿的手，把他们领出来，安置在城外。”

(創19:16) 羅得在生死攸關的關鍵時刻，卻因為物質而遲延不離開。於是，天使就強拉羅得

一家四口人出了城。羅得是因著亞伯拉罕的代禱才勉強得救。他的妻子卻因為回頭看，成了

一根鹽柱。“罗得的妻子在后边回头一看，就变成了一根盐柱。”(創19:26) 我們看一下3

0節。“罗得因为怕住在琐珥，就同他两个女儿，从琐珥上去住在山里；他和两个女儿住在

一个洞里。”審判之後，羅得因為怕住在瑣珥，就帶著他的兩個女兒住在了山洞裏。羅得在

那裏終日飲酒度日，結局很是淒涼。但他的悲劇並沒有止於此。他那隨從世界道理的女兒們

竟與他亂倫而成了悖論之女。“来！我们可以叫父亲喝酒，与他同寝。这样，我们好从他存

留后裔。” 于是，那夜她们叫父亲喝酒，大女儿就进去和她父亲同寝。她几时躺下，几时

起来，父亲都不知道。”(創19:32-33) 最終，羅得成了不信的始祖，就是亞捫人的始祖。(創

19:36-38)聖經雖然清楚地言及到羅得得救了，但他卻全然沒有活出得救之人的生活。為此，

例舉羅得時從沒有用於積極的方面。(路17:27-28,路17:32) 罗得的两个女儿都从她父亲怀

了孕生了兒子，他們就是摩押人和亞捫人的始祖，都是有罪的血統。民數記裏記著說，摩押

人通過巴蘭沒能夠咒詛以色列之後，就利用美人計誘惑以色列的男子們犯了罪。嫁給所羅門

為妾，慫恿所羅門拜偶像的女子，也都是摩押和亞捫人。那麼，羅得為何會遭至如此悲慘的

的結局呢?就是因為羅得心中想要同時得到神與世界的，腳踏兩只船的信仰。

反應4:神的朋友亞伯拉罕

神呼召亞伯拉罕時應許說，要使他成為祝福的根源，使地上的万族都要因他得福。(創1

2:1-3)亞伯拉罕因信這應許，就離開了本地、本家、本族。這應許通過作為亞伯拉罕的子孫

來到世界的耶穌基督得到了成就。因此也可以說，亞伯拉罕也是信了，要通過作為他的子孫

來到世界的耶穌基督，成就的得救的應許。聖經見證了亞伯拉罕信了耶穌基督的事實。我們

可以舉出一例。主曾對法利賽人們說到，“你们的祖宗亚伯拉罕欢欢喜喜地仰望我的日子，

既看见了，就快乐。”(約8:56) 對此，法利賽人抗議說：“你还没有五十岁，岂见过亚伯

拉罕呢？” 耶稣说：“我实实在在地告诉你们：还没有亚伯拉罕就有了我。”(約8:57-58)

亞伯拉罕因信得救了。“正如“亚伯拉罕信 神，这就算为他的义。””(加3:6)亞伯拉罕

比起勉強得救的羅得，乃是豐豐富富地得救進入天國的神的朋友。“这样，必叫你们丰丰富

富地得以进入我们主救主耶稣基督永远的国。”(彼後1:11)耶和華神說到，“我所要做的事

岂可瞒着亚伯拉罕呢？”(創18:17) 神事先就將審判索多瑪和蛾摩拉城的事告訴了亞伯拉罕。

義人亞伯拉罕明白神的旨意之後，做出的反應顯明為隨即就為索多瑪和蛾摩拉城的代禱上。

(創18:22-32) 亞伯拉罕向神禱告說：“假若那城里有五十个义人，你还剿灭那地方吗？不

为城里这五十个义人饶恕其中的人吗？ 将义人与恶人同杀，将义人与恶人一样看待，这断

不是你所行的。审判全地的主岂不行公义吗？”（創18:24-25）亞伯拉罕就這樣從50個義人

開始，經過6次懇求神降低標準，直至神答應他的懇求說，只要索多瑪城裏有10個義人就不

會毀滅那城。但最終索多瑪城還是因為連10個義人都找不到而遭到了毀滅。亞伯拉罕的代禱，

乃是義和愛相調和的禱告，乃是兼備了謙卑、熱忱、忍耐的禱告，乃是在平時信仰生活中培

養出來的綻放的禱告之花，是代禱的標本。一般人都不能為自己的問題禱告，更何況是越過

自己的問題，而且還不是為了義人之城而是為了惡人之城不被毀滅獻上代禱的亞伯拉罕，顯

然就是神聖的義人。亞伯拉罕在禱告中表現自己時告白說：“我虽然是灰尘，还敢对主说话。”

(創18:27) 雖然亞伯拉罕稱自己是灰塵，但在神看來他比天下還要可貴。所以，直至亞伯拉

罕自己停止代禱為止，神一直對他做了讓步。神斷不會厭煩垂聽我們的禱告。“当 神毁灭



平原诸城的时候，他记念亚伯拉罕，正在倾覆罗得所住之城的时候，就打发罗得从倾覆之中

出来。”(創19:29)這是什麼意思呢? 這乃是意味著，神因為記念亞伯拉罕才使羅得得救的。

“并且圣经既然预先看明， 神要叫外邦人因信称义，就早已传福音给亚伯拉罕，说：“万

国都必因你得福。可见那以信为本的人和有信心的亚伯拉罕一同得福。”（加3:8-9）我們

若是也像亞伯拉罕那樣完全相信的話，就能謀求與亞伯拉罕一同得福的生活。

諸位，阿摩司在本文裏真正想要說的並不是以東的滅亡，而是在說明外邦重新回到耶和

華這裏的祝福，外邦也會得享王朝得到恢復的祝福。聖經裏多次強調了，因蒙神揀選的人，

也就是因餘剩的人使他人蒙福的事實。“为你祝福的，我必赐福与他；那咒诅你的，我必咒

诅他。地上的万族都要因你得福。”(創12:3) ；“你的后裔必像地上的尘沙那样多，必向

东西南北开展，地上万族必因你和你的后裔得福。”(創28:14)；“你若谨守耶和华你 神

的诫命，遵行他的道，他必照着向你所起的誓，立你作为自己的圣民。天下万民见你归在耶

和华的名下，就要惧怕你。”(申28:9-10)意即，以色列百姓雖然犯了罪，但就是因為有了

他們餘剩之人，萬國才會通過他們蒙福的。諸位! 神現在仍舊通過話語警告我們說:“你們

要離棄罪，離棄偶像，回到我這裏來。”我們當要聆聽神說的話，回到神這裏來。我們在電

影『辛德勒的名单』(Schindler's List)裏可以看到，主人公辛德勒支付了一切代價，帶著

自己要救出的人員名單來到了猶太人收容所。這時，在收容所裏的那些名單上的猶太人，為

存活所需要做的事什麼都沒有。因為，辛德勒已經為他們支付了一切代價。他們只需要辛德

勒點名時出來就可以了。同樣，耶穌已經為我們付了一切罪價。所以，主邀請我們時，我們

只要來到他面前仰望十字架就可以了。我們只要接待耶穌作自己的救主就可以了。那樣，我

們單單靠著恩典就能得救了。同時，耶穌也向得救的神兒女們說：“看哪！我必快來!”

耶穌照著他所說的必會再來，且是很快就會再來。祝願我們大家作為耶穌貞潔的新婦，都能

做好迎接新郎耶穌的準備，都能活出見證耶穌基督的生活。

俄巴底亞書與福音

俄巴底亚书是用作者的名字来命名的。俄巴底亚的意思是「主的仆人」。俄巴底亚的行

事为人很符合他的名字。因为，他不看人的脸色和情面，没有删减地大胆预言了以东的审判。

據推測，俄巴底亚應該是生活在南犹大的人。关于俄巴底亚的資訊，除了‘得到神感动的先

知'这樣的事实之外，其他任何推测都是没有意义的。另外，本书是约兰统治犹大(B.C. 84

8-B.C.841)期间, 非力士和阿拉伯入侵耶路撒冷的时期(代下 21:16-17)记录下来的。俄巴

底亚书裏一次都没有言及到君王的名字。所以，我们只能将在11-14节裏言及到的耶路撒冷

的陷落时期，作为历史背景的基准。但是，我们很难确定该事件的準確時間。因为，耶路撒

冷在旧约时代裏受侵的记事，圣经记录了4回。即，(1) B.C. 926年，耶罗波安1世的治世期

间，埃及王示撒的入侵(王上 14:25-26)；(2) 约兰统治期间(B.C.848-B.C.841),非力士和

阿拉伯人的入侵(代下 21:16-17)；(3) 亚玛谢统治期間，(B.C. 790)北以色列约阿施的入

侵(王下 14:13-14)；(4) B.C. 586年，巴比伦尼布甲尼撒的入侵。(王下24-25章) 其中的

(2)、(4)這兩個時期，可以和俄巴底亞書的內容關聯在一起。但是，選擇(4)有些不恰當。

因為，巴比倫入侵時並沒有為得著耶路撒冷而拈鬮過。(比較 伯1:11)所以，將約蘭統治時

期(B.C. 841)看作是記錄本書的時期較為妥當。這是19世紀和20世紀初的很多福音主義學者

們所贊同的見解。所以，俄巴底亞應該是和以利沙同時代的人，也可以推定他是早於約珥活

動的先知。耶穌基督在俄巴底亞書裏被描述為，‘審判列邦的主’(15-16節), ‘拯救以色

列的主’(17-20節),‘王國歸於他的主’。(21節)俄巴底亞說，唯有主才是能夠拯救我們的

全能的主。俄巴底亞書只有21節內容，是舊約聖經裏最短的一卷書。以至於俄巴底亞書都不

需要有助於掌握本書內容的一覽概觀。俄巴底亞書始於，“俄巴底亞得了耶和華的默示。”

(1節)本書的主要內容就是預言以東的審判。神立先知預言審判以東的用意，首先是因為神



的百姓正處在患難和苦難之中，而與他們為敵的以東人卻充滿驕傲地叫囂說，“誰能將我拉

下地去呢？”(3節)其次是為了安慰所有時代處於患難中的神的百姓。

预言以东子孙灭亡的俄巴底亚

预言以东的灭亡，多少能够為患难中的犹太人带来一些安慰。以东族類乃是雅各的雙胞

胎哥哥以掃的子孫。(创25:22-23)因此，以東族類和雅各的族類原本都是兄弟族類。但这些

以东人卻经常下到耶路撒冷和撒玛利亚大肆掠夺，并看到以色列人受苦而欢喜快乐。另外本

书预言到，神虽然不会随即就會审判行恶事的国，但到了耶和华所定的日子就会受到审判而

一同灭亡。至于有關俄巴底亚的資訊，除了他的名字之外就再沒有別的什么了。

“俄巴底亚得了耶和华的默示。论以东说：“我从耶和华那里听见信息，并有使者被差

往列国去，说：‘起来吧，一同起来与以东争战。’”(1節) 俄巴底亚预言了以东的审判，

并说这是从神那里听到的信息。“我使你以东在列国中为最小的，被人大大藐视。”(2節)

神要使以东在列国中成为最小的。全知全能的神说要使以东成为最小的，以东就一定会成为

最小的。神若丟棄，就必會归于无有。“耶和华使人死，也使人活；使人下阴间，也使人往

上升。他使人贫穷，也使人富足；使人卑微，也使人高贵。”(撒上2:6-7)现在，在全地都

寻不到以东子孙，尼尼微或巴比伦亦是如此。

以东灭亡的原因

“因你向兄弟雅各行强暴，羞愧必遮盖你，你也必永远断绝。当外人掳掠雅各的财物，

外邦人进入他的城门，为耶路撒冷拈阄的日子，你竟站在一旁，像与他们同夥。你兄弟遭难

的日子，你不当瞪眼看着；犹大人被灭的日子，你不当因此欢乐；他们遭难的日子，你不当

说狂傲的话。我民遭灾的日子，你不当进他们的城门；他们遭灾的日子，你不当瞪眼看着他

们受苦；他们遭灾的日子，你不当伸手抢他们的财物你不当站在岔路口，剪除他们中间逃脱

的；他们遭难的日子，你不当将他们剩下的人交付仇敌。” (10-14節) 以东人眼看着南犹

大灭亡，并为此欢呼高兴。他们又借机掠夺了犹大的财物，并抓住南犹大百姓交给了仇敌巴

比伦。他们因為如此行的缘故，才會受到审判而滅亡。只是，神不會随即就懲罰他们。神有

时對人們行這樣的惡事，會忍耐幾十年。人们看到行了恶事也没有受罚，就會更大胆地犯起

罪来。“因为断定罪名，不立刻施刑，所以世人满心作恶。”(传8:11)。殊不知，到了神的

时候就必会迎来神审判万国的日子。那时，神就會以公义来审判这个世界。“耶和华降罚的

日子临近万国。你怎样行，他也必照样向你行，你的报应必归到你头上。”(15節) 我們在

聖經裏可以發現幾處，與俄巴底亞書論及的內容相同的經文。例如，賽34章，2耶49：7-22，

結35：1-15，摩 1：11-12等。這些經文都共同預言到了以東的滅亡。

俄巴底亞書大致分為三大部分。第一部分是1-9節，說的是審判以東的警告。即，“甚

至以掃山的人都被殺戮剪除。”(9節)第二部分是10-14節，說的是以東遭受審判的緣由。“因

你向兄弟雅各行強暴。”(10節) 神要借著審判的成功，來作為公義的神進行世界宣教。神

要作為照著預言來成就的信實的神來宣教。所以，神願一切像以東族類的罪人都能悔改歸向

神。“主所應許的尚未成就，有人以為他是耽延，其實不是耽延，乃是寬容你們，不願有一

人沉淪，乃願人人都悔改。”(彼後 3:9)。第三部分是15-21節，將啟示從審判以東擴大到

了 “審判萬國的審判。”即，“耶和華降罰的日子臨近萬國。”(15節)本書最後結束於，

“國度就歸耶和華了。”(21節)這就是俄巴底亞書的構圖。因此，俄巴底亞書的中心主題絕

不是限定於審判以東。若是那樣，結果就只能將神顯明為狹隘的神，俄巴底亞先知就只能成

為國粹主義者了。我們當要知道，神不是單要審判。以色列已經受到了應受的懲戒自不必說，

像埃及、亞述、巴比倫等世上的國也已經受到了神的審判，最終萬國都要受到神的審判。俄

巴底亞書是將以東的審判作為預表，要講的乃是“萬國的審判”。這樣我們就可以知道，希

望通過俄巴底亞書得到安慰與激勵的對象，就不是限定於雅各一族，而是所有時代、一切在

患難中仍舊以神為滿足的，神的百姓。“耶和華啊，求你用手救我脫離世人，脫離那只在今



生有福分的世人！你把你的財寶充滿他們的肚腹；他們因有兒女就心滿意足，將其餘的財物

留給他們的嬰孩。至於我，我必在義中見你的面；我醒了的時候，得見你的形像，就心滿意

足了。”(詩17:14-15)俄巴底亞書乃是向世界所有人宣教的神的話語。本書警告說，拒絕接

受耶穌基督之愛的人就是和以東一樣的人，(雅2:10-11)最終必會像以東一樣受到審判。神

願世上所有人都悔改以至於得救。“主所應許的尚未成就，有人以為他是耽延，其實不是耽

延，乃是寬容你們，不願有一人沉淪，乃願人人都悔改。”(彼後3:9)所以，俄巴底亞書和

啟示錄的記錄目的也是相符的。“我一看見，就僕倒在他腳前，像死了一樣。他用右手按著

我說：“不要懼怕！我是首先的，我是末後的，又是那存活的；我曾死過，現在又活了，直

活到永永遠遠，並且拿著死亡和陰間的鑰匙。”(啟1:17-18)本書最後預言到，得救的聖徒

們要審判‘以掃的山’，也就是審判外邦列國，以及世界萬國要歸於耶和華的彌賽亞王國將

會來到。(21節)這顯明了，最終的審判帶來的結果，就是由一切借著耶穌基督得救的聖徒們

所組成的彌賽亞王國要完全歸於耶和華。(林前15:28)

謹慎驕傲

俄1:2-4

“我使你以东在列国中为最小的，被人大大藐视。住在山穴中，居所在高处的啊，你因

狂傲自欺心里说：‘谁能将我拉下地去呢？’你虽如大鹰高飞，在星宿之间搭窝，我必从那

里拉下你来。”这是耶和华说的。”我們最需要謹慎和懼怕的就是驕傲。因為，驕傲就是敗

亡的先鋒，傲慢的心就是跌倒的先驅。神最厭惡的就是驕傲，以至於將驕傲和魔鬼視為同類。

另外，若要蒙恩最重要的就是要趕走驕傲。因為雅4:6裏記著說：“但他赐更多的恩典，所

以经上说：“神阻挡骄傲的人，赐恩给谦卑的人。”” 聖徒當中被人稱為是驕傲的人也許

不多，但真正謙卑的人又能有多少呢？‘不謙卑就是驕傲，’也許就是對驕傲最簡單易懂的

說明。只是，謙卑的人也不能誇口自己能夠一直謙卑下去。因為，說一定會在哪一瞬間就會

驕傲。本文裏說以東是怎樣驕傲的呢?我們一起來看一下3節。“住在山穴中，居所在高处的

啊，你因狂傲自欺，心里说：‘谁能将我拉下地去呢？’”問題在於，這裏說到的‘誰’，

其中也包括了神。意即，他們連神也不懼怕。這裏告訴了我們，什麼時候需要謹慎驕傲。

1. 安全的時候。

“住在山穴中”，這是非常安全的場所。以東變得如此驕傲的動因，就在於他們所處

的地裏位置上。“山穴”乃是指以東位於山嶽地區。9節裏也將以東人稱之為“以扫山的人”。

以東乃是由岩石建成的一座堅不可摧的都城。以東人因住在地勢險要的山中洞穴，心中就

驕傲地認為敵軍根本就攻不進來。但是，神卻說他們是因狂傲自欺。我們人類無論是誰都

有各種各樣的驕傲。有的人因為有錢，有的人因為學歷高，有的人因為長相好，有的人因

為兒女有出息，有的人因為工作好而驕傲。聖徒當中有的因為善於傳道，有的因為聖經明

白的多，有的因為恩賜多而驕傲。我們當要省察一下自己，看自己裏面有沒有以東那樣的

驕傲。以東的首都就是著名的佩特拉城。岩盤都城佩德拉(Petra)乃是世界新七大奇跡之一

的古城。進入此城的入口叫錫克峽谷，因周圍懸崖絕壁環繞所以被稱為“蛇道”。“蛇道”

是通往佩特拉古城的必經之路，峽谷最寬處約7米，最窄處僅兩米。峽谷因為完全被岩石覆

蓋，所以站在那裏即使向上望也看不到天。佩特拉的意思就是彼得，也就是‘岩石’的意

思。於是，有人主張說大災難來到時，應逃到佩特拉去避難，為此在那裏儲藏糧食和罐頭。

但那裏又怎能容下所有基督徒呢？因此，那只不過是一個虛無縹緲的故事而已。我們不能

這樣解釋聖經。聖經說磐石就是耶穌基督。我們躲避也要躲避到耶穌那裏，豈能荒唐地跑

到狹小的佩特拉去避難呢？但不管怎樣，佩特拉城無比堅固卻是事實。歌2:14裏也記著說：

“我的鸽子啊，你在磐石穴中，在陡岩的隐密处。”正如，鴿子為躲避野獸的捕食，就在

磐石穴中陡岩的隱密處，所謂安全的地方搭窩那樣，以東在地理位置上是很安全的。再加

上，以東當時也很富裕。就像如此，衣食無憂，沒有危險，得享安全、平安時，就是危險



的時候。因為，人一旦平安就會依靠自己而不依靠神。所以，末世就是如此。帖前5:3裏記

著說：“人正说平安稳妥的时候，灾祸忽然临到他们，如同产难临到怀胎的妇人一样；他

们绝不能逃脱。”末世的時候固然會如此，但在平安，安全，亨通時，在信仰上也是最危

險的時候。人在困難時才會依靠神。為此，我們若要瞭解自己就當通過禁食查看一下自己。

我們通過禁食就會知道，自己乃是少吃一頓飯就會感到疲憊無力的軟弱存在。我們認識到

這樣的自己才會不至於驕傲。我們心裏若是認為很平安，不會有什麼事而自滿時，就會帶

來驕傲。所以才會說，怠慢長成就會生出自滿，自滿長成就會生出驕傲。

2. 得著榮耀，位於高處的時候

“居所在高处的啊”，說的是以東不僅安全而且還住在高處。以東乃是位於海拔1,000

m左右的高地。以東在地理位置上北邊以摩押為鄰，中間有一條很深的溪穀，為此敵人根本

無法從北邊入侵。以東的西邊是一望無際的阿拉伯曠野，右邊是阿拉伯沙漠，真可謂是鋼鐵

要塞。進入以東的唯一入口就是東南面的峽谷通道。因此，若想入侵以東幾乎是不可能的事。

人被高舉，位於高處時，當要謹慎。哈曼因被高舉而驕傲，就開始與神為敵，逼迫了神的百

姓。最後，他自己反被掛在了木架上。驕傲是什麼呢?驕傲就是過於高看自己。人要知道自

己的分寸。不知道懼怕神是驕傲，不順從神也是驕傲。神若抬舉我們，我們就當感謝神，並

要更加把握好自己的分寸。但以東卻沒有這樣。“住在山穴中，居所在高处的啊，你因狂傲

自欺，心里说：‘谁能将我拉下地去呢？’”當時，以東是一個強國。所以，他們的心中就

開始有了驕傲。他們目中無人，也沒有神，甚至欺負了神所揀選的以色列。幫助以色列才是

以東本應做的事，但驕傲的以東反倒逼迫了以色列。他們這樣行，神豈能放過他們呢？所以，

神才要使以東在列國中為最小的，被人大大藐視。驕傲就是走向滅亡的道路。神還說到，“你

虽如大鹰高飞，在星宿之间搭窝，我必从那里拉下你来。”耶穌對排斥福音的迦百農說到，

“迦百农啊，你已经升到天上？将来必坠落阴间，因为在你那里所行的异能，若行在所多玛，

它还可以存到今日。”（太11：23）耶穌還說到，“凡自高的，必降为卑；自卑的，必升为

高。”（太23：12）由此可見，驕傲的後果是很可怕的。彌6：7-8裏記著說：“耶和华岂喜

悦千千的公羊，或是万万的油河吗？我岂可为自己的罪过献我的长子吗？为心中的罪恶献我

身所生的吗？世人哪，耶和华已指示你何为善，他向你所要的是什么呢？只要你行公义，好

怜悯，存谦卑的心，与你的 神同行。”耶穌心裏就是柔和謙卑的。我們也當成為神所喜悅

的謙卑之人。我們要知道，當我們平安、安全、被抬舉、得榮耀的時候，也是最危險的時候。

我們當要致力於追求謙卑，當要與謙卑的榜樣之主同行、同在。

俄1:5-7

“盗贼若来在你那里，或强盗夜间而来（你何竟被剪除），岂不偷窃，直到够了呢？摘

葡萄的若来到你那里，岂不剩下些葡萄呢？ 以扫的隐密处何竟被搜寻？他隐藏的宝物何竟

被查出？与你结盟的都送你上路，直到交界；与你和好的欺骗你，且胜过你；与你一同吃饭

的，设下网罗陷害你；在你心里毫无聪明。”聖經裏言及的肉體或肉身一般都有兩個意思。

即，第一是指身體，第二是指屬肉體的。保羅書信中肉體或肉身大部分都是指屬肉體的，也

就是指肉身所追求的罪。

那麼，我們當要怎樣處理肉身呢?

1. 要用死亡來處理肉體。屬肉體的只有死亡。“盗贼若来在你那里，或强盗夜间而来，岂

不偷窃，直到够了呢？摘葡萄的若来到你那里，岂不剩下些葡萄呢？”（5節）意即，到時

候遇見強盜被劫也會強過以東的處境。強盜的目的是打劫而不是殺人。當然強盜也會殺人，

但他們殺人是為了保護自己並完成打劫。遇見強盜就已經是很倒楣了，但神卻說以東將來要

比遇見強盜還要倒楣，因為不會為他們存留生命。這是多麼可怕的事呢?這就是處理肉體的

方法。屬肉體的罪不是要忘記或隱藏起來，而是必須要治死。所以，加5:24裏才會說到，“凡

属基督耶稣的人，是已经把肉体连肉体的邪情私欲同钉在十字架上了。” 屬肉體的罪必須



要徹底地釘在十字架上，而不可以輕鬆地應付了事。因為什麼呢?答案就在加5:19-21裏。“情

欲的事都是显而易见的，就如奸淫、污秽、邪荡、拜偶像、邪术、仇恨、争竞、忌恨、恼怒、

结党、纷争、异端、嫉妒、醉酒、荒宴等类。我从前告诉你们，现在又告诉你们，行这样事

的人必不能承受 神的国。”屬肉體的事因為過於邪惡，所以根本無法修正過來。只是人們

心中滿了罪惡卻不想去治死，反倒像盜賊和強盜那樣一味地隱藏來避免被人發現。人們千方

百計地用體面、禮節、道德、倫理、教養、教育等來包裝自己，表面上很像是紳士或淑女。

最近，服務行業很流行將服務人員訓練成為恭遜、親切地像天使一樣的人。但無論怎樣包裝，

罪仍舊存留在他們裏面。我們不能如此處理罪。我們要誠實地在神面前將一切罪都顯出來，

要及時處理淨盡。舊人的性質不是需要隱藏的，而是需要釘在十字架上來處理的。今天，有

多少基督徒生活得就像是根本沒有天國一樣。試想，自己都過著傷心痛苦的生活，又怎能活

出見證基督的生活呢?很多基督徒的家庭因著夫妻、父子、婆媳之間的矛盾，教會和宣教團

體因著同工之間沒有槍聲的內鬥，而在過著地獄般的生活。我們在人際關係上，心中或是口

裏顯出的果子，若常常都是抱怨、不平、批判、咒詛、辱罵的話，就說明裏面有病，相距跟

從耶穌的門徒生活還很遠。我們通過羅7：21-25可知，重生的信徒還會犯自己所不願的罪，

就是因為裏面有污穢的心。我們既然知道了病因就應當積極治療。為了徹底治癒疾病，首先

需要通過細緻的檢查來診斷出患病的部分。聖經指出得救的信徒裏面的屬靈疾病，乃是為了

使人得到醫治。“我劝你向我买火炼的金子，叫你富足；又买白衣穿上，叫你赤身的羞耻不

露出来；又买眼药擦你的眼睛，使你能看见。”(啟3:18)這裏說的不是因為肉眼患病才需要

買眼藥擦上，而是指屬靈的瞎子因為看不見前方，所以需要買眼藥擦上才能看見的意思。另

外，我們還要能夠發現自己的污垢，發現自己罪惡的樣子。“我差你到他们那里去，要叫他

们的眼睛得开，从黑暗中归向光明，从撒但权下归向 神；又因信我，得蒙赦罪，和一切成

圣的人同得基业。”(徒26:18)神的福音能夠讓我們睜開那昏暗、不明的靈眼，引導我們從

黑暗中歸向光明，從撒旦權下歸向神。人在神面前越是驕傲，就越會成正比地加大內心的痛

苦和不幸的指數。“他必照各人的行为报应各人。”(羅2:6)；“将患难、困苦加给一切作

恶的人，先是犹太人，后是希腊人。”(羅2:9)自己明明是一個得救的罪魁，卻裝作不是罪

魁的本身就是驕傲。人若被撒謊的靈欺哄，而誤以為自己一直都在很好地遵行神的話語，實

際上是最痛苦的生活。患者與屍體之間的差異，乃是在於有無生命。處於死亡狀態的屍體，

因為沒有生命所以即不能自己救自己，也感覺不到喜怒哀樂或疼痛。但患者卻能夠感到疼痛，

而能夠感到疼痛也是說明活著的決定性證據。我們信而接待了耶穌基督之後，裏面就會開始

聖靈與肉體私欲之間的爭戰。我們知道，癌細胞一旦在身體的某個部位上生成就會發生病變，

並會開始向全身擴散。罪就像癌細胞一樣，我們裏面一旦有了罪，心靈就會開始腐爛。心靈

的疼痛比肉體的疼痛更加痛苦。肉體的殘疾和疾病只是不利於行動，但心靈的疾病卻能夠為

自己和他人造成惡劣的影響。以色列百姓之所以在曠野裏犯罪，發怨言 (民11:1-3,4-34,1

4:1-38,16:1-35,41-50, 20:2-13,4-9)，與神為敵，起因是從誰開始的呢?起因乃是始於從

以色列百姓中間的閑雜人。以色列百姓出埃及時，有一些非以色列百姓的閑雜人夾在他們中

間一同出來，最先開始發怨言的。以色列百姓若是與他們完全隔離開了就會減少很多損害。

“他们中间的闲杂人大起贪欲的心，以色列人又哭号说：“谁给我们肉吃呢？”(民11:4)

心中的罪就像是以色列百姓當中的閑雜人或麻風病。罪有著很強的傳染性，若不治療就必會

帶來死亡。唯有創造主神才能醫治我們，才能赦免我們的罪，才能潔淨我們。“主啊，人得

存活，乃在乎此；我灵存活，也全在此。所以，求你使我痊愈，仍然存活。”(賽38:16)我

們自己的心靈如同地獄，卻在教導人說耶穌裏面有平安、安息，也是虛假。作為醫生卻不能

診斷出疾病，開不出處方的話，就是庸醫。我們教訓信徒們要照著神的話語去生活，卻講不

出怎樣才能照著神的話語生活時，就會使信徒們聽得越多越不能遵行神的話語，反倒會像背

負重擔一樣陷入痛苦中。



舊人引起的各種心靈疾病

正如看果子就知道樹一樣(太7:15-19)，我們的言行中若是有自誇、抱怨、悲歎、不平、

批判、咒詛、辱罵、淫語等，就說明我們裏面是敗壞的。即使口裏沒有批判人，但在心中批

判人，為人定罪，抱怨人，怪罪人，責罵人的，也是說明裏面已經敗壞的證據。“你们或以

为树好，果子也好；树坏，果子也坏。因为看果子就可以知道树。毒蛇的种类！你们既是恶

人，怎能说出好话来呢？因为心里所充满的，口里就说出来。善人从他心里所存的善，就发

出善来；恶人从他心里所存的恶，就发出恶来。”(太12:33-35)以色列百姓在曠野裏向神和

引領他們的摩西發怨言，乃是出自那抬高自己和享受的意識和想法的罪果。他們不是尊神為

他們人生的王和主人，而是把神當做了滿足他們需要的奴僕。他們實際上是將萬王之王的神，

當做了他們需要水就給他們水，想吃肉就給他們肉的奴僕。以色列既是由這樣的人所組成的

一個國家和社會，顯然就是一個患病的患者共同體。以色列百姓因為要抬高自己，要享受的

緣故，才會在曠野裏彷徨，以至於出埃及的以色列百姓當中除了迦勒和約書亞之外都倒斃在

曠野裏。人的身體體患了疾病就會出現症狀。例如，沒有食欲、疲憊不願活動、不願見人等。

同樣，人的心靈患了疾病就會對靈糧缺少食欲，就會遠離神的話語，心中困苦(羅7:24)，沒

有精力傳道和在教會服侍，甚至會不願見人。我們若要親近聖潔的神，就要手潔心清，就要

悔改。我們要悔改自己的心懷二意，要一心一意地愛神。我們要悔改自己的貪心，愛世界的

心，驕傲的心，淫亂的心，潔淨我們的心靈，除掉我們的私心。這樣我們就能親近神了。我

們如此親近神，愛神時，神也會愛我們，看顧我們。成為聖潔或潔淨心靈乃是神救贖的目標。

以弗所書1章裏記著說：“就如 神从创立世界以前，在基督里拣选了我们，使我们在他面

前成为圣洁，无有瑕疵；又因爱我们，就按着自己意旨所喜悦的，预定我们藉着耶稣基督得

儿子的名分。”(弗1:4-5)神的這等聖潔的救贖的目標，借著耶穌基督的代贖已經在法定意

義上達成了。“但你们得在基督耶稣里是本乎 神， 神又使他成为我们的智慧、公义、圣

洁、救赎。”（林前1:30）；“我们凭这旨意，靠耶稣基督只一次献上他的身体，就得以成

圣。因为他一次献祭，便叫那得以成圣的人永远完全。”（來10:10,14）現在，在法定意義

上已經完成的這聖潔，要實際性地顯明在我們的人格中，我們要在生活中結出聖潔的果子。

我們實際性地成為聖潔乃是神的旨意。“神的旨意就是要你们成为圣洁，远避淫行； . . .

神召我们，本不是要我们沾染污秽，乃是要我们成为圣洁。”（帖前4:3, 7）我們雖然借

著信得到了永生，但其過程就是實際活出聖潔的生活。“但现今你们既从罪里得了释放，作

了 神的奴仆，就有成圣的果子，那结局就是永生！”（羅6:22）來12:14裏記著說：“你

们要追求与众人和睦，并要追求圣洁；非圣洁没有人能见主。”只有聖潔的人才能見主。什

麼時候見主呢?會在天國裏見到主。若在法定意義上與實際意義上不聖潔的人是不能進入天

國的。“因为你们确实地知道，无论是淫乱的，是污秽的，是有贪心的，在基督和 神的国

里都是无分的。有贪心的，就与拜偶像的一样。”（弗5:5）；“凡不洁净的，并那行可憎

与虚谎之事的，总不得进那城；只有名字写在羔羊生命册上的才得进去。”（啟21:27）另

外，‘你们要追求与众人和睦’，這裏的‘追求’顯明，我們成聖不是自動就能成就的，而

是要求我們這邊要認真努力。“弟兄们，我还有话说：我们靠着主耶稣求你们、劝你们，你

们既然受了我们的教训，知道该怎样行，可以讨 神的喜悦，就要照你们现在所行的，更加

勉励。”（帖前4:1）我們要為和睦和聖潔認真努力。聖經告訴我們，耶穌基督的恩典不僅

使我們得到了身份上的聖潔，而且還會使我們的靈與魂與身子都成為聖潔。“愿赐平安的

神亲自使你们全然成圣。又愿你们的灵与魂与身子得蒙保守，在我主耶稣基督降临的时候，

完全无可指摘。”(帖前5:23)；“何况基督藉着永远的灵，将自己无瑕无疵献给 神，他的

血岂不更能洗净你们的心，除去你们的死行，使你们侍奉那永生 神吗？”(來9:14)但我們

的心，靠著人的努力和行為是潔淨不了的。(耶2:22)人得蒙潔淨乃是靠著聖經裏所說的水與

耶穌在十字架上流出的血。(多3:5)主的寶血就像是屬靈的橡皮擦。主的十字架寶血就像是



眼睛裏的淚水不斷地洗刷眼中的灰塵那樣，不斷地潔淨我們。(約壹1:7)聖徒正因為裏面有

主的血不停地在迴圈，所以才能夠被聖靈充滿，成為聖潔。認罪是需要我們做的事，潔淨罪

乃是需要耶穌基督的血做的事。“并那诚实作见证的，从死里首先复活，为世上君王元首的

耶稣基督，有恩惠、平安归与你们！他爱我们，用自己的血使我们脱离罪恶。”(啟1:5)我

們不是自己洗淨自己的，而是耶穌基督用自己的血洗淨了我們的靈與魂與身子。另外，好要

求我們生活上的聖潔。“这一切既然都要如此销化，你们为人该当怎样圣洁、怎样敬虔，切

切仰望 神的日子来到。在那日，天被火烧就销化了，有形质的都要被烈火熔化。”(彼後3:

11-12)聖潔的行為首先是要借著聖潔的心來成就的。聖潔的心和因信稱義一樣，也是唯有借

著信心才能成就。(徒15:8-9)

“向罪也当看自己是死的”(羅6:11)

我們向著罪( to sin)死去(died)，乃是意味著和罪不再有任何關係，完全與罪分離的

意思。這罪乃是亞當犯罪之後所有人從母腹裏就開始有的罪(Sin)。向著這罪死去的狀態，

就是內在的聖靈充滿，就是‘聖潔的恩典’。這裏並沒有說‘正在死去’，而是‘已經死了’

的完成型。罪不是停留在身體上而是停留在心裏。因此，靠著耶穌基督的寶血得蒙稱義的神

的兒女心中，也可能會有罪。

圣经将原罪遺傳給所有人的内在污秽(本罪)表现为：

① 渣滓 (赛1：25)

② 旧人(罗6：6)

③ 旧酵 (林前5：7)

④ 一切的污秽 (林后7：1)

⑤ 肉体的情欲 (加5：17)

⑥ 肉体的邪情私欲 (加5：24)

⑦ 容易缠累我们的罪 (来12：1)

⑧ 住在我里头的罪 (罗7：17)

⑨ 地上的肢体 (西3：5)

⑩ 不义(约壹1：9)

以上，虽然表现不同却都是意味着本罪(罪心)，就是住在我們裏面罪。“既是这样，就

不是我做的，乃是住在我里头的罪做的。”(羅7:17)我裏面不是指身體(body)裏的，而是指

心裏的罪。例如，憎惡、驕傲、淫欲、血氣、貪心、嫉妒等，都是意味著心裏的罪。我們的

舊人若不死掉就無法得享心靈的安息。‘向著罪死了’乃是意味著污穢的罪心死了的意思。

因此，當我們心中有憎惡發動時，就當向著憎惡宣告說：“憎惡呀！我已經和耶穌一同死了。”

屍體即使被踢也不會喊疼，不會發火，不會有任何反應，因為已經死了。向著罪死去的意思

就是如此。所以，這恩典乃是區別於稱義的聖潔的恩典。我們憑著信心借著耶穌基督的寶血

就能得蒙潔淨。心靈的潔淨就是內在的出埃及，開始迦南生活。耶穌受死不僅是為我們罪得

赦免，得蒙稱義，也是為了使我們成為聖潔。“所以耶稣要用自己的血叫百姓成圣，也就在

城门外受苦。”(來13:12)因此，我們既然與罪分離了，就不能繼續在罪根上生長，在罪的

空氣中呼吸，也不能繼續停留在罪的支配之下。我們要向著罪死去，向著神而活。我們現在

已經從魔鬼的王國裏完全被遷出來了，與魔鬼的王國不再有任何關係了。過紅海事件，就是

對此作為預表顯明的。“都在云里、海里受洗归了摩西。”(林前10:2)以色列百姓過紅海之

前是在法老的權勢之下，但過了紅海之後就完全脫離了法老的權勢。這就是基督徒現在的位

置。聖徒已經與耶穌基督聯合，已經借著受洗將舊人與耶穌一同釘死在了十字架上。這就是

聖潔的恩典。“何况基督藉着永远的灵，将自己无瑕无疵献给 神，他的血岂不更能洗净你

们的心，除去你们的死行，使你们侍奉那永生 神吗？”(來9:14)耶穌基督裏的聖徒，作為

萬民的祭司，可以坦然無懼地用聖潔、公義事奉主了。“叫我们既从仇敌手中被救出来，就



可以终身在他面前，坦然无惧地用圣洁、公义事奉他。”(路1:74-75)基督徒要像以色列百

姓過了約旦河之後要常常記念立在吉甲上的那十二塊石頭，(書4:20) 身上要有割禮的標記

那樣，總要記念自己是向著罪已經死了的新造之人。(林後5:16-17) 聖徒如此持續地相信並

勝過罪，當要成為像呼吸一樣自然而然的事。聖潔能夠帶給我們帶來這個世界所不能給的喜

樂，屬天的幸福。(帖前1:6,猶1:24)“基督既在肉身受苦，你们也当将这样的心志作为兵器，

因为在肉身受过苦的，就已经与罪断绝了.”(彼前4:1)“就已经与罪断绝了”,這是指讓我

們今天也能活出與罪斷絕的生活。聖靈充滿，也就是聖潔的恩典，並不是使人不犯罪的恩典，

而是使人不犯罪也能活的恩典。不娶妻和娶不到妻是有區別的。聖徒無論怎樣也要過那遠離

罪的生活。

那麼，若要活出遠離罪的生活當要怎樣行呢?

第一，向神認自己的罪的時候就會遠離罪。“我们若认自己的罪， 神是信实的，是公义的，

必要赦免我们的罪，洗净我们一切的不义。”（約壹1:9）耶穌基督借著親身為我們的罪作

了挽回祭，為我們與神和好提供瞭解決方案。我們人的一面，只要信而依靠耶穌基督來到神

面前就可以了。這裏‘认自己的罪’乃是指具體地深思、悔悟自己的罪，誠實地坦白並棄掉

罪。大衛悔改自己的罪時，因在神面前痛悔自己的罪，他的淚幾乎浸濕了床榻。大衛乃是以

眼淚當飲食的悔改之人。“我昼夜以眼泪当饮食，人不住地对我说：“你的 神在哪里呢？”

(詩42:3)一方面，人犯罪並不只是與對方之間的關係。罪乃是與神關係上的用語。所以，人

與人不和之後，即使和解了罪刑和罪傷仍舊會存留下來。因此，人與人彼此饒恕了之後，仍

舊需要來到神面前，就是因為人無法解決罪刑和罪傷，唯有神才能醫治。“所以，你在祭坛

上献礼物的时候，若想起弟兄向你怀怨，就把礼物留在坛前，先去同弟兄和好，然后来献礼

物。”(太5:23,24) 我們為了洗淨和醫治罪這樣的不幸種子，就要向神認罪，求神的憐恤。

另外，為了不被罪所左右，還要懇求聖靈來幫助我們。因此，我們若要遠離罪，就離不開神

的恩典和幫助。我們都要向神求，能夠使我們遠離罪的恩典與憐恤。

第二，靠著聖靈而活時就會離開罪。這是指活著不再以肉體的私欲為中心的意思。換而言之，

就是意味著順從聖靈而行。“我说：你们当顺着圣灵而行，就不放纵肉体的情欲了。”(加5:

16)我們借著耶穌基督為我們作了挽回祭才得以從罪刑中得救(羅5:5-9), 並因他的生才得

以每日都從罪的權勢中得救。(羅5:10)這乃是神的大愛、祝福。我們當要遠離罪順從聖靈的

理由，就是因為我們要活出討神喜悅的神兒女的生活，要脫離挫折與失敗，失望與不安。另

外，也是為了活出成功的信仰生活，在生活中得到神的祝福，活出得勝的生活。聖徒若沒有

耶穌基督救贖恩典的祝福就無法離開罪，進而也不會結出任何聖靈的果子。

信仰生活中離開罪的聖徒，借著聖靈的幫助就可以在生活中結出如下的果子。

第一，與神相交。“我们将所看见、所听见的传给你们，使你们与我们相交。我们乃是与父

并他儿子耶稣基督相交的。”（約壹1:3) 在這裏‘相交’( , 共同所有,

合作)，從本文背景來看時乃是意味著‘彼此分享’, ‘與聖靈交通’，乃是指靠著福音的

祝福與恩典的話語而一同喜樂的意思。我們若是能夠與神有很深的屬靈的交通，就能得享我

們所願的最好的祝福了。

第二，充滿喜樂。我們通過與人美好的相交，就能得享到加倍的喜樂。但我們與人不和時，

就只能帶來無盡的煩惱與不幸了。所以，評價我們信仰生活的標準，乃是要看我們是否有源

自信仰的屬靈的喜樂。“不但如此，我们既藉着我主耶稣基督得与神和好，也就藉着他以

神为乐。”(羅5:11)

第三，遵守神的誡命。我們唯有離開罪，信靠神才能活出神所願的生活。我們雖然不是靠著

遵行律法得救的，但我們得救之後就會出於愛神的心而遵行律法。但前提是必須要遠離罪。

“凡遵守主道的，爱 神的心在他里面实在是完全的，从此我们知道我们是在主里面。”(約

壹2:5)因此，我們要堅持活出不斷地與神相交的生活，並要借著行在其中的聖徒的聖潔生活



來顯明其果子。我們讀過彼前4:4-11之後就能知道，重生與因被聖靈充滿（聖潔的恩典）結

出豐盛的聖靈果子這兩者之間的差異。“因此，他已将又宝贵、又极大的应许赐给我们，叫

我们既脱离世上从情欲来的败坏，就得与 神的性情有分。正因这缘故，你们要分外地殷勤。

有了信心，又要加上德行；有了德行，又要加上知识；有了知识，又要加上节制；有了节制，

又要加上忍耐；有了忍耐，又要加上虔敬；有了知识，又要加上节制；有了节制，又要加上

忍耐；有了忍耐，又要加上虔敬；你们若充充足足地有这几样，就必使你们在认识我们的主

耶稣基督上，不至于闲懒不结果子了。人若没有这几样，就是眼瞎，只看见近处的，忘了他

旧日的罪已经得了洁净。所以弟兄们，应当更加殷勤，使你们所蒙的恩召和拣选坚定不移。

你们若行这几样，就永不失脚。这样，必叫你们丰丰富富地得以进入我们主救主耶稣基督永

远的国。”(彼後1:4-11) 即 1)重生能夠使人開始有份於神的性情，而聖靈充滿能夠使人豐

盛地結出神性情的果子。2)重生使人認識耶穌基督，而聖靈充滿會使人在認識耶穌基督上殷

勤起來。3)重生會給信耶穌的人帶來進入天國的資格(彼前1:3)，而聖靈充滿能夠叫人豐豐

富富地進入天國。(彼後1:11)穆迪牧師（D.S.Moody ）曾經和來到美國的Andrew Boner博士

有過一次對話。Bonar博士乃是因聖潔的生活和恩典充滿而聞名的人。穆迪牧師向Bonar博士

問及聖潔生活的秘訣時， Bonar博士回答說：“我雖然並不願講我自己，但若要我非說些什

麼的話，那就是我在50年裏一直都在就近神的寶座而生活過來的。” Bonar博士聖潔生活的

秘訣就是一直都在就近神的寶座而生活。

2. 肉體的罪要徹底遠離

“摘葡萄的若来到你那里，岂不剩下些葡萄呢？”（5節下）律法中有話說：“不可摘尽

葡萄园的果子，也不可拾取葡萄园所掉的果子，要留给穷人和寄居的。我是耶和华你们的

神。”(利19:10)收穫葡萄時不可摘盡葡萄，要剩下下一些乃是律法的規定。這是為窮人所

定的律例，是出於神的愛和憐恤。但是，神說對以東卻不會如此行，要對他們毫不留情地施

行審判。沒有憐恤的只能受到沒有憐恤的審判。我們對屬肉體的要毫不留情地遠離。帖前5:

22裏記著說：“各样的恶事要遠離。” 若不遠離，就會再次跌倒。彼前4:3裏也記著說：“因

为往日随从外邦人的心意行邪淫、恶欲、醉酒、荒宴、群饮，并可恶拜偶像的事，时候已经

够了。” 往日做惡事的時候已經夠了，若想再體驗一下的人就是真愚昧的人。弗5:11-12

裏又記著說：“那暗昧无益的事，不要与人同行，倒要责备行这事的人。因为他们暗中所行

的，就是提起来也是可耻的。” 我們當要以那暗昧無益的事為羞愧。因此我們作見證時一

定注意，不可讓人感到你自己像多了不起一般炫耀過去的惡行，而要當做是羞愧的，並要徹

底遠離。諸位，神斷不會放過那些讓神的百姓眼中流淚，口中歎息的人。神為了操練自己的

百姓雖然也會利用惡勢力，但最後那惡勢力也必會滅亡。因為，欺負神的百姓就是與神為敵。

為此，耶穌才會說到也要為仇敵禱告。因為，他們才是最可憐的人。這個世界最可憐的人就

是被使用為操練神百姓的訓練教官。他們的使命一旦結束就必會滅亡。他們做教官時可能會

無比亨通，但結局卻會很悲慘，最終什麼都不會剩下。因此，神的百姓當要不同於以東人。

神的百姓要為別人的亨通而喜樂，為別人的不順而惋惜。神的百姓不同於以東的是什麼呢?

那就是為仇敵禱告。神的百姓要看到欺負自己的人最後的結局，而感到惋惜和憐憫。別人越

是欺負我們，我們就要越加為對方禱告，越是要為對方的靈魂擔憂。這樣，神就會認定我們

真的愛神，就會把我們當做朋友，為我們預備賞賜，也會愛我們。“我爱你们，正如父爱我

一样，你们要常在我的爱里。你们若遵守我的命令，就常在我的爱里；正如我遵守了我父的

命令，常在他的爱里。这些事我已经对你们说了，是要叫我的喜乐存在你们心里，并叫你们

的喜乐可以满足。你们要彼此相爱，像我爱你们一样，这就是我的命令。人为朋友舍命，人

的爱心没有比这个大的。你们若遵行我所吩咐的，就是我的朋友了。”(約15:9-14)“忍受

试探的人是有福的，因为他经过试验以后，必得生命的冠冕，这是主应许给那些爱他之人的。”

(雅1:12)我們若是為自己的以東人繼續禱告，說不定他們當中也會出現得救的人。聖經裏就



實際有過這樣的事。司提反為那些用石頭打死自己的人們禱告時，發生了什麼事呢?發生了

其中一人悔改得救的事。那人就是保羅，後來蒙神使用為偉大的福音傳道人。假如，有一個

處處與你針鋒相對的人，你一定會認為他就是你的仇敵，你的眼中釘肉中刺，也會很討厭他

的存在。有一天，他若是徹底完蛋了，你一定會很舒心。因為，你感到拔出了肉中刺。但我

們如此憎惡這等人的存在是不對的。我們反倒要從中發現神的旨意。我們不要在對方那裏尋

找問題，要在自身上找出問題。這樣你就會發現，解決一切問題很輕鬆。這就是將限界變成

信仰的秘訣。我們要擁有這樣的信仰，而總能成為優裕的人。假如，我們周邊有處處與你作

對，使你想起就會感到壓抑的人，那麼他就是在本文中能夠尋到的以東情結。據美國和加拿

大的統計資料，右撇子的人平均壽命是75歲，而左撇子的人平均壽命只有66歲。另外，左撇

子發生交通事故的概率也高過右撇子的6倍，犯罪的人當中左撇子也多於右撇子。但重要的

不是這樣的結果，而是造成這種結果的原因。據調查，其原因主要在於從小開始因為不使用

右手而從父母那裏受過苦。這說明什麼呢?這就是左撇子情結。總歸，以色列百姓的以東情

結是很嚴重的。我們需要明確知道，不能因為我們就近的仇敵帶給我們的心靈痛苦沒有了，

這情結就會消失。不能因為用武力懲罰了以東，就能脫離這情結。其實，我們反倒要思想，

為何會有這樣的刺存在，要想到若沒有這樣的刺，就不會改變自己裏面的那奸詐、驕傲、不

服輸的舊人。人的事真的很奇怪。有些事什麼都沒有準備卻很順利，有些事盡全力做好了準

備卻沒有做成。這是為何呢?因為有了神的干涉才會如此。“若不是耶和华建造房屋，建造

的人就枉然劳力；若不是耶和华看守城池，看守的人就枉然警醒。”(詩127:1)。我們看以

東這個國家。在人看來，這個國家是根本就不可能會滅亡的。從地理位置、人際關係、人物、

智慧來看，以東乃是他國根本無法侵入的完美之國。但出於神干涉的結果，這個國家頃刻間

就滅亡了。神不斷地在我們的生活中干涉我們。所以，有了神的阻擋，我們的計畫再完美也

不可能成功。神若成全的話，我們就能做成那些根本不可能做成的事。有這樣一個故事。有

個小孩不慎落入深水中正在掙扎。河邊的母親看到心愛的兒子落入水中，又驚又急拼命地呼

救。但在旁邊的一位壯年卻無動於衷地一直在觀看。母親哭喊著哀求壯年去救她的兒子，但

壯年仍舊一動不動地觀看。直到少年精疲力盡，不再掙扎，浮在水面上時，這位壯年便迅速

地跳進水中順利地把孩子舉了上來。過了一會兒，孩子母親稍微安定下來問壯年人為何不馬

上去救自己的孩子時，壯年人回答說：“大嫂，孩子正在掙扎的時候，根本沒有辦法救孩子。

孩子正在掙扎時若去救他，他就會本能地死死抓住你不放，結果兩人都會很危險。但在孩子

精疲力盡的狀態下，就會很容易救出來了。” 同樣，我們停止自己的努力而完全依靠主的

時候，主沒有我們的協助也會完全地拯救我們。諸位，在我們的頭腦與神的旨意中，我們當

要信哪一個呢? 作為基督徒追求100%的人不是正確的基督徒。追求完美的人終歸是要跌倒的。

但是，為神的介入留有餘地的人，就會成就在人看來不可能的事。我們總要留有餘地，總要

有些不足，有些笨拙，要常常邀請神來介入。我們對於未來當要思想的是什麼呢? 我們的生

活不是要向世界而是要向神敞開。我們為了讓神進入我們的生活隨意而行，不妨向神告白說：

“我的生活不是我的。”神開始一定會試驗我們。有人口裏說是獻上了自己，但實際上卻是

什麼都沒有獻出來。但是，通過試驗確實地向神敞開的人，神就必會使用那人。神允許人的

方法看似得到了一時的成功，乃是為了要顯明人的方法是很愚拙的事實。人的方法一旦成功

了，就會開始得到人們的關注，抬舉，讚美。但人的方法一旦失敗了，人們才會意識到這個

方法也不對的事實，才會再次向神注目。惡為什麼會滅亡呢？因為惡必會驕傲，而驕傲的人

必會陷入自我陶醉當中。陷入自我陶醉的人，就會失去正常的分辨力，最終就會跌倒。但是，

謙卑的人在凡事順利時，反倒會更加謹慎，禁食、禱告。因為，謙卑的人知道越是順利的時

候也是最危險的時候。基督徒的力量唯有出自神。所以，基督徒不要因為順利就被欺哄。神

若是沉默，就沒有辦法成就任何事。唯有神加給我們力量，憐憫我們，我們才能成事。以東

若是有了分辨力就不會滅亡。以東把同盟軍放了進來。他們過於自信地認為同盟軍不敢背叛



他們。最終，以東就是因為同盟軍的背叛才徹底滅亡的。同樣，有信仰的人也會陷入自我陶

醉中。自我陶醉就是看別人都可笑，認為只有自己才是聰明的，只有自己才是信仰好的人。

但是，把自己當做特別的人，相對也會特別地跌倒。本文告訴我們，神的百姓必會有像以東

那樣的就近的仇敵。這仇敵在人看來可能是過於完美，以至於在仇敵面前就會變得自慚形穢。

神為何要把這樣的仇敵放在我們身邊呢?因為，我們單靠恩典根本不會改變，反倒是越蒙恩

就越驕傲，不知感恩。所以，神才會為我們紮入這樣的刺，讓我們變得謙卑起來。我們要將

以東帶給我們的精神影響力，當做是大而致命的。克服這樣的以東情結的方法是什麼呢?那

就是要認為，‘以東是為我存在的，因此我要愛這人，要為這人禱告。’當我們這樣認為時，

才能徹底解決別人在言語、金錢、行為上帶給我們的傷口。諸位，我們100%準備好的計畫歸

於失敗的時候很多，原本認為不行的事卻意外地有了很大收穫的時候也很多。這一切都是神

沒有任憑世界自行其事，神一直都在干涉的佐證。所以，我們要仰望神，要將我們看自己，

看旁人，看世界的眼抬起來仰望神。

俄巴底亞書結束於，“国度就归耶和华了。”(21節)約翰啟示錄裏也說到了國度歸於神

和基督。“世上的国，成了我主和主基督的国；他要作王，直到永永远远。”(啟11:15)

所以，神通過俄巴底亞書對我們說的不變的真理，也是邀請我們得救。“当以嘴亲子，恐怕

他发怒，你们便在道中灭亡，因为他的怒气快要发作。凡投靠他的，都是有福的。”(詩篇2:

12)因此，我們要致力於傳揚回到神面前就會得福的好消息。“神藉我们所传的福音召你们

到这地步，好得着我们主耶稣基督的荣光。”(帖後2:14)


