
耶稣门徒学校-第三册

门徒的道路
The Way of The Disciple

内部使用

UPAPER 出版社



耶稣门徒学校入学誓约

本人约定，入学“耶稣门徒学校”受训期间，自愿遵守以下学校规则，献身于神。

1.我愿成为，每日都尊主为生活的主人，而否认自己背起自己的十字架跟从主的，主的仆人。

“于是,耶稣对门徒说：“若有人要跟从我,就当舍己,背起他的十字架来跟从我”(太 16:24)。

2.本人为能够成为主所喜悦的门徒，愿将门徒训练放在首位，并愿积极而诚实地参加学习训练。

“操练身体，益处还少；惟独敬虔，凡事都有益处，因有今生和来生的应许。”(提前 4:8)

3.本人除了极特殊情况，如患重病，遭遇自然灾害等不可抗拒的情况之外，必会参加学习。

“人到我这里来，若不爱我胜过爱自己的父母、妻子、儿女、弟兄、姐妹，和自己的性命，就

不能作我的门徒。”(路 14:26)

4.本人愿诚实地完成每周的作业。

“人在最小的事上忠心,在大事上也忠心；在最小的事上不义,在大事上也不义。”(路 16:10)

5.本人作为主的门徒，愿圣守主日，献上完全的十一，并愿借着物质、祷告、事奉，服侍成为主身

体的教会。

“所求于管家的，是要他有忠心。”(林前 4:2)

6.本人愿致力于在生活与事工上实际应用神的话语，不骄傲，不拉帮结派，总愿本着服侍的姿态负

起管家的使命。

“你若听从耶和华你神的话，谨守这律法书上所写的诫命，律例，又尽心尽性归向耶和华你的

神，他必使你手里所办的一切事，并你身所生的，牲畜所下的，地土所产的，都绰绰有余，因为耶

和华必在喜悦你，降福与你，相从前喜悦你列祖一样。”(申 30:9)

7.本人愿爱戴并信赖施教者，并愿为一同受教的信心肢体们祷告，与他们相爱，交通，同工。

“只要你们行事为人与基督的福音相称，叫我或来见你们，或不在你们那里，可以听见你们的

景况，知道你们同有一个心志，站立得稳，为所信的福音齐心努力。”(腓 1:27)

8. 本人愿遵守‘耶稣门徒学校’的规定，在接受‘永生的道路’训练期间，不管遇见什么困难，

都会借着祷告，仰望耶稣，加以克服。

“亲爱的弟兄啊，你们却要在至圣的真道上造就自己，在圣灵里祷告。”(犹 1:20)

年 月 日



圣经学习指导表

* 不要求一定按下列顺序做（仅供参考） ■约需要 2 个小时

顺序 内 容 时间

1 赞美 提前选好赞美诗，赞美神 5分

2 祷告 背诵使徒信经或教师带祷，开始上课 1分

3 交通 分享一周的生活和见证 5-10 分

4 检查 检查作业，背诵经文 5分

5 复习 简单复习上周的学习内容 3-5 分

6 学习 学习今天的课程内容 90 分

7 应用 分享在实际中应用的情况 10 分

8 赞美 唱诗，把荣耀归于神，把自己交托给神 5分

9 祷告 在学员中选出一人作总结的祷告 2分

10 通知 预习内容和其它，然后下课 3分

11 解散 互相交通后解散 2分

我们衷心祈祷，学习《门徒的道路》的所有人，都能蒙恩得救，并开始活出与神同行的生活，

能够得蒙主的使用，成为基督的好门徒。另外，我们愿将本书所得的一切荣耀都归于主。

“因为万有都是本于他，倚靠他，归于他。愿荣耀归给他，直到永远。阿们”（罗 11:36）。

2022 年 6 月最新修订



目 录

第一课 蒙召的门徒 / 1

第二课 勇敢的门徒 / 15

第三课 受教的门徒 / 28

第四课 被神使用的门徒 / 42

第五课 效法耶稣（Ⅰ） / 57

第六课 效法耶稣（Ⅱ） / 68

第七课 管家教育-财物管理 / 76

第八课 管家教育-时间管理 / 90

第九课 义的苦难 / 105

第十课 擅长属灵争战的门徒 / 117

第十一课 顺从的门徒 / 136

第十二课 得胜的门徒 / 154

第十三课 大有信心的门徒 / 173

第十四课 圣灵充满的门徒 / 183

第十五课 遵行大使命的门徒 / 209



1

引人思考的喻道故事

弗兰克.劳巴克（Frank Laubach）博士怀着对福音的热忱，去向摩洛人传福音。但他们

不仅没有打开心扉迎接主，反而冷待他，甚至让他感受到了生命的威胁。为此，劳巴克感到

非常痛苦。于是，爬到后山，望着脚下摩洛人生活的村子，开始向神祷告。

“主啊！我应该如何帮助这些百姓呢？他们回避神，只注重自己的教理，心里刚硬的人

甚至做出威胁，对福音表现出了强烈的抵抗情绪。我应该如何做呢？”当他流着泪如此祷告

的时候，有细微的声音向他的心说话。

“我的孩子啊，你如今感到痛苦，正是因为你不曾真心爱着摩洛人。你没能摒弃作为白

人的优越感和自豪感，你从未试图去理解他们，反而只想把你自己的思想强加于他们身上，

如此是没有任何效果的。”

从山上下来之后，他找到穆斯林的领导人，对他说：“我很抱歉在并不了解你们的教理

之前，只想把我的主张强注入给你们。能否请你们教我穆斯林的教理呢？”从此，开始学习

他们的教理。然而，未曾想到的是，穆斯林的领导人后来反而主动邀请他，说：“那么请你

也教我们你们基督教的教理和信仰吧。”就这样，双方开始相互了解彼此，而福音也开始逐

渐扩张起来。

神的爱，只有在打破自我的时候，才能被真正传递出去。只有那些用谦逊、真正的和解

和牺牲自我的献身精神，真正打碎自我的人，才可以带领他人走进天国。劳巴克(Frank

Laubach) 博士说过这样一句话：

“人就如同洒水器的喷头，自己本身是没有多少价值的，但当它与水管连接，能出水时，

就可以让花草开出鲜艳的花，让草坪充满生命的绿色，进而打造出可以让孩童们尽情玩耍的

绿色公园。生活在神的意旨里的我们，就是连接耶稣基督的洒水器喷头。”

因此耶稣说：“信我的人从他腹中要流出活水的江河来。”

这才是神所满意的目标。世俗给予我们的那些看起来异常美丽的目标礼物，其实是虚妄

的。能予以我们满足的目标只有一个，就是耶稣基督。

第

一

课

蒙召的门徒

本文 提前4:7-11 背诵圣经
●拣选的门徒 约 15:16

●门徒资格 路14:26-27

作业检验

检查标记 完成=○ 部分=△ 没做=×

读圣经

背 诵

实习及其他

复习问题 通过学习《圣洁的道路》，最大的醒悟是什么？

学习目的
1. 了解走门徒道路的圣徒所蒙的福是什么。

2. 了解门徒的人生价值和操练的重要性。



2

要在敬虔上操练自己

*本文：提前 4:7-11

“只是要弃绝那世俗的言语和老妇荒谬的话，在（ ）上操练自己。操练身体，益处还

少；唯独（ ），凡事都有益处，因有今生和来生的应许。这话是可信的，是十分可佩服

的。我们劳苦努力，正是为此，因我们的指望在乎永生的 神；他是万人的救主，更是信徒

的救主。这些事，你要吩咐人，也要教导人。”

敬虔一词在圣经上大约共使用了 102 次，由此可以看出敬虔是多么的重要。圣经上所

说的 “敬虔”，在希腊原文里是“ευσεβεια”，既是“(ευ,好的)”+“(σεβ

εια,畏惧)”的合成词。也就是说，在希腊语里敬虔就是“好的畏惧”。因此，敬虔绝不

是指充满恐惧的站在神面前，乃是指我们意识到自己是站在圣洁的神的面前的。是指，我

们基督徒不仅仅在教会里的时候做敬拜的，也要在任何时间任何地点都应在神面前以敬拜的

态度生活。因此，“敬虔的操练”意味着通过对神的敬畏、敬拜以及顺服，操练我们人类具

备正确的基本态度。在圣经里，敬虔一词是与信心一起使用的，有着相同的意思。正确的信

仰生活既是敬虔的生活。

操练用希腊语是 ，而英语中表示体育馆的的语根就是（gymnasium）。

在英文里有着训练 ‘exercise’、‘discipline’的意思。属灵的敬虔生活也需要这样的

训练和操练。要专注于神的话语（提前 4：13）。专注既是“对某件事专心、尽心尽意（give

attention)”。为了敬虔的生活，基督徒应专注于神的话语。保罗对提摩太说‘要在敬虔上

操练自己’。这里的‘操练’一词源于‘脱’，有为了运动而脱衣服的意思。操练就是为了

达到某种目的，反复训练、实习、试验某个已定过程，从而熟练、精通掌握。为了成为某个

领域的专家，我们需要付出刻苦的训练和操练。钢琴家为了出色的演出需要不停地敲打键盘，

棒球选手为了安打和本垒打需要反复刻苦的练习击打，我们的敬虔生活即信仰生活也是一样

的，我们需要训练自己过敬虔的生活。正如使徒保罗在林前 9：27 节上半节中的告白：“我

是攻克己身，叫身服我”，过着敬虔生活的绝大部分人都曾训练自己过敬虔的生活。敬虔生

活绝不是我们想过就能轻易成全的。是需要我们不断地努力和操练的。没有这些努力和操练

而期待过敬虔的信仰生活，是糊涂而虚妄的，是对神的试探。这种人最终只能成为徒有其表

的伪善者。

本文中，使徒保罗以明确的语气劝勉信心的儿子提摩太，要成为基督耶稣的好执事，须

“在敬虔上操练自己”。我们的敬虔生活、信仰生活也是需要有刻苦的操练和训练的，我们

要通过训练让敬虔成为我们的生活习惯。

敬虔的益处

正文 8-9 节中记载说“操练身体，益处还少；惟独（ ），凡事都有益处，因有今生

和来生的应许。这话是可信的，是十分可佩服的”。身体的训练和操练也是有少许益处的。

但敬虔的训练和操练却是对凡事都有益处的，是有今生和来生的应许。还说，这话是可信的，

是十分可佩服的。敬虔的操练并不是仅局限于特定的人群，乃是适用于所有基督徒的。圣经

里没有‘门徒训练’一词，但从其意义来讲‘敬虔的操练’既是门徒训练。在很多教会，

都会进行以‘门徒训练’为名的一些训练课程。但我们需要铭记的是，不是完成了门徒训练

的课程，就能如同在工厂里生产产品那样，生产出一模一样的耶稣的好门徒。为什么呢？因

为，人与那些没有灵魂的物件是不一样的，人是有灵魂有人格的。根据带领者和学习者的态

度与心田的差异，其结果也是不一样的（太 13 章）。



3

最坏的结果是，接受门徒训练之前和之后的生活没有多大的变化。也就是说，受不受门

徒训练都一样，丁点效果没有。因此，在完成门徒训练课程之后，如果在生活上没有任何变

化，不能用重新的、变化的生活方式见证基督耶稣，那么往往会受到嘲讽说：切，还说是受

过门徒训练的人呢，就那个样子呦。通过门徒训练我们要效法耶稣，越来越像耶稣，并且应

以立其他门徒即门徒再生产为目标。但当受过训练的人只把圣经当作一种知识来掌握，并不

顺从神的道生活的时候，担任门徒训练的带领者容易陷入失望。但我们应以耐心继续不间断

的关心他们，以待他们真正结果。我们可以寻找一下不能结好果子的几个理由：

第一，当受训者缺乏自发自愿的献身精神时，当不得已或因好奇而接受门徒训练时，其

献身的动机就会薄弱。而且，未曾经验过神的救恩并对福音恩典心存感激的人，即使接受再

多的训练，也是不能献身的。

第二，也有因没看过带领者的模范，而不能实行的。带领者自身连敬拜都不能按时参加，

却强调敬拜的生活，这是不能够的。法利赛人只能带领出同样的法利赛人门徒。传道的人能

够带领出传道的人，祷告的人带领出祷告的人。没有事奉的门徒训练是不能结果子的。首先

要改变的是带领者，我们不能期待超过带领者的属灵成熟。

第三，如果缺乏祷告，变化或献身就会迟缓。即是说，如果带领者或受训者缺乏献身决

断祷告，那么在生活上很难有质的变化。应组织祷告会，加强个人祷告或团契祷告和代祷。

门徒训练的目标是成为主耶稣的人，在人格上效法主，成为主的教会所必要的、适合的、

有用的器皿。希望每个门徒都被训练成为驯服在主的话语里，并为其献身的主的忠实的仆人。

要训练造就一个献身者，作为带领者的你首先要过为主献身的生活。人种的是什么，收的也

是什么。门徒训练就是在能够实现的事情上，按着神的话语行。我们应该明白，效法主的形

象改变自己，发生的变化就是献身的果实。

“就对他们说：要收的庄稼多，（ ）的人少。所以，你们当求庄稼的主打发（ ）

出去收他的庄稼。”（路 10:2）

要收的庄稼多，而做工的人却少。为什么呢？因为献身的人少。受过门徒训练的人，在

日常生活上也要接受作为门徒所应过的教育，并按此操练。这不是别人的事，而是我的事，

是受训门徒所应承担的。

“你们该效法我，像我效法基督一样。”（林前 11:1）

这里就有带领者的能力。门徒即使想成为什么，也要有效法的对象，请你首先做到这一

点。

提前 6:11 上说：“但你这属神的人要逃避这些事，追求公义、（ ）、信心、爱心、

忍耐、温柔。”如果我们要活的像属神的人，就需要在敬虔上操练自己。为此，使徒保罗也

曾劝勉信心的儿子提摩太说“要在敬虔上操练自己”。

敬虔的祝福

1) 敬虔，就会得救恩。

相信耶稣是基督的人，就能从罪里得到赦免。在奔向地狱的路上得到救赎，地狱之门关

闭，天国之门敞开。

“你一生一世必得安稳，有丰盛的救恩，并智慧和知识；你以敬畏耶和华为至宝”（赛

33:6)。

奉主的名祝福你们，拥有敬虔的能力，得以永生。敬虔的能力能从罪中、从地狱里、从

贫穷里、从疾病里救出我们。马可福音 16 章 17-18 节中说，信的人必有神迹随着他们。

“就是奉我的名赶鬼；说新方言；手能拿蛇；若喝了什么毒物，也必不受害；手按病人，



4

病人就必好了”（可 16:17-18)。

2）敬虔，就会得生命。

箴言 14：27 上说“敬畏耶和华就是生命的源泉”，箴言 19：23 上又说“敬畏耶和华的，

得着生命”。我们敬虔，就会得着生命。敬畏耶和华的敬虔的圣徒，就能脱离死亡的阴影。

因神会带领那些敬畏耶和华的敬虔的圣徒得生命。于是，使徒保罗劝勉他所爱的提摩太，要

在敬虔上操练自己。

3）敬虔，就会得智慧的开端。

“敬畏耶和华是智慧的开端；认识至圣者便是聪明。”（箴言 9：10）

智慧的开端是敬畏耶和华神。智慧使我们在困难中也能守义。守义的人将会经验神的义，

在世上看到正确的路。智慧就像航海中的罗盘，拥有了神赐予我们的智慧，就会教导我们求

神的国。因此，当我们拥有智慧时，就会以神为中心，解决在世上所面临的一件又一件事情。

当我们敬虔的时候，就会明白隐藏在福音里的根本的奥秘。如同提前 3：16 中所说“大哉，

（ ）的奥秘，无人不以为然！就是神在肉身显现，被圣灵称义，被天使看见，被传于外

邦，被世人信服，被接在荣耀里”，当我们敬虔的时候，就会明白藏在福音里的根本的奥秘。

4）敬虔，凡事都有益处。

就如同正文 8 节所说“操练身体，益处还少；惟独（ ），凡事都有益处，因有今生

和来生的应许”，只要我们敬虔，在凡事上都有益处。

“耶和华的圣民哪，你们当（ ）他，因（ ）他的一无所缺。少壮狮子还缺食忍

饿，但寻求耶和华的什么好处都不缺。众弟子啊，你们当来听我的话！我要将（ ）耶和

华的道教训你们”（诗 34：9-11）。

“（ ）耶和华心存谦卑，就得富有、尊荣、生命为赏赐。”（箴 22：4）

“（ ）耶和华使人日子加多；但恶人的年岁必被减少。”（箴 10：27）

“（ ）他的，他必成就他们的心愿，也必听他们的呼求，拯救他们。耶和华保护一

切爱他的人，却要灭绝一切的恶人”（诗 145：19-20） 。

“但向你们（ ）我名的人必有公义的日头出现，其光线有医治之能。你们必出来跳

跃如圈里的肥犊。你们必践踏恶人；在我所定的日子，他们必如灰尘在你们脚掌之下。这是

万军之耶和华说的。”（玛 4：2-3）

5）敬虔，就会被神使用，讨神喜悦。

“并要从百姓中拣选有才能的人，就是（ ）神、诚实无妄、恨不义之财的人，派他

们作千夫长、百夫长、五十夫长、十夫长，管理百姓。”（出 18：21）

就如希伯来书 12 章 28 节所说，“所以我们既得了不能震动的国，就当感恩，照神所喜

悦的，用虔诚、（ ）的心侍奉神。”，敬虔是神所喜悦的，当我们不敬虔的时候，不仅

不能蒙神喜悦，也不能正确的侍奉神。所以，作为侍奉神的我们，应更加敬虔。

6）有来生的应许。

与主同行，侍奉神，那么到了天国之后，就会按着我们所行得到赏赐。圣经上所记载的

所有冠冕，都是赐予那些敬虔的神的子女的。

“忍受试探的人是有福的，因为他经过试验以后，必得（ ）；这是主应许给

那些爱他之人的。”（雅 1：12）

“从此以后，有（ ）为我存留，就是按着公义审判的主到了那日要赐给我的；不

但赐给我，也赐给凡（ ）的人。”（提后 4：8）

“日有日的荣光，月有月的荣光，星有星的荣光；这星和那星的荣光也（ ）。”（林

前 15：41）



5

欢迎并祝福开始学习《门徒的道路》的所有的弟兄姊妹。下面是带领门徒的手册。我们

会按该手册的顺序，来探讨圣经上所说的带领门徒。

带领门徒（The Making Disciples）

顺序 项目 内容 应用 相关圣经

1 呼召门徒及目的 神的所有子女 所有圣徒 路 9:23

2 榜样 耶稣基督
传道-教导-神愈-

再生产
约 14:12

3 带领门徒的内容 66 卷圣经
道路（The Way）和 B-

系列课程
太 28:18-20

4 要付的代价
否认自己，背自己的

十字架

5种不惧怕的门徒

精神

路 14:25-33,提后 2:3-4,

彼前 4:13

5 要具备的属灵态度 圣灵充满及圣洁 祷告和神的话语
徒 1:8, 罗 6:11,

帖前 5:23, 提前 4:5

6 带领门徒形态 1：1 和小组 1：1和 12名
加 1:17-18, 路 6:13,

徒 1:16，徒 19:7

7 带领门徒方法
效法经上所记载的

老师耶稣

信仰-人格和生活-

侍奉

太 28:18-20,

约 21:22

8
带领门徒的场所和

时间

一生，与主耶稣同行

的所有地方

2-3 年

门徒训练需 2-3 年

福音书，加 1:18,

徒 19:10

9 门徒的阶段 孩童-青年-壮年

真理充满-圣灵及信心

充满-实习和训练-带

领门徒和再生产

约一 2:1-14

10 门徒的再生产 服事他人的门徒

3年内最少培育 12 名

门徒，继续再生产

（倍加繁殖）

徒 2:42, 徒 19:9,

提后 2:2

11 门徒的象征
彰显耶稣荣耀的

果实
量和质的增长

太 7:15-20,约 13:34-35,

罗 7:4，加 5:22-23

12 门徒的补偿
神的同行

永远的冠冕
忠诚的门徒

太 28:18-20,

可 10:29-30,提后 4:8

1.呼召门徒及目的

“所以，你们要去，使万民作我的门徒，奉父、子、圣灵的名给他们施洗。”（太 28：

19），这是耶稣对他的门徒说的最后的大命令。所以我们基督徒就应该遵从，带领他人作门

徒，为此，我们自己先要成为门徒。所谓门徒，简单来说既是向老师“学习者”或“跟从”

老师的人。但这些概念却并不能完全概括耶稣所说的“门徒”的所有含义。关于呼召门徒的

目的，首先来看一下可 3:13-15 说：“耶稣上了山，随自己的意思叫人来；他们便来到他那

里。他就设立十二个人，要他们常和自己同在，也要差他们去传道，并给他们权柄赶鬼”。

也就是说，呼召门徒是为了与主同行，与主同工，完成主所差遣的事。又在约 13:15-17 里

说，门徒是效法主，照着主所做的去行的人。



6

“我给你们作了榜样，叫你们照着我向你们所做的去做。我实实在在告诉你们，仆人不

能大于主人，差人也不能大于差他的人。你们既知道这事，若是去行就有福了。”

2. 耶稣对门徒的定义

（1）被拣选的人

“不是你们拣选了我，是我（ ）你们，并且分派你们去结果子，叫你们的果子常存，

使你们奉我的名，无论向父求什么，他就赐给你们。”（约 15：16）

是神先爱我们（约壹 4：19）

（2）常常遵守神的道的人

“耶稣对信他的犹太人说：你们若（ ）我的道，就真是我的门徒。”（约 8：

31）

（3）恨自己的父母、妻子、儿女、弟兄、姊妹，和自己生命的人

路 14：26 中说，“人到我这里来，若不（ ）自己的父母、妻子、儿女、弟兄、姊妹，

和自己的生命，就不能作我的门徒。”

在这里“恨”是指“把主放在第一位”的意思。（参考：太 10：37）

（4）背着自己的十字架，跟从主的人

路 14：27中说，“凡不（ ）自己十字架跟从我的，也不能作我的门徒”。在这里“自

己十字架”是指承担主赐予我们各自的使命。

（5）撇下一切所有的人

路 14：33 中说，“这样，你们无论什么人，若不（ ）一切所有的，就不能作我的

门徒。”

在这里“撇下一切所有”是指“不要爱世界”。

（6）像耶稣爱我们一样，彼此相爱的人

“我赐给你们一条新命令，乃是叫你们（ ）；我怎样爱你们，你们也要怎样相

爱。你们若有（ ）的心，众人因此就认出你们是我的门徒了。”（约 13：34-35）

（7）结果子的人

“你们多（ ），我父就因此得荣耀，你们也就是我的门徒了。”（约 15:8）

《提问》：请读经文 太 4：18-22，并回答下列问题。

“耶稣在加利利海边行走，看见弟兄二人，就是那称呼彼得的西门和他兄弟安得烈，在

（ ）；他们本是打鱼的。耶稣对他们说：‘来，（ ）我！我要叫你们（ ）

一样。’他们就（ ）舍了网，（ ）了他。从那里往前走，又看见弟兄二人，就是西

庇太的儿子雅各和他兄弟约翰，同他们的父亲西庇太在船上补网，耶稣就招呼他们。他们立

刻舍了船，别了父亲，跟从了耶稣。”(太 4:18-22)

1）当耶稣呼召时，彼得和安德烈正在做什么？

2）耶稣向彼得和安德烈提出了什么要求？（19 节）

3）对耶稣的要求，彼得和安德烈是如何表现的？（20 节）

4）对耶稣的呼召，他们是如何反应的？在这里可以看出，作为耶稣门徒的最基本最重



7

要的要素是什么呢？

谁能成为耶稣的门徒呢？

“耶稣又对众人说：若有人要跟从我，就当舍己，天天背起他的十字架来跟从我。”（路

9：23）

“若有人要跟从我”，乃是说无论是谁只要是神的子女都可以成为主的门徒。主希望神

的所有子女都成为跟从主耶稣的门徒。因此，只有少数蒙召为门徒的说法是非圣经的，是撒

旦的欺瞒。

（参考：太 4：18-21， 可 2：13-14， 路 5：8-11， 27， 28， 路：9：1-6）

现在，你能放下你的所有，家人、船和网，跟从主吗？

为什么很多人都听不到神的呼召呢，其原因是什么呢？

首先是，因侍奉偶像（赛 56:10-12)，追求肉体的情欲、眼目的情欲，并今生的骄傲(约

壹 2：16)。因人被谁制伏就是谁的奴仆(彼后 2:19)。

其次是，因油蒙了心。

“他说：你去告诉这百姓说：你们听是要听见，却不明白；看是要看见，却不晓得；因

为这百姓（ ）蒙了心，耳朵发沉，眼睛闭着；恐怕眼睛看见，耳朵听见，心里明白，回转

过来，我就医治他们”（徒 28:26-27)。

<应用> 耶稣在呼召门徒之前曾整夜祷告神（路 6：12-13）。因此，为了培训门徒在召

集受门徒训练的人以先，我们是需要很多祷告的，你做到了吗？

下面，我们来看一下门徒教育和训练的区别：

1）门徒教育和门徒训练

（1）教育（Education）

是教和育的合成词，‘教’有指导、训诲之意，而‘育’则有培育、成长、生养之意。

加在一起就是教导培育，教导成长的意思，即通过教导使之成长。在词典上教育的释义为，

教授知识、技术等并培育人格。

（2）训练（Training）

是训和练的合成词，‘训’有教导、引导、戒备之意，而‘练’则有熟悉练习、锻炼、

经验、熟练，熟悉等意思。合成之后的意思即为：

⓵ 教导武术或技术等，并让其练习熟练掌握。

⓶ 为达到一定的目标或标准所进行的实际活动。

我们会说射击训练、体力训练，但不会说射击教育、体力教育。相反，会说科学教育、

伦理教育，但不会说科学训练、伦理训练。如果说训练的关键在于如何很好的实现既定目标，

那么教育的意义在于，达成目标的过程中或通过该过程传递怎样的‘价值’。比如，有个小

孩通过假期的心算辅导课，数学成绩上去了，但却对数学产生了厌烦的情绪，那么，这就是

典型的‘成功的训练，失败的教育’。教育需要传递的是理念或概念，而训练则需要传递

掌握的技术。正如飞行员在地上接受理论教育之后还需要在空中进行飞行训练；医大学生在

课堂上接受理论教育之后需要在医院进行临床训练一样，门徒的培育，也需要这两个要素。

只强调圣经是神的话语，要认真去读，却没能好好的进行关于如何学习圣经的具体训练，

或只强调传道，却并未进行关于如何传道的具体训练，就很难结出果子。相反，如果只认真

进行传道训练，却没有教授耶稣那充满香气的生活即作为跟从耶稣的门徒所要遵行的道，那

么也很难持续结果子。一个人成为基督徒，全然是因为神的恩典，但他要成长为基督的门徒，



8

还是需要人为的训练。Navigators 宣教会的 Walter A. Henrichsen 牧师在著作《门徒不是

天生的，而是训练出来的》(Disciples are made not born)一书中明确的告诉我们，作为

基督的门徒，训练是必须的。

这绝不是说没有经过训练的人不能成为基督徒，但通过那些没有受过任何形式训练的人，

是很难完成神所托付的工的。因此，教会不仅应是包容所有基督徒的共同体，同时也要成为

训练忠诚信徒的共同体。整理一下教育和训练的概念和定义，教育就是‘通过教导成长’而

训练则是‘通过实践，熟练掌握所学’。如同所有领域一样，门徒教育和训练也需要通过教

导成长，并通过实践熟练掌握。这两种要素的平衡、并行是非常重要的。这两种加在一起就

是‘带领门徒’（Equipping Disciples）。我们可以从福音书中看到，耶稣也是并行了门

徒教育和门徒训练的(参考：太 11:1,可 3:14-15,可 6:7-11,路 13:22)。我们 GBC 的合作机

构-全球门徒训练院（Global Disciple Making Ministries）也以教育方面的《道路系列》

四本，训练方面的《B 系列》四本来进行教育和训练。

2）门徒教育和训练的核心价值

（1）对门徒的益处

首先，门徒训练对受训圣徒有益。在受训期间，通过祷告、赞美、神的话语、敬拜，与

神交通的过程中得到属灵的成长。门徒训练与普通信徒的信仰生活是有所区别的，是一种特

训。在训练期间，灵魂、肉体的生活会聚焦在敬虔的生活上，带来属灵的成长和信仰的变化。

不仅会加快属灵的成长，甚至得以长大成人，满有基督长成的身量（弗 4：13）。也会因他

所学的神的道，使性情和行为得以完全。“圣经都是神所默示的，于教训、督责、使人归正、

教导人学义都是有益的，叫属神的人得以完全，预备行各样的善事。”（提后 3:16-17)。

门徒训练的另一个益处在于受训的门徒可以继续教导其他门徒，形成再生产。这对教会的成

长非常重要，是所有圣徒的门徒化运动（disciple making movement）。

（2）对教训之人的益处

在训练门徒期间，有机会过更加圣洁的生活。（林前 9:27)。

“你既是（ ）别人，还不（ ）自己吗？你讲说人不可偷窃，自己还偷窃吗？”（罗

2:21）

自己平时不传道，如何能心安地去教训他人传道方法呢？

教训之人在为教学做准备时会蒙恩，且通过教训，不仅能让听你的人得救，也能让自己

得救。受训之人一同学习，教训之人达到救恩。

“你要（ ）自己和自己的教训，要在这些事上（ ）；因为这样行，又能救自己，

又能救听你的人”（提前 4:16）。而且，教训时最容易记住神的话语，并能自然地掌握培

育、咨询、教学方法。连大使命都不遵行的人，能很好的遵行其他诫命吗？遵行话语且教训

人时，会得到大的赏赐。“所以，无论何人废掉这诫命中最小的一条，又教训人这样做，他

在天国要称为最小的。但无论何人遵行这诫命，又教训人遵行，他在天国要称为大的”（太

5:19）。在完成任务之后，可以享受我主人的快乐。

“主人说：好，你这又善良又忠心的仆人，你在不多的事上有忠心，我要把许多事派你

管理；可以进来享受你主人的快乐。”（太 25:21)

（3）对教会的益处

门徒训练是效法耶稣的，而耶稣的性情是与三位一体的神完全成为一体的 Koinonia

（κοινωνία）。因此，越是效法耶稣，越能形成教会的交通和分享。

“若一个肢体受苦，所有的肢体就一同受苦；若一个肢体得荣耀，所有的肢体就一同快



9

乐。”（林前 12:26）

教会的本质是交通和分享的共同体，当教会成为交通和分享的共同体时，才是最健康、

最坚固、最有能力的共同体。还能形成再生产，教训事工以几何级数增长（提后 2:2），带

来质的、量的增长。如没有再生产，教会将没有未来。

（4）对家庭和世界的益处

在门徒教育和训练中，家庭是受影响最近、最直接的领域。因家人是每天都要生活在一

起的。受训或教导门徒训练的家庭成员，因遵行神的话语，先行改变而感动其他的家庭成员，

并在属灵上起到刺激的作用。从而，如同一点面酵能使全团都发起来，在家庭、职场、学校、

社会乃至国家起到圣洁的影响力。

“他又对他们讲个比喻说：天国好像面酵，有妇人拿来，藏在三斗面里，直等全团都发

起来”（太 13:33)

耶稣训练了十二门徒并托付他们带领门徒，由此基督教得以继承发展，而在全世界所有

领域中没有比基督教影响更大的影响力。门徒训练乃是改变世界的属灵革命。

3）带领门徒以及必预备的耶和华以勒

神必先预备之后呼召我们。请看下列经文。

（1）真理

“耶稣对他们说：‘来，跟从我！我要叫你们得人如得鱼一样。’”（太 4:19）

“耶稣又出到海边去，众人都就了他来，他便教训他们。”（可 2:13）

耶稣预备真理，呼召同工。你做好教训学生的准备了吗？

（2）圣灵和能力

“亚拿尼亚就去了，进入那家，把手按在扫罗身上说：‘弟兄扫罗，在你来的路上向你

显现的主，就是耶稣，打发我来，叫你能看见，又被（ ）。’”（徒 9:17）

“信的人必有（ ）随着他们：就是（ ）赶鬼，说新方言，手能拿蛇，若喝了

什么毒物，也必不受害，手按病人，病人就必好了。”(可 16:17-18)

神预备权柄和能力之后呼召我们。你被圣灵充满了吗？

（3）做工地点和领域

“在（ ）中有几位先知和教师，就是巴拿巴和称呼尼结的西面、古利奈人路

求，与分封之王希律同养的马念，并扫罗。他们事奉主，禁食的时候，圣灵说：“要为我分

派巴拿巴和扫罗，去做我召他们所做的工。于是禁食祷告，按手在他们头上，就打发他们去

了。”（徒 13:1-3）

神预备蒙召之人要做工的地点和领域后呼召。只要我们顺从，就赐予权柄和话语、做工

场所。你在主为你预备的场所和条件下做工吗？

（4）同工

“保罗来到特庇，又到路司得。在那里有一个门徒，名叫（ ），是信主之犹太妇

人的儿子，他父亲却是希腊人。路司得和以哥念的弟兄都称赞他。保罗要带他同去，只因那

些地方的犹太人都知道他父亲是希腊人，就给他行了割礼。”（徒 16:1-3）

预备一同做工的同伴，预备了提摩太。你的同工是谁呢？

（5）听福音的人们



10

“当安息日，我们出城门，到了河边，知道那里有一个祷告的地方，我们就坐下对那聚

会的妇女讲道。有一个卖紫色布疋的妇人，名叫吕底亚，是推雅推喇城的人，素来敬拜 神。

她听见了，主就（ ）她的心，叫她（ ）听保罗所讲的话。她和她一家既领了洗，便

求我们说：‘你们若以为我是真信主的，请到我家里来住。’于是（ ）我们。”（徒

16:13-15）

神预备听福音的人们。有接受你教训的人吗？

（6）宣教必要的条件：传道的门（西 4;3）（例：保护、资金、健康、可以宣教的环

境等）

“也要为我们祷告，求 神给我们开（ ）的门，能以讲基督的奥秘，我为此被捆

锁。”（西 4;3）

通过保罗的宣教旅行，结出了无数的传道果实，教会被建立。遗憾的是因保罗被关在罗

马监狱，其伟大的宣教旅行被迫中断在第三次宣教旅行中。为了到西班牙传教，保罗曾切心

希望去往罗马，然而此次虽然如愿抵达了罗马，西班牙的宣教之行却不能成行。而使徒行传

也以保罗在监狱里所写的 28 章，看似永远结束般的结束了。从世俗的眼光来看，随着保罗

被关进监狱里，福音也似乎被关起来了。即便如此，保罗也以殉教的精神前往了耶路撒冷，

并在审判时选择了以罪犯的身份去往罗马。最终他在耶路撒冷传教时被捕，在人们企图杀他

时，不得已上告于凯撒，于是被士兵护送到罗马。他是那么热切的盼望去往罗马，然而最终

却以罪犯的身份如愿。使徒保罗为前往罗马向神祷告，祈求神开启最好的路时，神为他开启

了最好的路，即以罪犯的身份前往罗马。那么，神为什么要让保罗不以华丽的样子，反而以

被捕罪犯的样子前往罗马呢？即使是小鸟，在没有神的允许之下，一个也不能掉在地上，更

何况是对比宇宙都要贵重的神的子女、与神同行的仆人保罗呢！神叫万事都互相效力，叫爱

神的人得益处。

首先，解决了经费问题。

使徒保罗不是富人，必要时他还要做一些帐篷拿去卖，并以此做宣教资金。而当时从以

色列到罗马是一段相当远的路程，旅行途中所需花费的船资、住宿费、以及那几个月所需的

旅行经费，加算起来是一笔相当大的资金。但因是以罪犯的身份被遣送到罗马，所以没有花

费任何旅费就到了罗马。

第二，解决了安全问题。

当时以祭司、撒都该人、法利赛人为主的特权阶级咬牙切齿的想要杀死保罗，甚至有决

死队发誓在保罗死之前不吃不睡（徒 23:12-13）。在这种情况下，如果是保罗一人独自前

往罗马，那么，在漫长的旅途中大有可能会被夺取生命。然而因以罪犯的身份被遣送，途中

一直有护卫兵保护他的安全，直至安全抵达罗马。

第三，最重要的是，有益于福音的传播。

为什么罗马皇室中也有人信主了呢？追其原因乃是因为保罗以罪犯的身份进入了罗马。

如果他以普通人的身份抵达罗马，那么也就没有机会接近皇帝周边的人。正是因为以罪犯的

身份去往罗马，才可以停留在罗马皇帝生活的御营范围内。当时护卫队是保护皇室的部队，

保罗能被关在该部队所辖范围概因被视为政治犯。护卫队所护卫的范围是皇族出入的地方，

也是罗马最高层的元老级人物出入的地方。正因保罗在那里传了道，在腓立比书最后一章中

记载说，凯撒家里也有人信主耶稣为基督（腓 4：22）。不仅皇室中有人因信主得救，在元

老中、军官中亦有人因信主得救。在腓 4：22 中，他们向腓立比的肢体们问安，这一例子告

诉我们当时在罗马，保罗的宣教活动究竟深入到了何等深度。公元 313 年，罗马公认了基督

教，又在 12 年后即公元 325 年宣布基督教为国教。这一突然的变化并不是由一个人的力量



11

成就的，乃是因为福音早就被深入到了王室、御营以及元老们的内部，而这些最终使基督教

顺利成为了罗马的国教。保罗希望经过罗马抵达世界的尽头传道。但世道却把他监禁在罗马

监狱，企图将他的传道之路终止在罗马。但保罗的传道却并没有被中断，反而使福音更加兴

旺（腓 1：12）。福音甚至进入到了王庭，并且在罗马的监狱里写了几卷圣经，到底将福音

传到全世界。虽然世界监禁了保罗，但保罗却在监狱里向罗马，向西班牙乃至全世界传递了

福音。经验神引领的使徒保罗如此告白：

“我们晓得万事都互相效力，叫爱神的人得益处，就是按他旨意被召的人”（罗 8：28）

门徒训练的三个目标

“他所赐的，有使徒，有先知，有传福音的，有牧师和教师，为要成全圣徒，各尽其职，

建立基督的身体，直等到我们众人在真道上同归于一，认识神的儿子，得以长大成人，满有

基督长成的身量，使我们不再作小孩子，中了人的诡计和欺骗的法术，被一切异教之风摇动，

飘来飘去，就随从各样的异端；惟有爱心说诚实话，凡是长进，连于元首基督，全身都靠他

联络得合式，百节各按各职，照着各体的功用彼此相助，便叫身体渐渐增长，在爱中建立自

己”（弗 4:11-16）。

门徒训练的三大目标是①在 知、情、意整体上成熟的圣徒 ② 各尽其职侍奉 ③建立基

督的身体。这三个目的是门徒化训练的基本目标。

门徒化训练

↓ 成全圣徒

教会-----使徒、先知--------圣徒----- ---建立基督的身体

传道人、牧师、教师 做侍奉的工

（1）成全圣徒

（2）做侍奉的工

（3）建立基督的身体

至上命令的核心是通过门徒化训练形成教会并扩张，即扩张神的国度。在这里把教会比

喻成基督的身体，意味着教会是ⓐ一体（统一性）的，教会元首是耶稣基督，ⓑ教会是成长

的，ⓒ教会里有诸多肢体。初代教会的成长是量和质并行成熟的（徒 2;41,徒 6:1,7）。教

会的成长方法是“全身都靠他联络得合式，百节各按各职，照着各体的功用彼此相助，便叫

身体渐渐增长，在爱中建立自己”（弗 4：16）。通过建立基督的身体，最终实现个人的属

灵成熟和教会的质、量的复兴→家庭福音化→职场福音化→社区福音化→民族福音化→世界

福音化。

3. 门徒的老师和模范

如果在现今世界，耶稣出现在聘请神学院教授的公开招聘现场上递交履历，那么没有一

家学院会欢迎耶稣。耶稣出生在一个不被世人所知的偏远地区的贫穷的家庭里。而保罗却出

生在基利家(Cilicia)的大数城 (Tarsus)，当时大数城是罗马帝国基利家省的省府，是大都

市。并且留学到耶路撒冷，在迦玛列(Gamaliel)门下的教育机关学习。而生长在叫加利利小

渔村的耶稣却从没有在具备完整教育系统的学校上过学。也从没去过离家 200 英里以外的地

方。没有写过一篇论文，一本书，也不在官位上。耶稣的履历是如此的寒酸。耶稣的职业是

一生都不能避免贫穷的职业。如果以如今聘请神学院教授的标准来看，是连递交名片的资格

都没有的寒酸的资历。但在人类的历史上，没有一个教育家的影响力能够与耶稣齐肩。没有



12

一个教育家具有耶稣一样大的影响力。

1）谁是被委任训练门徒的老师（约 21:15-17)？

有资格进行门徒训练的教师或带领者是能够‘耶稣怎样爱我们，也要怎样爱他人’的人。

“我赐给你们一条新命令，乃是叫你们彼此相爱；我怎样爱你们，你们也要怎样相爱。

你们若有彼此相爱的心，众人因此就认出你们是我的门徒了。”（约 13:34-35）

如果训练门徒的教师像保罗效法耶稣一样效法耶稣，那么他也可以像保罗对自己的门徒

所说的那样说：

“弟兄们，你们要一同效法我，也当留意看那些照我们榜样行的人。”（腓 3:17）

“你们要依从那些引导你们的，且要顺服；因他们为你们的灵魂时刻警醒，好像那将来

交账的人。你们要使他们交的时候有快乐，不致忧愁；若忧愁就与你们无益了。”（来 13:17）

2）要教圣徒，需要：

“你在许多见证人面前听见我所教训的，也要交托那（ ）的人。”（提

后 2:2）

（1）‘你在许多见证人面前’

担任训练门徒的教师，首先应该是被许多人公认的人。

（2）‘听见我所教训的’

担任训练门徒的教师，首先要好好的接受训练。

（3）‘忠心的人’

担任训练门徒的教师，首先要成为主的忠实门徒。

（4）‘能教导别人’

担任训练门徒的教师，首先应能很好的教导他人。

保罗和提摩太的例子

提摩太是保罗最爱的门徒。有时像儿子，有时又是同工，保罗用‘常在心里的’来表达

了他与提摩太的亲近关系。提摩太是在保罗第二次宣教之旅中路过路司得时，受邀参加宣教

团队的。提摩太是一位无伪之信的人，这一点我们可以从他受到弟兄称赞的事上看出。使徒

行传 16 章 2 节中说，“路司得和以哥念的弟兄都称赞他”。保罗也多次称赞提摩太的无伪

之信，在提摩太后书 1章 3-5 节中记载说：“我感谢 神，就是我接续祖先用清洁的良心所

事奉的 神。祈祷的时候，不住地想念你，记念你的眼泪，昼夜切切地想要见你，好叫我满

心快乐。想到你心里无伪之信，这信是先在你外祖母罗以和你母亲友妮基心里的，我深信也

在你的心里。”。保罗思想与提摩太一同传道旅行时，彼此交通过程中所感受到的提摩太的

无伪之信，感谢神，并真切地想要见他。我们也应效法提摩太的信仰，拥有无伪的真实的信

心。比起才能卓越的人，神更喜悦拥有真实信心的人。并会将主宝贵的工交付给那些无伪之

信的人。提摩太不仅是无伪之信的人，也是倾尽全力去做主交给自己工作的、忠心的人。

4. 门徒教育和训练内容

1） 门徒教育和训练的内容是什么？

“于是从摩西和众先知起，凡经上所指着自己的话都给他们（ ）明白了”（路 24：27)。



13

“凡我吩咐你们的，都（ ）他们遵守，我就常与你们同在，直到世界的末了。”(太

28:20）

全部圣经都是门徒训练的内容。其核心是耶稣基督。

“你们也知道，凡与你们有益的，我没有一样避讳不说的。或在众人面前，或在各人家

里，我都教导你们。又对犹太人和希腊人证明当向神悔改，信靠我主耶稣基督”（徒 20:20-21)。

训练教材虽然是门徒教育的必需品，但却不是成功带领、教导门徒的绝对要素。当然，

教材越好越能有效的进行相关教程，但比之更加重要的是教育者的榜样。在此基础上，要有

教育的方法和技术。尤其，教材应以耶稣为主人公，以福音为中心。耶稣虽然没有书籍形态

的特定教材，但他以旧约圣经为基础，按着神的话语和自己、以及门徒的经验内容教导众人。

我们可以使用以主传给我们的圣经话语为中心的、以基督的人格和他所做的工为内容制订的

教材。当时耶稣和使徒们是没有门徒训练教材的，但他们却仍然培育、再生产出了顶级的门

徒。没有必要只依赖教材或执拗的坚持学圣经式的训练。如果通过讲道也能很好的传递门徒

训练的内容，圣灵也会叫他生长。

“我栽种了，亚波罗浇灌了，惟有 神叫他生长。可见栽种的算不得什么，浇灌的也算

不得什么，只在那叫他生长的神。”（林前 3:6-7）

2）符合圣经的门徒训练，门徒应如何学习门徒训练的内容呢？

① 求告神，赐我们悟性，使我们明白神的道，并遵行

“我是你的仆人，求你赐我（ ），使我（ ）你的法度。”（诗 119：125）

② 听神的道，并行出来时得福

“惟有详细察看那全备、使人自由之律法的，并且时常如此，这人既不是听了就忘，乃

是实在（ ）出来，就在他所行的事上必然（ ）。”（雅 1：25）

“你若将这些事（ ）弟兄们，便是基督耶稣的好执事，在真道的话语和你向来所服

从的善道上得了教育。”（提前 4：6)

③ 教导别人时，得到恩惠

“你要以宣读、劝勉、教导为念，直等到我来。你不要轻忽所得的恩赐，就是从前借着

预言，在众长老按手的时候赐给你的。这些事你要殷勤去（ ），并要在此（ ），使

众人看出你的长进来。你要谨慎自己和自己的教训，要在这些事上（ ）；因为这样行，

又能救自己，又能救听你的人”（提前 4：13-16）。

门徒学校 教学课程

时间 课程 学分 课程 学分

2年

门徒教育

和训练

永生的道路

圣洁的道路

B 默想

B 祷告

*B 是 biblical 的大写首字母

8

门徒的道路

牧者的道路

B 传道

B 神愈

8

神学&

圣经

新约为基本 3 福音的讲坛 3

旧约为基本 3 罗马书研究 3

实习评价(12)：默想、传道、培育（各 4）



14

【研究与讨论】

1. 想走门徒道路时，都有什么障碍呢？

2. 你要成为耶稣的门徒吗？

应用 & 作业

当认识到的

当感恩与赞美的

需要调整的

当实践与顺从的

需要祷告的

作 业

背诵经文
● 主的约定 -路 6:40

● 主的军士 -提后 2:3-4

阅读经文 路 9：57-62

祷告 求主帮助我成为你忠实的门徒！

读书及其他



15

引人思考的喻道故事

‘英勇’（heroism）是如今的基督教所丧失的音，丢失的和音！没有英勇精神的士兵是

不参加实战的军人，是巧克力糖战士即糖兵！糖兵就如同巧克力，见火就溶，沾水即化！糖

兵仅仅想起战争也会感到毛骨悚然，听到战斗召集令就会全身僵硬。而真正的士兵却都是勇

士！他可以拒绝承诺平安的温柔诱惑，也会拒绝从内心不断响起的让其逃避苦难和疾病、死

亡的诱惑之声。你是要成为同席基督宝座的战斗兵呢，还是要成为终被丢弃的巧克力糖基督

徒呢？你是要成为吝啬的人，扣住向你递过来的荣誉之机呢？还是要加倍成就稍后会在文章

中出现的光荣业绩呢? “这些人都怀着一颗要‘宣扬耶稣是统治整个世界的王’这一信息的

心踏进战场的。这些人都是勇敢的强者。至少可以以一挡百，以一挡千。他们不生二心，他

们的面貌好像狮子，快跑如同山上的鹿”（代上 12：8，33，38）。在过去，你跟从耶稣，奉

耶稣为主。那么，如今也要那样做！

那么，现在让我们一起来恢复基督教“丢失的和音”即英勇，把整个世界、冠冕归给基

督。耶稣基督正亲自向你问话“做糖兵，还是做精兵？”

- C. T. Studd 的《巧克力糖战士》中摘选

1. 门徒的代价

本文：路加福音 9：57-62 节

“他们走路的时候，有一人对耶稣说：‘你无论往哪里去，我要跟从你。’耶稣说：‘狐

狸有洞，天空的飞鸟有窝，只是人子没有枕头的地方。’又对一个人说：‘跟从我来！’那人

说：‘主，容我先回去埋葬我的父亲。’耶稣说：‘任凭死人埋葬他们的死人，你只管去传扬

神国的道。’又有一人说：‘主，我要跟从你，但容我先去辞别我家里的人。’耶稣说：‘手扶

着犁向后看的，不配进神的国。”

成为门徒是需要付出代价的。本文中出现了三个人，都要跟从主耶稣。第一个人是 57

节中的“有一人”，第二个人是 59 节中的“又一人”，第三个人则是 61 节中的“又有一人”。

第

二

课

勇敢的门徒

本文
路 9：57-62 背诵经文 ● 主的应许-路 6:40

● 主的精兵-提后 2:3-4

作业检查

检查标记 完成=〇 一部分=Δ 未做=ⅹ

读圣经

背 诵

实习及其他

复习问题
1.敬虔的意义是什么？

2.门徒训练的目的和动机是什么？

学习目的
1.了解走门徒道路的圣徒所蒙的福是什么。

2.了解门徒的人生价值和操练的重要性。



16

这三人中两人的身份，我们可以通过平行的章节太 8：18-22 节知晓。“耶稣见许多人围着他，

就吩咐渡到那边去。有一个文士来，对他说：‘夫子，你无论往哪里去，我要跟从你。’耶稣

说：‘狐狸有洞，天空的飞鸟有窝，人子却没有枕头的地方。’又有一个门徒对耶稣说：‘主

啊，容我先回去埋葬我的父亲。’耶稣说：‘任凭死人埋葬他们的死人，你跟从我吧！’”（太

8：18-22）

通过马太福音我们可以知道在路加福音里出现的‘有一人’是文士，‘又一人’则是门

徒中的一人。但在马太福音中也仅仅介绍了其中两个人，对第三个人连提都没提，所以我们

还是不知道第三个人的身份是谁。但是我们可以从路加福音 9 章 62 节中得知他是谁。“耶稣

说：‘手扶着犁向后看的，不配进神的国。’”对要跟从他的第三个人，耶稣是如此回答的，

说：“手扶着犁向后看的，不配进神的国”。‘手扶着犁’意味着他已是跟从主的人，但当他

向后看时，就不配进神的国。因此，我们可以看出说要跟从主的第三个人也是一名门徒。对

说要跟从主的三个人，耶稣的回答是各不相同的。从耶稣的不同话语中，我们一同来思想一

下我们应以何种态度跟从主。

第一个人-文士

首先，我们来看一下耶稣和第一个人-文士的对话。58 节中耶稣说:“狐狸有洞，天空

的飞鸟有窝，人子却没有枕头的地方。”当文士说要跟从主耶稣的时候，耶稣却说了这么一

句完全意外的话。对要跟从自己的门徒，没有告诉他要如何做，反而只说了自己所处的景况。

耶稣为什么要说：“狐狸有洞，天空的飞鸟有窝，人子却没有枕头的地方”呢？

耶稣在说他是多么的穷困。在这里，我们就要问，当文士说要跟从主耶稣的时候，耶稣

为什么要告诉他自己如此的穷困呢？因为耶稣已然知道文士为什么要跟从自己。文士认为只

要跟从耶稣，就可以在这世上过亨通的生活，换句话说，他是为了能够在这世上出人头地、

过着富裕的生活，才要跟从主。

第二个人-耶稣的门徒
我们来看一下耶稣与第二个人的对话。59 节中记载：“又对一个人说：‘跟从我来！’那

人说：‘主，容我先回去埋葬我的父亲。’”与耶稣对话的第二个人是谁呢？他是耶稣的门徒。

耶稣为什么要对门徒说：“跟从我来”呢？有可能是当时门徒听到了耶稣和文士的对话，因

此说出自己也要跟从主的话，于是耶稣才会那样说。但是耶稣对已经是门徒的人说“跟从我

来”，意味着什么呢？

意味着要更加完全的跟从主，即让他过符合门徒的生活。因此，当门徒说：“主，容我

先回去埋葬我的父亲”的时候，耶稣说：“任凭死人埋葬他们的死人，你只管去传扬神国的道。”

但我们要正确理解本文。大家觉得第二个人与耶稣对话是什么时候呢？人们通常认为本

文中出场的门徒是在父亲过世的情况下与耶稣进行对话的。因为，乍一看门徒与耶稣的对话，

确实像在父丧时的对话。但如果我们仔细阅读本文，就会发现并非如此。第一，如果当时门

徒的父亲过世了，那么他怎么会站在那里与耶稣对话呢？如果是在父丧期间，他自然应该在

家接受吊唁。第二，如果是在门徒的父亲过世时的对话，耶稣不会说：“任凭死人埋葬他们

的死人”，这里用了复数，如果当时门徒的父亲过世，那么应该说成单数。因此，我们应正

确理解门徒所说的“容我先回去埋葬我的父亲”这句话的意思。即，将来父亲过世之后，办

完葬礼再跟从主的意思。但是，谁又能知道他的父亲什么时候过世呢？没有人。所以，当门

徒说：“容我先回去埋葬我的父亲”的时候耶稣回答说：“任凭死人埋葬他们的死人，你只管

去传扬神国的道。”

第三个人-门徒



17

让我们一起来看一下耶稣与第三个人的对话内容。本文中称那个与耶稣对话的第三人为

‘又有一人’。开头说过这第三个人也是门徒。当这个门徒说容他先去辞别家里的人之后再

跟从主的时候，耶稣回答说，扶着犁向后看的，不配进神的国。我们可能会想，当门徒这么

说的时候，想必耶稣会说：“为了跟从我竟然决心与家人辞别，真的很了不起啊”。当时家族

共同体的凝聚力是无比牢固的，是现在无法比拟的。在这种环境下仅仅有那个想法也都是相

当不易的，然而这个门徒却怀着那样的决心要跟从主。

《提问》你能怀着感恩的心决心成为耶稣的门徒并放下所有一切吗？

《提问》对下列主题，要能以圣经的世界观和价值观理解并说明。

1）家庭观（太 10：37）

“爱父母（ ）爱我的，不配作我的门徒；爱儿女（ ）爱我的，不配作我的门徒。”

（太 10：37）

2）物质观（太 6：20-21，提前 6：8-10）

“只要（ ）在天上；天上没有虫子咬，不能锈坏，也没有贼挖窟窿来偷。因为你

的（ ）在哪里，你的心也在那里。”（太 6：20-21）

3）婚姻观（林后 6：14-16，林前 7：6-7）

“耶和华 神说：那人独居不好，我要为他造一个配偶（ ）他。”（创 2：18）

4）文化观（林前 6：12，弗 2：2）

“所以，你们或吃或喝，无论做什么，都要为（ ）而行。”(林前 10：31）

5）职业及劳动观（创 1：28，徒 18：1-3）

“神就赐福给他们，又对他们说：要生养众多，遍满地面，（ ）这地，也要（ ）

海里的鱼、空中的鸟，和地上各样行动的活物。”（创 1：28）

6）身体观（林前 6：19-20）

“岂不知你们的身体就是（ ）吗？这圣灵是从 神而来，住在你们里头的；并且

你们不是自己的人，因为你们是（ ）买来的。所以，要在你们的身子上（ ）神。”

（林前 6：19-20）

7）国家观（提前 2：1-4）

“我劝你，第一要为万人恳求、祷告、代求、祝谢；为（ ）和（ ）的，也该

如此，使我们可以敬虔、端正、平安无事地度日。这是好的，在 神我们救主面前可蒙悦纳。

他愿意万人得救，明白真道。”

绝对的顺从

不完全的顺从就像没有翻过的煎饼。就如圣经上说“以法莲与列邦人搀杂；以法莲是没

有翻过的饼”（何 7：8）。不完全的顺从是不顺从。像约书亚一样尽性、尽意去爱神的人，

即完全顺从神的人才会被神使用于神国的扩张。“耶稣对他说：你要尽心、尽性、尽意爱主 -

你的 神”（太 22：37）。神使用忠心的门徒。



18

“当日摩西起誓说：你脚所踏之地定要归你和你的子孙永远为业，因为你专心跟从耶和

华-我的 神”（书 14：9）

主人的快乐就是仆人的快乐。只有正确认识了我们的本分，才能完全尽到作为门徒的本

分。当奉耶稣为我们的主时，我们应在生活的方方面面都以耶稣为主，信靠他。这是我们价

值观的定位，在生活中时刻效法他，跟从他。以色列百姓在旷野安营的时候是以帐幕为中心

的（民 1：50）。帐幕象征着将来要以肉身来到我们身边的耶稣基督，意味着我们应在生活

的所有领域要以耶稣为中心生活。

《提问》读经文路加福音 14 章 26-30 节，并回答以下问题。

“人到我这里来，若不爱我胜过爱自己的父母、妻子、儿女、弟兄、姊妹，和自己的性

命，就不能作我的门徒。凡不背着自己十字架跟从我的，也不能作我的门徒。你们哪一个要

盖一座楼，不先坐下算计花费，能盖成不能呢？恐怕按了地基，不能成功，看见的人都笑话

他，说：这个人开了工，却不能完工。”（路 14：26-30）

1）为了扩张神的国度，你做好献身的准备了吗？

2）我是否只关心自己的平安和幸福的生活，对福音事业或穷困的邻居却漠不关心呢？

3）耶稣说：“只要积攒财宝在天”，我在神国积攒了多少财宝？

4）“这样，你们无论什么人，若不撇下一切所有的，就不能作我的门徒。”这句话是什

么意思？

你是真门徒吗？

旧约里，以色列百姓出埃及的时候在红海边组成了人类历史上最大规模的 200 万人以上

的唱诗班，拿鼓跳舞歌颂神的大能（出 15：20-21）。然而，仅仅过了几天，走在旷野的时

候又开始向神和摩西发出怨言，其原因是因缺水、新鲜的蔬菜、肉质厚实有嚼劲的肉。按如

今的话来说这些都是可以用钱解决的问题，也就是钱的问题。试想一下。

“这四十年，你的衣服没有穿破，你的脚也没有肿。”（申 8：4)

你曾见过四十年都穿不破穿不烂的衣服和鞋子吗？地球上有能生产这种名品的公司

吗？

他们穿着地上最好的品牌，不知道感恩；吃着不需要他们辛辛苦苦播种耕种的、神白白

赐予的吗哪却不知足。当然因在旷野，难免会有不方便的地方。但，当我们旅行的时候，如

果遇到不方便的地方，就会想着这又不是我的家即使不方便也是短暂的，结束之后有温馨舒

适的家在等着我回归呢，因此，能很轻松的略过那些不便之处。财阀就能一天拥有 100 小时

吗？并不。他们跟乞丐一样一天只有 24 小时，那么他们一天能吃 100 顿饭吗？不能。他们

也一样一天吃两三顿饭。只要彼此相爱，即使简单的饭菜也可以吃的津津有味，相反如果成

了金钱的奴隶彼此憎恶，那么即使摆在他们面前的是山珍海味，也会食之无味。

“吃素菜，彼此相爱，强如吃肥牛，彼此相恨。”（箴 15：17）

财阀睡的更甜吗？反而辛苦劳作的人睡的更香甜。神真是太公平了。

“劳碌的人不拘吃多吃少，睡得香甜；富足人的丰满却不容他睡觉”（传 5：12）。

“雅各就为拉结服事了七年；他因为深爱拉结，就看这七年如同几天”（创 29：20）。

度日如年，每时每刻都沉浸在厌烦情绪里的人，即使有再多的钱，他的内心也是冷冷的

地狱，是不幸的人。神的爱浇灌在心里的人（罗 5：5），会爱人如己，会告白说：“我已经

幸福到不能更幸福了”，能够如此告白的人，才是真正的门徒。心在天国就不会把旅行中的



19

不便放在心上。万王之王的耶稣，为了救赎我们这些罪人，放下荣耀满满的天国宝座，道成

肉身，来到这与天国相比如同垃圾场的肮脏的世界，出生在马厩的马槽里，并以罪人的外形，

吃着被造物女人的奶水长大，过着贫穷的生活，甚至连枕头的地方都没有。那会是何等的不

便呢？

旅行经验越丰富的人，行李越简便。我们要简简单单的生活。旅行中行李多的人，因沉

重的行李，不仅本人要受累，还会因行李的大体积，给别人带来不便。尽可能把剩余部分用

在神国的事，留给需要的人，自己过稍微不便的生活又有何妨呢。在耶稣基督里知道怎样处

丰富的人，就能像使徒保罗一样在任何景况下都能知足（腓 4：12-13）。

2. 门徒应具备的属灵状态

1) 圣灵充满（徒 1：8，徒 2：4）

如同士师记里的参孙被人剃了头发之后丧失能力一样，丧失圣灵的圣徒只有敬虔的外貌，

没有敬虔的实意。没有敬虔实意的圣徒是无法挽救家庭和社会的，也无法赶鬼。因此，末日

越近我们越要成为更加有敬虔实意的圣徒。若不被圣灵充满，即使接受再多的门徒训练，也

会如同撒在石头或路旁的种子，不能结果子。因此希望同学们通过我校提供的《永生的道路》，

领会福音的圣徒通过《圣洁的道路》，认真学习什么是圣灵充满，乃至渴慕、祷告，被圣灵

充满。进而再通过本书《门徒的道路》和《B 系列》书籍，接受门徒训练（路 24：48-49）。

以至成长为圣灵充满，能力、权柄满满的基督的门徒，事奉主耶稣。

2）圣洁（提前 4：5，徒 15：8，帖前 5：23，加 2：20，加 6：14）

不要被世界所惑，断不以世界夸口，只夸我们主耶稣基督的十字架。

“这样，你们向罪也当看自己是死的；向 神在基督耶稣里，却当看自己是活的。所以，

不要容罪在你们必死的身上作王，使你们顺从身子的私欲。也不要将你们的肢体献给罪作不

义的器具；倒要像从死里复活的人，将自己献给 神，并将肢体作义的器具献给 神”（罗 6：

11-13）

“所以我们中间，凡是完全人总要存这样的心；若在什么事上存别样的心，神也必以此

指示你们。”（腓 3：15）

“耶稣对他说：你要尽心、尽性、尽意爱主-你的 神。这是诫命中的第一，且是最大的。

其次也相仿，就是要爱人如己。这两条诫命是律法和先知一切道理的总纲。”（太 22：37-40）

门徒道路的核心是效法耶稣爱仇敌

耶稣通过约翰福音赐给我们的新诫命是基督徒的生活根基，也是门徒训练的核心。

“我赐给你们一条新命令，乃是叫你们彼此相爱；我怎样爱你们，你们也要怎样相爱。

你们若有彼此相爱的心，众人因此就认出你们是我的门徒了。”（约 13：34-35）

通过给门徒洗脚，耶稣示意给我们看的并不仅仅是谦虚的榜样，也是在亲身教导我们旧

约圣幕里的燔祭坛所代表的重生福音和洗濯盆所象征的圣洁福音。

“耶稣说：凡洗过澡的人，只要把脚一洗，全身就干净了。你们是干净的，然而不都是

干净的。”（约 13：10）

主为我们求告神，求神用真理使我们圣洁，遵守新诫命。

“求你用真理使他们成圣；你的道就是真理。”（约 17：17）

“你怎样差我倒世上，我也照样差他们到世上。”（约 17：18）

“我为他们的缘故，自己分别为圣，叫他们也因真理成圣。”（约 17：19）



20

通过信神所立的、背负传道使命的仆人所传的道，我们方能成为圣洁。

“我不但为这些人祈求，也为那些因他们的话信我的人祈求。”（约 17：20）

耶稣的祷告得到了应许，从使徒行传开始，因听了耶稣门徒所宣扬的福音被圣灵充满

的圣徒，成为圣洁（行 15：8-9），开始实践新的诫命。“爱”是约翰福音最重要的代表性的

主体。这一点我们可以从约翰福音里出现“爱”这一词的次数远远高于其他福音书中看出。

尤其是，在诸多圣经记录者当中，只有约翰说：“神就是爱”(约一 4：8）。那么，得到永生

的神的子女，要如何生活才是实践爱的生活即圣洁的生活呢？我们一起来看一下圣经。

第一，饶恕

“当下耶稣说：父啊！赦免他们；因为他们所做的，他们不晓得。兵丁就拈阄分他的衣

服。”（路 23：34）

耶稣的爱是不记人们的罪愆，以宽容的心视同他们所做的他们不晓得，饶恕他们并不再

记念。

“惟有我为自己的缘故（ ）你的过犯；我也不（ ）你的罪恶。”（赛 43：25）

“我要（ ）他们的不义，不再（ ）他们的罪愆。”（来 8：12）

有一次 John Wesley 在路上遇到了一位熟人。当时那个人正处于与 Wesley 熟识的一位

朋友关系恶化，彼此谩骂咒诅视对方为仇人的阶段。John Wesley 就问那个人：“兄弟，你

还讨厌那个朋友吗？”那个人理所当然的回答说：“当然。”John Wesley 就劝他说：“如果

可以就原谅他吧。”但那个人仍然咬牙切齿的说：“我可以原谅所有人，但对他，就算死我也

不会原谅。”于是 John Wesley 说：“那好吧，随你吧，但有一点你要记住的是，你绝不能犯

错。”“为什么？”“你既然无论如何都不能原谅他人，那么理所当然的你也不能得到原谅不

是吗？”

“你们各人若不从（ ）饶恕你的弟兄，我天父也要这样待你们了。”（太 18：35）

因此狠狠地刺了一下那个人说：“所以，你不能犯错。”是的，没有一个人是绝对圣洁的，

可以不饶恕他人的过犯。因此，

“最要紧的是彼此切实相爱，因为爱能（ ）许多的罪。”（彼前 4：8）。

耶稣的饶恕是无限大的饶恕，不饶恕将成为信心和祷告的障碍物（可 11：23-25）。需

要留意的是，马可福音 11 章 25 节的原文圣经里的 kai 在韩国语里是“并且”的意思，而英

语版的圣经是以 and 开始的。

“And when you stand praying, if you hold anything against anyone, forgive them, so
that your Father in heaven may forgive you your sins.”

主告诉我们若带着不能饶恕的心去祷告，祷告将不能发挥效力。而对于那些不能饶恕自

己的人，祷告和信心也不能发挥能力。不能饶恕，成了很多人在信心和祷告上受挫的原因。

将无法饶恕的心与怨恨放在心上，这无异于把病的根源放在心里。无法饶恕的心和不对的感

情，即不是出于爱的一切感情都将带来各种疾病。

“（ ）是肉体的生命；（ ）是骨中朽烂。”(箴 14：30）

经上说，小狐狸毁坏葡萄园（歌 2：15）。妨碍我们走基督徒道路的往往不是因那些大

的问题，摧毁圣徒信心的常常是那些本人来不及正确对待的许多极小的罪。迟迟悔改，迟迟

饶恕的人，很难相信神无穷的爱（哀 3：22）。请即时悔改、即时饶恕，即时信靠神。

“惟有我为自己的缘故涂抹你的过犯；我也不记念你的罪恶。”(赛 43：25）

不仅要饶恕他人也要饶恕自己的过犯和罪。若因信认罪一次就足够。魔鬼欺哄我们，让

我们觉得需要数千次数万次的认罪方能得饶恕。当失去了信心的能力，祷告得不到应许的时

候，首先要察看我是否有不饶恕的心。

“耶稣说：我对你说，不是到七次，乃是到（ ）个七次。”（太 18：22）



21

在这里“饶恕”的原文含有“放过”，“放走”之意。我们饶恕谁，就是把与他相关的所

有一切都从我们的记忆里放走，放下。这才是真正的饶恕。神怎样饶恕我们，我们也应效法

他怎样饶恕。神说：“惟有我为自己的缘故涂抹你的过犯；我也不记念你的罪恶”（赛 43：

25）。口里说饶恕了，心里却记着那过犯的，不是真正的饶恕。只有丢在记忆之外，不留一

点痕迹才是真正的饶恕。神说：“我涂抹了你的过犯，像厚云消散”（赛 44：22）。当我们看

见漫天乌云消散之后的蓝天就不会再记得之前的那片乌云一样，对兄弟姊妹的过犯，也要如

此对待。若口里说饶恕了，但仍怀着警戒心，在某些事上排除在外，那么这只是口里出的

饶恕，并不是真正的饶恕。彼得三次不承认主，甚至发咒起誓，然而主饶恕了他，并交托给

他重任（太 26：69-75）。这是我们应效法的真正的饶恕。若饶恕了，就应恢复彼此的交通，

如同以前，并在所有事情上不再孤立疏远他。

第二，祷告

“只是我告诉你们，要爱你们的（ ），为那（ ）你们的祷告。”（太 5：44）

因此我们的仇敌是诅咒、厌恨、蔑视、迫害我们的人。耶稣命令我们要爱他们，祝福他

们善待他们并为他们祷告。耶稣被钉在十字架，执行的虽然是罗马兵丁，但他是因我们的罪

才被钉上的，因此无异于是我们把耶稣钉在了十字架上。然而他仍为我们祷告。

“当下耶稣说：父啊！赦免他们；因为他们所做的，他们不晓得。兵丁就拈阄分他的衣

服”（路 23：34）。

“他们与我为敌以报我爱，但我专心祈祷。”（诗 109：4）

“所以，你们要完全，像你们的天父完全一样。”（太 5：48）

若我们爱我们的仇敌，就能在神的爱里长成，就能越来越像他。神爱仇敌，因此若要效

法耶稣，我们就应爱仇敌。

“没有爱心的，就不认识 神，因为 神就是爱。”（约一 4：8）

神爱他的仇敌吗？是的。在我们作神的仇敌时，神因爱我们，以死救赎了我们。

“惟有基督在我们在作罪人的时候为我们死， 神的爱就在此向我们显明了。现在我们

既靠着他的血称义，就更要借着他免去 神的愤怒。因为我们作仇敌的时候，且借着 神儿子

的死，得与 神和好；既已和好，就更要因他的生得救了。”（罗 5：8-10）

第三，祝福

“逼迫你们的，要给他们（ ）；只要（ ），不可咒诅”（罗 12：14）。

神要我们做他所行的事，他如何行，我们也要如何行。如同他爱他的仇敌一样，我们也

要爱我们的仇敌，并祝福他们。要祝福他们，盼望他们得好。

“亲爱的兄弟啊，我愿你凡事兴盛，身体健壮，正如你的灵魂兴盛一样”（约三 1：2）。

如何爱我们的仇敌呢？

神告诉我们的一个方法是，当他们诅咒我们时，祝福他们。神就是如此行的。

“愿颂赞归与我们主耶稣基督的父神！他在基督里曾赐给我们天上各样属灵的福气”（弗

1：3）。

第四，行善

行善是最难的一步。因为需要直接面对对方，并去实践。神要我们向仇敌行善。善行中

的善行就是向仇敌传福音，引导他们走进耶稣（彼前 3：1）。

“惟有基督在我们还作罪人的时候为我们死， 神的爱就在此向我们显明了”（罗 5：8）。

“小子们哪，我们相爱，不要只在（ ）上，总要在（ ）上。从此就

知道我们是属真理的，并且我们的心在 神面前可以（ ）”（约一 3：18-19）。



22

我们若对仇敌不行善，就是不走天父子女所应行的道。

即，我们不跟从主在光明中行。（约一 1：7）因为，只有饶恕了仇敌在先，才能为他们

祷告，求告神祝福他们。为伤害自己的人祷告，我们内心的伤痛和怨恨、不饶恕也会从我们

的心里消失。

“爱里没有惧怕；爱即完全，就把惧怕除去。因为惧怕里含着刑罚，惧怕的人在爱里未

得完全。”（约一 4：18）

这是活在耶稣基督里的圣徒所具备的特点。彼此相爱，就是行在光明中，故没有惧怕，

归荣耀于主（太 5：16）。

“恶人虽无人追赶也逃跑；义人却胆壮像狮子”（箴 28：1）。

“也要离恶行善，寻求和睦，一心追赶。因为，主的眼看顾义人；主的耳听他们的祈祷。

惟有行恶的人，主向他们变脸”（彼前 3：11-12）。

让我们一起求告神，求神赐予我们在言语和行为上爱他们（约一 3：17-18）。

“因为我们知道谁说：伸冤在我，我必报应；又说：主要审判他的百姓”（来 10：30）。

相比我自己审判、处理仇敌，听凭主掌管我的争战更有利于我。因主必会比我更好的解

决问题，他是百战百胜、全能的神。

“所以，你的仇敌若饿了，就给他吃，若渴了，就给他喝；因为你这样行就是把炭火堆

在他的头上。你不可为恶所胜，反要以善胜恶”（罗 12：20-21）。

要行主的道，就要爱仇敌（雅 1：22-25）。爱仇敌的，是能爱所有人，守所有诫命的人。

“因为全律法都包在‘爱人如己’这一句话之内了”（加 5：14)。

爱仇敌是见证基督并传福音的最有利契机和能力。

为主死就死吧（斯 4：16）

哥林多前书 11：24 节中，耶稣在圣餐时是先祝谢之后擘开象征自己身体的饼的，因此

主的死不是勉强的。主是以感谢的心背起了十字架，这是明确的。耶稣以感谢的心舍己的精

神，造就了使徒保罗，让他成为充满感恩的使徒。作为门徒，应怀有感恩的心，至少不惧怕

以下五种。

1）不怕孤独。耶稣是怎样过的呢（路 2：43-49）？现在你是怎样的呢？

2）不怕辛苦。耶稣是怎样过的呢（太 8：20）？现在你是怎样的呢？

3）不怕轻慢。耶稣是怎样过的呢（可 9：11-12）？现在你是怎样的呢？

4）不怕苦难。耶稣是怎样过的呢（来 5：8）？现在你是怎样的呢？

5）不怕死。耶稣是怎样过的呢（约 19 章，太 8：20）？现在你是怎样的呢？

《提问》
1）我是否认为为主耶稣受苦是荣耀的事？

2）我是否甘受苦难，以至于得到天父的喜悦，抱着豁出命的觉悟，事奉耶稣呢？

3. 带领门徒的方式

1）一对一

与其他使徒不同，保罗是在阿拉伯旷野受训的。

“也没有上耶路撒冷去见那些比我先作使徒的，惟独往阿拉伯去，后又回到大马士革。

过了三年，才上耶路撒冷去见矶法，和他同住了十五天。”（加 1：17-18）

神使用的属灵领袖中有很多人是在名为旷野的学校受训并操练的。保罗也是在阿拉伯受

训操练的。



23

没有与属血气的商量，去往阿拉伯的保罗在哥林多后书 12：1-3 节中如此见证。“我自

夸固然无益，但我是不得已的。如今我要说到主的显现和启示。我认得一个在基督里的人，

他前十四年被提到第三层天上去；（或在身内，我不知道；或在身外，我也不知道；只有 神

知道。）我认得这人；（或在身内，或在身外，我都不知道，只有 神知道。）”相信天国荣耀

的人才能战胜今天的苦难。保罗亲自去过天国，但不要羡慕他，没有看见就信的更有福。

“耶稣对他说：你因看见了我才信；那没有看见就信的有福了。”（约 20：29）

有属灵经验的保罗在腓 3：7-8 节中如此告白：“只是我先前以为与我有益的，我现在因

基督都当作有损的。不但如此，我也将万事当作有损的，因我以认识我主基督耶稣为至宝。

我为他已经丢弃万事，看作粪土，为要得着基督。”

2）家庭教会门徒训练

即，对整个家庭传福音、教导。例如使徒行传 10 章里的哥尼流的家。

“都恒心遵守使徒的教训，彼此交接，擘饼，祈祷。众人都惧怕；使徒又行了许多奇事

神迹。信的人都在一处，凡物公用，并且卖了田产、家业，照各人所需用的分给各人。他们

天天同心合意恒切地在殿里，且在家中擘饼，存着欢喜、诚实的心用饭，赞美 神，得众民

的喜爱。主将得救的人天天加给他们”（徒 2：42-47）。

3）小组

神让以色列十二支派和各支派的族长来执掌以色列百姓。

“每支派中必有一人作本支派的族长，帮助你们。”（民 1：4）

耶稣教训十二使徒，并托付他们传福音。并选中了马提亚接替加略人犹大的使徒职位。

（徒 1：21-2：1）

人数为什么不是 20 名或 4 名或 5 名，而是 12 名呢？

若太多，容易出现次品；若太少，又不够充满活力。

12 代表着新耶路撒冷的 12 根基（启 21：12-14），根基上有十二使徒的名字，是代表统

治和根基的数字。

“铁磨铁，磨出刃来；朋友相感，也是如此。”（箴 27：17）

4）众多

“有一只船是西门的，耶稣就上去，请他把船撑开，稍微离岸，就坐下，从船上教训众

人。”（路 5：3）

跟从主的门徒数量有过 500 多（林前 15：6），人数众多。这是一种教会的门徒训练方

式，是在全教会范围内通过正式的教会教育程序训练门徒的方式。

《提问》请在正三角形-图形里画图说明。

摩西

千夫长



24

* 摩西的行政组织（出 18：13-26）

基督

彼得、雅各、约翰

（太 17：1)

（太 10：1）

（路 10：1）

（太 19：2）

《提问》耶稣在传福音过程中的测重点及比重是什么？

4. 带领门徒的方法

耶稣是怎样操练门徒的呢？

第一，亲自呼召，说：“你跟从我来”（太 9：9）。

主从渔夫（太 4：18-22）或税吏（太 9：9）中拣选了门徒的候选人。耶稣从这些或愚

拙或软弱或卑贱的人中拣选门徒是有深意的。其意在于使任何人都不能在 神面前自夸（林

前 1：27-29）。

第二，耶稣教训他们关于他们的生活和神国的智慧，并让他们背诵。

“耶稣天天在殿里教训人。祭司长和文士与百姓的尊长都想要杀他。”（路 19：47）

“因为经上说：看哪，我把所拣选、所宝贵的房角石安放在锡安；信靠他的人必不至于

羞愧。”（彼前 2：6）

“他们见彼得、约翰的胆量，又看出他们原是没有学问的小民，就希奇，认明他们是跟

过耶稣的。”（徒 4：13）

“耶稣进前来，对他们说：天上地下所有的权柄都赐给我了。所以，你们要去，使万民

作我的门徒，奉父、子、圣灵的名给他们施洗。凡我所吩咐你们的，都教训他们遵守，我就

常与你们同在，直到世界的末了。”（太 28：18-20）

第三，耶稣与门徒同在，给门徒作了榜样，并操练他们能够成为神国的执事。

“他就设立十二个人，要他们常和自己同在，也要差他们去传道。并给他们权柄赶鬼。”

（可 3：14-15）

“学生不能高过先生；凡学成了的不过和先生一样。”（路 6：40）

“我是你们的主，你们的夫子，尚且洗你们的脚，你们也当彼此洗脚。我给你们作了榜

样，叫你们照着我向你们所做的去做。”（约 13：14-15）

带领门徒的方法并不是依照程序训练的，这一点我们可以在“和我同在”和“差他们去

传道”等语境中看出。因为和主耶稣同在，所以可以认识他。因此，门徒训练的所有过程是

全时性的，且是知情意的训练。门徒可以说是小的耶稣基督。是在知情意上的训练过程，

让人逐渐变成在人格、性情以及生活、事奉上效法耶稣的人。耶稣呼召他们为传道人，并进

行了小组门徒训练。呼召门徒的时候也不是呼召为门徒，乃是呼召为得人如得鱼的传道人，

并在临床训练门徒时，差他们去传道。

“耶稣差这十二个人去，吩咐他们说：外邦人的路，你们不要走；撒玛利亚人的城，你



25

们不要进；宁可往以色列家迷失的羊那里去。随走随传，说‘天国近了！’”（太 10：5-7） 反

复不断派遣（路 10：1)。

耶稣对门徒反复进行了传道训练。不断差门徒去传道，操练他们使传道成为他们的生活。

不断的操练才能造就传道专家。我们传道人应该通过不断的传道训练，效法耶稣，成为视传

道为生活的传道专家。

第四，基督说：“你们要去，使万民作我的门徒(Go and make disciples of all nations)”

（太 28：19）主的门徒训练方法是如此简单明了的。

门徒们培养出了各自的门徒。

“于是，领受他话的人就受了洗。那一天，门徒约添了三千人，都恒心遵守使徒的教训，

彼此交接，擘饼，祈祷。”（徒 2：41-42）

使徒保罗谨守遵行了大使命（太 28：18-20）。

第一，拣选门徒。

“门徒正围着他，他就起来，走进城去。第二天，同巴拿巴往特庇去。对那城里的人传

了福音，使好些人作门徒；就回路司得、以哥念、安提阿去。”（徒 14：20-21）

第二，教训。

“后来，有些人心里刚硬不信，在众人面前毁谤这道。保罗就离开他们，也叫门徒与他

们分离，便在推喇奴的学房（ ）。”（徒 19：9）

“住了些日子，又离开那里，挨次经过加拉太和弗吕家地方，（ ）众门徒。”（徒 18：

23）

第三，同行并使门徒效法。

“但你已经服从了我的教训、品行、志向、信心、宽容、爱心、忍耐，以及我在安提阿、

以哥念、路司得所遭遇的逼迫、苦难。我所忍受是何等的逼迫！但从这一切苦难中，主都把

我救出来了。不但如此，凡立志在基督耶稣里敬虔度日的，也都要受逼迫。只是作恶的和迷

惑人的，必越久越恶，他欺哄人，也被人欺哄。但你所学习的、所确信的，要存在心里，因

为你知道是跟谁学的。”（提后 3：10-14）

“我写这话，不是叫你们羞愧，乃是（ ）你们，好像我所亲爱的儿女一样。你们学

基督的，师傅虽有一万，为父的却是不多，因我在基督耶稣里用福音生了你们。所以，我求

你们效法我。”（林前 4：14-16）

第四，再生产。

“你在许多见证人面前听见我所教训的，也要交托那忠心能教导别人的人。”（提后 2:2）

“你们在我身上所学习的，所领受的，所听见的，所看见的，这些事你们都要去行，赐

平安的 神就必与你们同在。”（腓 4：9）

“打发我们的兄弟在基督福音上作 神执事的提摩太前去坚固你们，并在你们所信的道

上劝慰你们。”（帖前 3：2）

在教训门徒一事上，巴西的 Juan Carlos Ortíz 牧师曾这样告白过：“我刚赴任布宜诺

斯艾利斯教会的时候，教会人数仅为 184 人。从那时候起教职人员就开始了繁忙的工作，历

经两年的积极组织和传道，教会人数增长至 600 人。也就是有了 3 倍的增长。但我隐隐感觉

http://zhdict.naver.com/
http://zhdict.naver.com/
http://zhdict.naver.com/
http://zhdict.naver.com/
http://zhdict.naver.com/
http://zhdict.naver.com/
http://zhdict.naver.com/
http://zhdict.naver.com/


26

有什么东西做错了，最终我决定从所有的事情上放手，然后去了安静的地方专心祷告、默想。

圣灵开始打碎我所有的自以为是，神对我的心说话，说：‘你在用可口可乐公司销售可口可

乐的方式，用读者文摘销售杂志的方式来传福音。你在用从学校学的一切本领来传福音。但

在你所做的事情上你是否寻求过我的同在，我的带领呢？’又说：‘你并不是在成长。你可

能会觉得把教会人数从200名增至600，就是在成长，但那不是成长，仅仅只是在长胖而已。’”

使徒保罗的门徒训练-模范的原理-

知情意人格训练的最高榜样是耶稣基督，其次就是像使徒保罗一样的模范。

1 主认识自己的羊群（约 10：14）- 保罗也了解自己的门徒提摩太（提后 1:3-5)。

2 主希望门徒知道自己是谁（太 16：15）- 保罗也希望教会知道自己是谁（林前 15：

9-10）

3 主呼召门徒并作了榜样（约 13：15）- 保罗也呼召了门徒并作了榜样（徒 19：8-10，

林前 11：1）

4 主引导自己的羊（约 12：26）- 保罗也牧养主交托给他的羊（徒 20 章）

5 主把羊交托给门徒（约 21：15-17）- 保罗也将羊群交托给了门徒（徒 20 章）

6 主服事自己的羊，甚至献出自己的生命（太 20：28）- 保罗也为了主的羊群献出了

自己的生命（腓 2：7-8）。

从这里我们可以看到正确的门徒训练方法是老师做榜样给门徒看的训练方法。他的一切

所说所行日常生活和服事就是门徒训练的教科书。耶稣亲自传道（太 4：17）。耶稣并没有

只在口中说出要传道，而是自己率先进行传道，作了传道的榜样。传道不是口头说的，乃是

在生活中实践的。耶稣最重与神的交通，他用祷告的生活作了榜样，教导门徒如何祷告。

因他爱世人甚至为世人舍了自己的生命，所以他说要彼此相爱；因他是圣洁的，所以命我们

不再犯罪；因他是忠心的，所以他劝勉要祈求忠心。遵行天父旨意的训练就是其钥匙。带领

门徒训练的门徒，应效法耶稣以属灵的权柄，效法保罗以圣灵的能力教导。

“众人很希奇他的教训，因为他教训他们，正像有权柄的人，不像文士。”（可 1：22)

“因为我们的福音传到你们那里，不独在乎言语，也在乎权能和圣灵，并充足的信心。

正如你们知道我们在你们那里，为你们的缘故是怎样为人。”（帖前 1：5）

“若有讲道的，要按着 神的圣言讲；若有服事人的，要按着 神所赐的力量服事，叫

神在凡事上因耶稣基督得荣耀。原来荣耀、权能都是他的，直到永永远远。阿们！”（彼前 4：

11）



27

【研究与讨论】

1. 一粒麦子若不落在地里死了，仍旧是一粒。在我的生活中仍然活着的是什么呢？（约

12：23-28）在家庭、学校、职场、教会里，我是否成了死了的麦粒呢？

2. 为了天父神得荣耀，我是否连殉教都能接受呢？我的生活真的能荣耀神吗？

应用 & 作业

当认识到的

当感恩与

赞美的

需要调整的

当实践与

顺从的

需要祷告的

作

业

背诵经文 门徒—路 9：23

再生产—提后 2：2

读 经 提后 3：16-17

祷 告 求主帮助我成为主忠心的门徒！

阅读与其他



28

引人思考的喻道故事

有一天，孤儿之父乔治·慕勒（George Muller）牧师受到某个青年的邀请，希望牧师

到他家里做客。于是牧师不知所以然地拜访了青年的家。青年热情地接待了牧师，对牧师的

到来表达了深深的感谢，甚至郑重的行了一礼。慕勒牧师问道：“你是不是邀请错了人呢？

我并不太认识你。”“也许您不太认识我，但我对您有很深的了解。”之后青年讲了这样一个

故事。

“那是十三年前的事，当时我还是 9 岁的孩童。有一天早上，在上学的路上我看见某个
铺子里堆满了一地的苹果，就不知不觉停下了脚步，还趁店铺主人跟某个人交谈的机会，悄
悄地拿了一个苹果。正要放进兜里的时候，突然，有个人打了我一巴掌，我回头一看，却是
慕勒牧师您。您说：‘难道你不知道第八诫命吗？这是第一次也要成为最后一次。’当时我得
到了很大的感触，从那天开始，我就不贪图别人的东西，而是善良的活着，如今已成就了一
番事业，过的很好。今天的邀请也是为了特特地感谢您当时的提醒和教导”。

1.门徒训练场所和时间

耶稣门徒学校只有入学没有毕业。要终生受耶稣门徒训练，也要教训他人成为门徒。

可以说，门徒教育的场所和时间是与圣灵同行的一切场所和时间。那么，门徒训练最好是在

哪里进行呢？其实，门徒训练的场所并没有什么限制。耶稣也是不分场所和时间训练门徒的。

有时在圣殿，有时在会堂，有时在某个人的房间，有时在海边，有时在山上，有时在街上，

有时在路上、船上，有时在达官显贵的家里、税吏和娼妓的家里、宴席上、丧家、坟墓里，

是不分场所和时间教训门徒的。受训之人只要以心灵和诚实听从圣灵，便可以在凡事上受训。

“时候将到，如今就是了，那真正拜父的，要用心灵和诚实拜他，因为父要这样的人拜

他。神是个灵，所以拜他的必须用心灵和诚实拜他。”（约 4:23-24）

使徒保罗把犹太人的会堂当作讲道教训的场所，在推喇奴书房天天辩论（徒 19：9）。

推喇奴(Tyrannus)在人名上有“主权”之意。保罗一连三个月在会堂讲道，后来因他们的刚

硬不信和诽谤神的道而离开会堂，开始在推喇奴书院传道。福音也从书院传遍了整个地区，

由此我们可以想象当时书院是有相当大的影响力的。在这所书院里保罗是有规律地进行讲论

的，即从上午 11 点到下午 4 点。由此，笔者认为，推喇奴作为某种类型的正规教师，拥有

第

三

课

受教的门徒

本 文 提后 3:16-17 背诵经文 ●门徒-路 9:23

●再生产-提后 2:2

作业检查

检查标记 完成=〇 一部分=Δ 未做=ⅹ

读圣经

背 诵

实习及其他

复习问题 1.门徒教育和门徒训练的不同点是什么？

2.扩张神国的教会四阶段属灵循环是什么？

学习目的 1.了解门徒训练的阶段和教育的重要性。

2.了解跟从主耶稣的门徒所蒙的福是什么。



29

一定的弟子。作为会堂的信者，他可能在书院听了保罗的传教，受到了潜移默化的影响。保

罗在书院的辩论形式，可以称之为基督教神学院的创始人。

如今，我们在训练门徒过程中，也像保罗那样定训练时间和场所，这也可以说是一种智

慧。

“他们和保罗约定了日子，就有许多人到他的寓处来。保罗从早到晚，对他们讲论这事，

证明 神国的道，引摩西的律法和先知的书，以耶稣的事劝勉他们。”（徒 28:23）

门徒训练最终是圣灵引导、成长的。

“我们生活、动作、存留，都在乎她。就如你们作诗的，有人说：我们也是他所生的。”

（徒 17:28）

最重要的门徒教育以及训练，是与神同行的训练。就像以色列百姓在旷野里通过云柱

和火柱接受与神同行的训练一样，与神同行的训练和生活本身就是门徒训练的场所。

“每逢云彩从帐幕收上去，以色列人就启程前往；云彩若不收上去，他们就不启程，直

等到云彩收上去。日间，耶和华的云彩是在帐幕以上；夜间，云中有火，在以色列全家的眼

前。在他们所行的路上都是这样”（出 40:36-38）。

门徒训练中圣灵的带领是非常重要的，是最根本的。当圣灵感动我们真知道门徒训练的

价值和祝福的时候，参与门徒训练的人就会怀着使命感学习。

“求我们主耶稣基督的 神，荣耀的父，将那赐人智慧和启示的灵赏给你们，使你们真

知道他，并且照明你们心中的眼睛，使你们知道他的恩召有何等指望，他在圣徒中得的基业

有何等丰盛的荣耀；并知道他向我们这信的人所显的能力是何等浩大。”（弗 1:17-19）

唯有圣灵带领的门徒训练，才能使门徒怀着喜乐的心受训，发生变化。

“因为我们的福音传到你们那里，不独在乎言语，也在乎权能和圣灵，并充足的信心。

正如你们知道，我们在你们那里，为你们的缘故是怎样为人。并且你们在大难之中，蒙了圣

灵所赐的喜乐，领受真道就效法我们，也效法了主。”（帖前 1:5-6）

《提问》在门徒训练过程中，你的内心和生活上有变化吗？

2. 门徒的发展阶段

门徒教育和训练必须分为一定的过程和阶段来实施。因为在训练门徒过程中，我们需要

察看门徒的成长程度，并制订符合该阶段的程序来加以指导，如此才能得到有效的成果。面

对不同的对象，耶稣教训的深度和程度也是不同的。比如在面对大众时所讲的内容和面对

12 门徒、70 人的传道队，以及面对 500 门徒时，耶稣所教训的内容是不同的，而且根据他

们的学习能力和属灵成熟度所教训的内容深度也是不同的。训练时间过长或过短都是没有成

效的，而且如果要等到门徒成长为像耶稣一样的完全人之后再教训他人，那么没有一个人能

够达到。因此，完成两年左右的耶稣门徒学校课程，就可以让他边教导别人边学习成长（提

前 4:11-16）。

要引导受训生通过选拔 → 训练 → 实习 → 评价 → 再生产的过程，持续成长成熟。

教会应培养专职传道人，并以他们为中心全教众都传道的战略动员全体教众。虽然培养计划

不能全部统一，但为了有效的门徒训练，为了有效实行所有训练过程，应制订全面的培养计

划。如此才能及时评价、察看，并根据受训人的水平用符合他们的内容有效训练他们。成熟

的和不怎么成熟的受训生混在一起学习、受训，将更有效。我们每个人都是在神面前开着一

辆叫做‘人生的车辆’的驾驶员。但根据驾驶员的驾驶态度，大致可分为 4种。

1）自然人（(Natural man : 属血气的）



30

是自己把握人生的方向盘，而把基督留在车外的人。就像曾经生活在埃及的以色列人。

属血气的人，他们的特征是什么呢？

“然而，（ ）的人不领会 神圣灵的事，反倒以为愚拙，并且不能知道，因为这

些事惟有属灵的人才能看透。”（林前 2:14）

“惟独恶人，好像翻腾的海，不得平静；其中的水常涌出污秽和淤泥来。”（赛 57:20）

2）婴孩（Baby in Christ : 属肉体的）门徒

刚被呼召时，耶稣的十二门徒是婴孩般的门徒。尽管如此，还是被称为门徒。

“小子们哪，我写信给你们，因为你们的罪借着主名得了赦免”（约一 2:12）。

是虽因信主耶稣而得了救恩（弗 2:8-9），却自己来把握人生的方向盘，把基督请到后

座上的人。就像出埃及的以色列人。属肉身的基督徒，其特征是什么呢？

“弟兄们，我从前对你们说话，不能把你们当作属灵的，只得把你们当作属肉体，在基

督里为（ ）的。我是用奶喂你们，没有用饭喂你们。那时你们不能吃，就是如今还是不

能。你们仍是属肉体的，因为在你们中间有嫉妒、纷争，这岂不是属乎肉体、照着世人的样

子行吗？”（林前 3:1-3）

3）属青年的门徒

门徒们受训的时候，在被主耶稣复活之后的圣灵浇灌充满之前，也是软弱的，是属变化

无常青年的。就像出埃及之后在旷野与内心的埃及交战时期的以色列。

这类人的状态是什么样的呢？

“少年人哪，我曾写信给你们；因为你们刚强，神的道常存在你们心里；你们也胜了那

恶者。”（约一 2:14）

“我觉得有个律，就是我愿意为善的时候，便有恶与我同在。因为按着我里面的意思，

我是喜欢 神的律；但我觉得肢体中另有个律和我心中的律交战，把我掳去，叫我附从那肢

体中犯罪的律。我真是苦啊！谁能救我脱离这取死的身体呢？感谢 神，靠着我们的主耶稣

基督就能脱离了。这样看来，我以内心顺服 神的律，我肉体却顺服罪的律了。”（罗 7:21-25）

4）成熟的（Spiritual man : 属灵的）门徒

五旬节被圣灵充满（徒 2:4）的门徒们，不惧怕死忙，大胆的传福音，大部分重生为成

熟的门徒，甘愿殉教。这是把人生的方向盘交给基督，自己坐在驾驶座旁或后座的人。就像

过约旦河后定居在迦南地的以色列人。是牧养神羊群的、再生产的牧者（徒 20:28，彼前 5:3），

是穿戴神所赐的全副军装（弗 6:14-17），胜过魔鬼和世界的忠心的精兵（约一 5:4，提后

2:3）“求你用真理使他们成圣；你的道就是真理”（约 17:17）。“我为他们的缘故，自己分

别为圣，叫他们也因真理成圣”（约 17:19）。是因真理成圣的完全的门徒。

“这样，爱在我们里面得以完全，我们就可以在审判的日子坦然无惧。因为他如何，我

们在这世上也如何。”（约一 4:17）

这类成熟的基督徒的特征是什么呢？

“小子们哪，我写信给你们，因为你们的罪借着主名得了赦免。父老啊，我写信给你们，

因为你们认识那从起初原有的。少年人哪，我写信给你们，因为你们胜了那恶者。”（约一

2:12-13）

“属灵的人能（ ）万事，却没有一人能（ ）了他。”（林前 2:15）

“惟独长大成人的才能吃干粮；他们的心窍习练得通达，就能分辨好歹了。”（来 5:14）

听从主的统治，靠着圣灵的能力生活，与罪争战到底，哪怕流血。即使不明白神所说的

话语，也会无条件的顺从。四个阶段中你正处在哪个阶段呢？无论我的成长目标在哪儿，都



31

能达到。太阳有太阳的荣光，月亮有月亮的荣光，各不相同。成熟的基督徒是把自己的人生

交给圣灵，听从圣灵带领的人，是承认耶稣基督是自己人生的主人，服从耶稣基督的人，即

圣灵充满的基督徒。成熟的基督徒，他们的人生、生活的果实是什么呢？

“圣灵所结的果子，就是仁爱、喜乐、和平、忍耐、恩慈、良善、信实、温柔、节制。

这样的事没有律法禁止。”（加 5:22-23）

“我已经与基督同钉十字架，现在活着的（ ）是我，乃是基督在我里面活着；并且

我如今在肉身活着，是因信 神的儿子而活；他是爱我，为我舍己。”（加 2:20）

《提问》
1）耶利米书 2 章 13 节和 2 章 19 节中所说的恶是什么呢？

“因为我的百姓作了两件恶事，就是离弃我这活水的泉源，为自己凿出池子，是破裂不

能存水的池子”（耶 2:13）。

“你自己的恶必惩治你，你背道的事必责备你；由此可知可见，你离弃耶和华你的神，

不存（ ）我的心，乃为恶事、为苦事。这是主万军之耶和华说的。”（耶 2:19）

2）若自然人想要成为基督徒，应如何做呢？

“凡（ ）他的，就是信他名的人，他就赐他们权柄作 神的儿女。”（约 1:12）

3）属肉身的基督徒若要成长为成熟的基督徒，应如何做呢？

“我说，你们当顺着（ ）而行，就不放纵肉体的情欲了。”（加 5:16）

4）所有的基督徒都要继续成长，应长成到什么程度呢？

“这些事你要（ ）去做，并要在此专心，使众人看出你的长进来。”（提前 4:15）

“惟用（ ）说诚实话，凡事长进，连于元首基督。”（弗 4:15）

5）你的属灵成长是否健康呢？其他人是如何评价你的呢？

3. 门徒的再生产

倍增是宇宙最基本的原理之一。牛、羊、野生动物、树木、花草甚至细菌，所有生命体

都是以倍增的原理扩张的。倍增是神的方法（创 1:12）。倍增的结果必有为之付出的代价。

一粒麦子为了结果子再生产，就要牺牲自己（约 12:24）。如果一张纸对半折叠之后的厚度

为 0.1mm，继续折叠 32 次之后，大概达到 40 亿层，而其厚度将达到 400KM。这就是几何倍

增学原理。即一变二，二变四，四变八...以此增加，这是一种暴增。门徒教育和训练的效

果，将会带来这种再生产的倍增。

“我实实在在地告诉你们，一粒麦子不落在地里死了，仍旧是一粒，若是死了，就结出

许多子粒来。”（约 12:24）

在犯罪之前，亚当是有着神的形象的，换句话说，他就像一个小小的耶稣一样。神是照

着自己的形象造的人，并赋予了那些照着神的形象造的神的子女遍满地面，并治理这地的使

命。

“神就赐福给他们，又对他们说：要生养众多，遍满地面，治理这地，也要管理海里的

鱼、空中的鸟，和地上各样行动的货物。”（创 1:28）

第一，要生产生命。

教会的小组必要成为生产属灵子孙的聚会。要以自然的、生命生生命的原理来传道。因



32

此，门徒要心怀传道对象，为他们祷告，向他们传耶稣的福音，并引导他们走进属灵的交通

圈，继续生产属灵生命的工作。主的门徒要成为以燃烧的热情为拯救灵魂而传道的门徒。

第二，养育。

小组或教会共同体要照顾新人，而新人要进入教会的养育系统接受教育。小组要担任养

育新人的家庭的作用。生养堕落后恢复神形象的属灵人口，使属灵人口繁荣是神的意。人们

注重各自血脉的延续，生养下一代，那么你有没有生养过属灵的下一代呢？

《提问》受传道教育和训练的你是如何实践的呢？

第三，繁盛。

繁盛不是单纯的向几个人传道就可以达成的，而是需要小组生产小组。为此，新人也要

在小组的照顾和交通中逐渐成长，并按着养育系统学习，成长为小组组长。

从使徒行传可见，耶稣的门徒，属灵的人口是多么强有力的繁盛起来的。

“那时，门徒（ ），有说希腊话的犹太人向希伯来人发怨言，因为在天天的供给上

忽略了他们的寡妇。”（徒 6:1）

“神的道兴旺起来；在耶路撒冷门徒数目加赠的（甚多），也有许多祭司信从了这道。”

（徒 6:7）

“那时，犹太、加利利、撒玛利亚各处的教会都得平安，被建立；凡事敬畏主，蒙圣灵

的安慰，人数就（ ）了。”（徒 9:31）

你可以做到

主期待并命令我们所有的基督徒都成为带领门徒的门徒，这也是主的至上命令。所有的

基督徒都应献身带领门徒且要忠心带领。同时要有信心，相信所有的基督徒都可以成为带领

门徒的领导者。因为当我们献身带领门徒的时候，主与我们同在。

我们任何人都不能凭我们自己的智慧和能力成为属灵的领导者，若没有主的同在，就不

能成为属灵的领导者。当我们在小组等带领门徒的现场听从主的命令忠心神的命令时，主就

会与我们同在并帮助我们。耶稣在教导门徒、训练门徒传福音时，命令他们去传道、医治病

人，并赐予了他们医治病人的权柄和能力。神的命令既是约定。

“耶稣叫齐了十二个门徒，给他们能力、权柄，制伏一切的鬼，医治各样的病，又差遣

他们去宣传 神国的道，医治病人。”（路 9:1-2）

听从耶稣复活之后宣告的大使命去传道，带领门徒时，耶稣会与我们同行，行神迹，用

主的能力使福音得以传扬。

“门徒出去，到处宣传福音。主和他们同工，用神迹随着，证实所传的道。”（可 16:20）

只要主与我们同在，神的子女即有君尊的祭司，任何人都可以生产养育属灵的子女，也

就是带领门徒。当我们相信并被圣灵浇灌时，圣灵将赐予我们权柄和各种属灵的恩典，让我

们可以做神国的工。

“但圣灵降临在你们身上，你们就必得着能力，并要在耶路撒冷、犹太全地，和撒玛利

亚，直到地级，作我的见证。”（徒 1:8）

主不仅交给我们使命，也赐给我们担得起使命的能力。成为基督的见证，这并不是单纯

的命令式，乃是约定式的命令式，经上说“要做我的见证”。依靠人的能力、人的智慧所不

能的事，也能依靠主的圣灵成事。

“他对我说：这是耶和华指示所罗巴伯的。万军之耶和华说：不是依靠势力，不是依靠

才能，乃是依靠我的灵方能成事。”（亚 4:6）



33

圣灵赐给我们远超人类智慧和能力的智慧和能力。因此我们称，为了神国的扩张而赐予

我们的能力为圣灵的恩典。依靠圣灵赐予的恩典，神的任何子女都可以成为福音的传道者。

通过带领门徒倍增

“你在许多见证人面前听见我所教训的，也要交托那忠心能教导别人的人”（提后 2:2）。

为 12 名门徒的 12 名门徒祷告。“我不但为这些人祈求，也为那些因他们的话信我的人祈求”

（约 17：20）。

领导者不仅要不断为自己的小组祷告，还要为该小组的门徒们，即 12 人的 12 个门徒祷

告。12 个领导者都要为他的 144 人祷告，他们是自己的主要团队（equipo principal）各

成员结出的一个个果子。领导者还要为该 144 人每个人的 12 名门徒即 1728 人祷告。

“惟愿耶和华 你们列祖的 神使你们比如今更多千倍，照他所应许你们的话赐福与你

们。”（申 1:11）

“至小的族要加增千倍；微弱的国必成为强盛。我耶和华要按定期速成这事。”（赛 60:22）

几何倍增和算术倍增的比较

年数 传道的人 门徒

1 365,000 2

2 730,000 4

10 3,650,000 1,024

19 6,935,000 542,288

20 7,300,000 1,048,576

25 9,125,000 33,554,432

26 9,450,000 67,108,864

27 9,855,000 134,217,728

门徒训练必须要由被召为门徒训练指导者的教会领导者（弗 4:11）开始，并要在他们

的监督下进行。教会应像雄峰一样成为工蜂-信徒的中心，要成为受训之人得到恩典的供应

站。

且要不断带领门徒，直到见到主。

“这不是说我已经得着了，已经完全了；我乃是竭力追求，或者可以得着基督耶稣所以

得着我的。弟兄们，我不是以为自己已经得着了；我只有一件事，就是忘记背后，努力面前

的，向着标竿直跑，要得 神在基督耶稣里从上面召我来得的奖赏。”（腓 3:12-14）

《提问》为带领门徒，你的目标是什么？

4.门徒的标志

信实的门徒可以通过他们结的果子认出来。对此，耶稣说：“凭着他们的（ ），就可

以认出他们来。荆棘上岂能摘葡萄呢？蒺藜里岂能摘无花果呢？这样，凡好树都结（ ），

惟独坏树结（ ）。好树不能结（ ）；坏树不能结（ ）。凡不结（ ）的树就砍

下来，丢在火里。所以，凭着他们的（ ）就可以认出他们来”（太 7:16-20）。

那么，信实的门徒所结的果子是什么呢？用一句话来概括就是圣灵所结的果子。即，

仁爱、喜乐、和平、忍耐、恩慈、良善、信实、温柔、节制（加 5:22）。这些所有的果子都

是与基督同行的生活所结出的果子。



34

神拣选我们做门徒的目的是什么？

“不是你们拣选了我，是我拣选了你们，并且分派你们去结果子，叫你们的果子常存，

使你们奉我的名，无论向父求什么，他就赐给你们。”（约 15:16）

- 我们成为耶稣门徒的目的是为了结出很多果子敬献给神。

1）与悔改的心相称的果子

“你们要结出果子来，与悔改的心（ ）。”（太 3:8）应像撒该一样结出与悔改的心

相称的果子。

“撒该站着对主说：主啊，我把所有的一半给穷人；我若讹诈了谁，就还他四倍。耶稣

说：今天救恩到了这家，因为他也是亚伯拉罕的子孙。”（路 19:8-9）

“这百姓用（ ）尊敬我，（ ）却远离我。”（太 15:8）

2）义的果子

“并靠着耶稣基督结满了（ ）的果子，叫荣耀称赞归与 神。”（腓 1:11）

“并且使人和平的，是用和平所栽种的（ ）果。“（雅 3:18）

义（Righteousness, Justice）的果子是像非拉铁非教会一样，即使略有一点力量也遵

守神的道（启 3:8），从而得到神肯定的果子。

3）成圣的果子

“但现今，你们既从罪里得了释放，作了神的奴仆，就有（ ）的果子，那结局就是

永生。”（罗 6:22）

“就如 神从创立世界以前，在基督里拣选了我们，使我们在他面前成为（ ），无有

瑕疵。”（弗 1:4）

“所以，耶稣要用自己的血叫百姓（成圣），也就在城门外受苦。”（来 13:12）

“我们凭这旨意，靠耶稣基督，只一次献上他的身体，就得以（成圣）。”（来 10:10）

圣洁的生活始于圣洁的心，成就于圣洁的心，而圣洁的心靠信得来。

“知道人心的 神也为他们作了见证，赐圣灵给他们，正如给我们一样；又借着信（洁

净）了他们的心，并不分他们我们。”（徒 15:8-9）

“愿赐平安的 神亲自使你们（全然成圣）！又愿你们的灵与魂与身子得蒙保守，在我们

主耶稣基督降临的时候，完全无可指摘！那召你们的本是信实的，他必成就这事”（帖前

5:23-24）。

4）圣灵的果子

“圣灵所结的果子，就是仁爱、喜乐、和平、忍耐、恩慈、良善、信实、温柔、节制。

这样的事没有律法禁止。凡属基督耶稣的人，是已经把肉体连肉体的邪情私欲同钉在十字架

上了。”（加 5:22-24）

每天圣灵充满，才能天天结出丰盛的圣灵之果。

5）善果

“好叫你们行事为人对得起主，凡事蒙他喜悦，在一切（ ）事上结果子，渐渐地多知

道 神。”（西 1:10）

“惟独从上头来的智慧，先是清洁，后是和平，温良柔顺，满有怜悯，多结善果，没有

偏见，没有假冒。”（雅 3:17）



35

结善果的人生既是在世上成为盐和光的人生（太 5:13-15），是最强有力的传道桥梁。

6）福音的果子

“这福音传到你们那里，也传到普天之下，并且结果，增长，如同在你们中间，自从你

们听见福音，真知道 神恩惠的日子一样。”（西 1:6）

属灵的利未人，门徒的本职工作是传扬耶稣基督的福音。

“使我为外邦人作基督耶稣的仆役，作 神福音的祭祀，叫所献上的外邦人，因着圣灵

成为圣洁，可蒙悦纳。”（罗 15:16）

应走向万民传福音，也要使门徒去传福音。

“所以，你们要去，使万民作我的门徒，奉父、子、圣灵的名给他们施洗。”（太 28:19）

7）奉献的果子

“我并不求什么馈送，所求的就是你们的果子渐渐增多，归在你们的账上。”（腓 4:17）

“万军之耶和华说：你们要将当纳的十分之一全然送入（ ），使我的家有粮，以此试

试我，是否为你们敞开天上的（ ），倾福与你们，甚至（ ）。”（玛 3:10）

十一奉献是悔改者的证据，也是果子。不献十分之一的人是金钱的奴隶，是不悔改的偶

像崇拜者。贪婪就与拜偶像一样（西 3:5）。一个人不能事奉两个主（路 16:13）。

“因为你的财宝在哪里，你的心也在那里。”（太 6:21）

“首先初熟之物和一切所献的供物要归给（ ）。你们也要用初熟的麦子磨面给（ ）；

这样，福气就必临到你们的家了。”（结 44:30）

“在道理上受教的，当把一切需用的供给（ ）的人”（加 6:6）。

8）嘴唇的果子

“我们应当靠着耶稣，常常以（ ）为祭献给 神，这就是那承认主名之人嘴唇的果

子。”（来 13:15）

“当用诗章、颂词、灵歌彼此（ ），（ ）地赞美主。凡事要奉我们主耶稣基督

的名常常感谢父 神。”（弗 5:19-20）

“我的舌头要终日论说你的公义，时常（ ）你。”（诗 35:28）

“主啊，我要在万民中（ ）你，在列邦中（ ）你！”（诗 57:9）

仅用我们的能力和努力是不可能结果子的。

“我是葡萄树，你们是枝子。常在我里面的，我也常在他里面，这人就多结果子；因为

离了我，你们就不能做什么。”（约 15:5）

“都因 神的道和人的祈求成为圣洁了。”（提前 4:5）

但我们也要分外地殷勤。

“正因为这缘故，你们要( )；有了信心，又要加上德行；有了德行，又要加上

知识；有了知识，又要加上节制；有了节制，又要加上忍耐；有了忍耐，又要加上虔敬；有

了虔敬，又要加上爱弟兄的心；有了爱弟兄的心，又要加上爱众人的心。你们若充充足足地

有这几样，就必使你们在认识我们的主耶稣基督上不至于闲懒不结果子了。”（彼后 1:5-8）

《提问》阅读约翰福音 15 章 1-8 节，并回答下列问题。
“我是真葡萄树，我父是栽培的人。凡属我不结果子的枝子，他就剪去；凡结果子的，

他就修理干净，使枝子结果子更多。现在你们因我讲给你们的道，已经干净了。你们要常在

我里面，我也常在你们里面。枝子若不常在葡萄树上，自己就不能结果子；你们若不常在我

里面，也是这样。我是葡萄树，你们是枝子；常在我里面的，我也常在他里面，这人就多结



36

果子。因为离了我，你们就不能做什么。人若不常在我里面，就像枝子丢在外面枯干，人拾

起来扔在火里烧了。你们若常在我里面，我的话也常在你们里面；凡你们所愿意的，祈求就

给你们成就。你们多结果子，我父就因此得荣耀，你们也就是我的门徒了。”（约 15:1-8）

1）耶稣在葡萄树的比喻中说了两种枝子，这两种枝子是什么？（2节）

2）“现在你们因我讲给你们的道，已经干净了”（15:2）是什么意思？

3）离了耶稣，门徒能做的事是什么？（5 节）

4）多结果子的路是什么？（5节）

5）‘在耶稣里面’指的是什么样的生活？（7 节）

6）归荣耀给神的路是什么？（8 节）

7）为了道在生活中结果子，我具体做过什么样的努力呢？

5. 门徒的赏赐

主忠心的门徒是与主同受苦难的人。

“你要和我同受苦难，好像基督耶稣的精兵。凡在军中当兵的，不将世务缠身，好叫那

招他当兵的人喜悦。”（提后 2:3-4）

主忠心的门徒就当舍己，天天背起自己的十字架跟从主。

“耶稣又对众人说：若有人要跟从我，就当( )，天天( )他的十字架来跟从我。”

（路 9:23）

忠心的门徒为他人费财费力。

“我也甘心乐意为你们的灵魂( )。难道我越发爱你们，就越发少得你们的爱吗？”

（林后 12:15）

在哥林多后书 4章 17 节中保罗说“我们所受的苦楚”而不是“我所受的苦楚”。在这里，

‘我们’是指那些像保罗一样的、如同仆人般侍奉他人的忠心的门徒。

“我们原不是传自己，乃是传基督耶稣为主，并且自己因耶稣作你们的仆人。”（林后 4：

5）

因此，天天跟从主的忠心的门徒，可以把那些苦楚当成“至轻的苦楚”。其理由如下：

第一，与我们所犯的重罪相比，我们所受的苦楚可以说是至轻的。

“基督耶稣降世，为要拯救罪人。这话是可信的，是十分可佩服的。在罪人中我是个罪

魁。”（提前 1:15）

“因为凡遵守全律法的，只在一条上跌倒，他就是犯了众条。原来那说‘不可奸淫’的，

也说‘不可杀人’；你就是不奸淫，却杀人，仍是成了犯律法的。”（雅 2:10-11）

第二，比起耶稣为救赎我们这些罪人所遭受的苦难，我们所受的苦楚可以说是至轻的。

第三，通过患难，我们在信仰和人格上有了进步和发展，这是极重的，我们所受的患难

与之相比是至轻的。

“我受苦是与我有益，为要使我学习你的律例。”（诗 119:71）

第四，与将来我们要得着的荣耀的重量相比，我们所遭受的苦楚可以说是至轻的。

“我们这至暂至轻的苦楚，要为我们成就极重无比、永远的荣耀。原来我们不是顾念所

见的，乃是顾念所不见的；因为所见的是暂时的，所不见的是永远的。”（林后 4:17-18）



37

第五，比起将来我们要得享的永远的荣耀，我们所遭受的患难可以说是至轻的。

“我们既是这样爱你们，不但愿意将 神的福音给你们，连自己的性命也愿意给你们，

因你们是我们所疼爱的。弟兄们，你们纪念我们的辛苦劳碌，昼夜做工，传 神的福音给你

们，免得叫你们一人受累。”

越像主，越有信誉

“也为我的命将自己的颈项置之度外。不但我感谢他们，就是外邦的众教会也感谢他们。”

（罗 16:4）

即便是黑帮匪类也会滴血盟誓同甘共苦、生死与共。更何况是得享永生，得到天国恩典

的我们呢，我们怎能不舍己爱门徒们呢？难道我们还不如犯罪集团的匪类吗？

亲爱的弟兄姊妹，你们信耶稣吗？爱耶稣吗？尽心去奉他为主吗？那么，作为门徒的你

们即使在生命中遭受任何苦难，都没有理由夸大评价该苦难。希望你们也可以像保罗一样告

白说那是‘至轻的患难’。作为门徒我们有充分的理由把门徒所遭受的患难看做‘至轻的患

难’，希望你们不愧为门徒，刚强壮胆，怀着盼望生活。

“我将这些事告诉你们，是要叫你们在我里面有平安。在世上，你们有苦难；但你们

可以放心，我已经胜了世界。”（约 16:33）

《提问》在听从神话语的过程中，我是否因生活和经济上的压力以及忧虑而放
弃过呢？在听从神话语的过程中，我是否有过为了肉体的快乐和俗世的诱惑而
放弃的时候呢？

义的苦难

我们的苦难是耶稣的苦难，耶稣的苦难是我们的苦难。保罗一度粗暴地逼迫过信耶稣的

人。然而，正当他杀气腾腾地奔向大马士革的时候，耶稣向他显现。你们知道耶稣跟他说的

第一句话是什么吗？是“扫罗！扫罗！你为什么逼迫我？”。听到此话，扫罗吓了一跳，他

认为自己只是逼迫了信耶稣的人，而从没想过自己是在逼迫耶稣。但耶稣却把圣徒在这世上

因信基督耶稣而受的逼迫看作了主自己受的苦。

各位！你们今天是否也因耶稣而受苦呢？请忍耐坚持！让我们看一下彼得的告白：“倒

要欢喜；因为你们是与基督一同受苦，使你们在他荣耀显现的时候，也可以欢喜快乐。”（彼

前 4:13）

主在山上宝训时说：“人若因我辱骂你们，逼迫你们，捏造各样坏话毁谤你们，你们就

有福了！应当欢喜快乐，因为你们在天上的赏赐是大的。在你们以前的先知，人也是这样逼

迫他们。”（太 5:11-12）

忠心的门徒在今世也得百倍的祝福。

“耶稣说：我实在告诉你们，人为我和福音撇下房屋，或是弟兄、姊妹、父母、儿女、

田地，没有不在今世得百倍的，就是房屋、弟兄、姊妹、母亲、儿女、田地，并且要受逼迫，

在来世必得永生。”（可 10:29-30）

忠心的门徒，主常与他们同在，因此能战胜世界和撒旦的攻击与试探，在任何苦难、患

难、难处中也都可以得胜。

“凡我所吩咐你们的，都教训他们遵守，我就常与你们同在，直到世界的末了。”（太

28:20）

“然而，靠着爱我们的主，在这一切的事上已经得胜有余了。”（罗 8:37）

永远的冠冕



38

主准备了最高的奖赏-永远的冠冕等候我们。我们可以通过以下话语来确信。

1）（所夸的）的冠冕

“我们的盼望和喜乐，并所夸的冠冕是什么呢？岂不是我们主耶稣来的时候、你们在他

面前( )吗？”（帖前 2:19）

☞ 完成太 4:19 时，将赏赐给我们所夸的冠冕（帖前 2:19）。赐给那些拯救灵魂的人。

2）（荣耀的）冠冕

“务要牧养在你们中间 神的群羊，按着 神旨意照管他们；不是出于勉强，乃是出于甘

心；也不是因为贪财，乃是出于乐意；也不是辖制所托付你们的，乃是作群羊的榜样。到了

牧长显现的时候，你们必得那永不衰残的( )。”（彼前 5:2-4）

☞ 当我们好好牧养时，赐予荣耀的冠冕。作为小组组长好好事奉并繁殖时赐予。

3）（不能坏的）冠冕

“凡较力争胜的，诸事都有节制，他们不过是要得能坏的冠冕；我们却是要得( )

的冠冕。所以，我奔跑不像无定向的；我斗拳不像打空气的。我是攻克己身，叫身服我，恐

怕我传福音给别人，自己反被弃绝了。”（林前 9:25-27）

☞ 要做好自我管理，攻克己身，叫身服我。

4）（生命的）冠冕

“忍受试探的人是有福的，因为他经过试验以后，必得( )的冠冕；这是主应许给那

些爱他之人的。”（雅 1:12）

“仰望为我们信心创始成终的耶稣。他因那摆在前面的喜乐，就轻看羞辱，忍受了十字

架的苦难，便坐在 神宝座的右边。那忍受罪人这样顶撞的，你们要思想，免得疲倦灰心。”

（来 12:2-3）

☞ 生命的冠冕。任何试探都要信靠耶稣克服得胜。

5）（公义的）冠冕

“从此以后，有( )的冠冕为我存留，就是按着公义审判的主到了那日要赐给我的；

不但赐给我，也赐给凡爱慕他显现的人。”（提后 4:8）

“因为我们众人必要在基督台前显露出来，叫各人按着本身所行的，或善或恶受报。”

（林后 5：10）

☞ 完成使命时

冠冕是因完成了神所托付的事而得着的最蒙福的奖赏。救人、培养事工、坚立神国的事

才是人生最有价值的。

“日有日的荣光，月有月的荣光，星有星的荣光；这星和那星的荣光也有分别。“（林前

15:41）

努力守住赏赐，不要被夺去。冠冕是忠心的仆人得到的最高的赏赐。

（1）有撒旦的势力要夺去神要赐给忠心仆人的赏赐。（启 3:11）仇敌魔鬼。

（2）要谨慎，睁开眼睛持守赏赐，不至于被夺去（西 2:8）

（3）要得着满足的赏赐（约二 1:8）

跟从主的人（太 16:21-28）



39

本文中耶稣事先告知门徒说会受苦、被杀，并在第三日复活。这是在告诉门徒，耶稣的

做工中受苦并钉在十字架被杀是重要的事情。听到这些话，门徒们大吃一惊，尤其是彼得当

即就挽留说那些苦难或死亡必不临到你身上。于是耶稣责备彼得说：“撒旦，退我后边去吧”。

耶稣指出了根本性的错误，说彼得不体贴神的意思，只体贴人的意思，并把彼得看做撒旦。

这是在责备彼得怎可不想顺从神的意思，反而顺从人的意思呢。

第一，背起十字架

有个人背着十字架走的时候，边走边发出怨言说太重了，这时从山顶传来巨大声音说：

“若觉得你的十字架太沉重，那就放下你的十字架，任意选一个符合你心意的来背吧。”于

是，他就放下了背上的十字架，环顾周围，看到了很多别的十字架。这时，一个小的十字架

映入眼帘，那是一个光彩夺目的、用黄金宝石做成的十字架。但那个十字架太沉了，根本就

台不起来。往旁边一看，又看到了比那个稍微大一些的十字架，那个十字架用鲜花做了满满

的装饰，香气也扑鼻而来。然而，当他要背起那个十字架的时候，鲜花上布满的刺刺痛了他，

根本无法抬起来。于是又挑选别的十字架，如此挑挑拣拣之后最终仍然背起了自己放下来的

那个十字架。他觉得还是自己刚开始背的十字架最好，并毫无怨言的努力背着十字架走了。

本文 24 节：“于是耶稣对门徒说：若有人要跟从我，就当舍己，背起他的十字架来跟从

我。”

《应用提问》
1）我是否在不背着十字架的情况下，轻松的跟从主呢？

2) 目前，我觉得很难背起的十字架是什么呢？

第二，要弃绝否认自己

弃绝自己并不是一件容易的事，因我们首先考虑到的常常是自己。有没有过因不是我的

想法、我的意愿、我的方式而去阻碍教会引起纷争，遮挡神荣耀的情况呢？我们应当弃绝自

己。

本文 24 节中说：“若有人要跟从我，就当弃绝（否认）自己”。在这里‘弃绝’是什么

意思呢？

第三，要记得那时候

有个富翁死后进了天国。他了解到天国有为基督徒准备的漂亮的房子，于是请求天使给

他看自己将要居住的房子。天国里到处都是漂亮无比的住宅。每当经过漂亮的房子他都会问

天使，这是不是为我准备的房子呢？但天使却每次都在摇头。经过华丽的住宅之后，房子的

质量开始逐渐下降，而富翁也开始焦躁不安。

“是不是您记错了，我们刚才是不是错过了？”天使强硬的回答说：“不是。”终于到了

一个简陋的几乎马上要倒塌的房子前。“这就是你要居住的房子。”富翁吓得几乎要晕倒。“不

会的，我们经过了那么多漂亮华丽的房子，为什么我的房子不是那些漂亮的房子，反而是如

此简陋的房子呢？”“迄今为止，你在世间投资到天国的也仅够造出这座房子。”

本文 27 节中说：“人子要在他父的荣耀里，同着众使者降临；那时候，他要照各人的行

为报应个人。”在这里“报应”是什么意思呢？

‘报应’原文是‘ajpodwvsei’，有‘给予补偿’的意思。就是说会赏赐那些弃绝自己，

背起十字架跟从主的人。主说为主丢掉生命献身的人将要得着生命。即，跟从主的人不仅有

赏赐，还有永生的生命。所以要铭记跟从主的道路绝没有后悔，是有价值的。弃绝自己，全

然跟从主的人，相信必会同享基督的荣耀。



40

“腓力下撒玛利亚城去，宣讲基督。众人听见了，又看见腓力所行的神迹，就同心合意

地听从他的话。”（徒 8:5-6）

“腓力就开口从这经上起，对他传讲耶稣。二人正往前走，到了有水的地方，太监说：

看哪，这里有水，我受洗有什么妨碍呢？”（徒 8:35-36）

“亲爱的弟兄啊，你们是客旅，是寄居的。我劝你们要禁戒肉体的私欲；这私欲是与灵

魂争战的。你们在外邦人中，应当品行端正，叫那些毁谤你们是作恶的，因看见你们的好行

为，便在鉴察的日子归荣耀给 神。”（彼前 2:11-12）

你有没有从他人口中听过例如“认识你的人，一定会因你相信你所信靠的神”这样的话

呢？

有一天，Charles Wesley 牧师与那些再过几个小时就要被执行死刑的死刑犯一起度过

了一个晚上。虽然是短暂的时间，但对于那些死刑犯来说，那是改变他们永生之地的宝贵的

时间。死囚们确信基督为了他们而死，并等待迎接他们去天国的信心走向了刑场。这么短的

时间里，如何能发生这样的事情呢？那是因为 Charles Wesley 是一位真正的基督徒。真正

的基督徒身上有着看不见的强大能力。那是能把周围的人引到基督面前的力量。你有这种能

力吗？

“主啊，求您恩待帮助我们成为真正的基督徒，以至于即使我们不勉强他们信主，也因

他们看见我们的生活态度而越来越多的人信靠主。”

如果你正在为某个特定人的救恩问题祷告，那么请你首先检查一下你是否是真实的基督

徒。若要传福音，就要活的像一个真正的基督徒。希望你们成为耶稣的真门徒，弃绝自己跟

从主。背起自己所要背负的十字架跟从到底。奉主的名祝福你们，牢记主将赏赐我们的那时

刻，尽心尽力的去跟从主，成为蒙福的圣徒。

【研究与讨论】

本文：太 5:3-12

* 虚心的人（3节）：认识到自己的无能，惟渴慕神的人。

* 哀恸的人（4节）：痛悔自己的罪，悔改的人。

* 饥渴慕义的人（6节）： 渴慕神的义和救恩的人。

* 怜恤人的人（7 节）：即使流血也用爱饶恕的人。

* 清心的人（8节）： 不伪善的、拥有真诚而圣洁的心的人。

* 为义受逼迫的人（10 节）： 为神国的事而遭受苦难的人。

1）圣经上说的真正的福是什么？你正享受着上诉的福分吗？

2）为义受逼迫的人有哪些福分呢？（10 节）



41

应用 & 作业

当认识到的

需要调整的

当感恩与

赞美的

当实践的

需要祷告的

作

业

背诵经文 忠诚—太 25:21

教育—提后 3:16-17

读 经 提后 3:16-17

祷 告 求主帮助我，与罪征战到底！

阅读与其他



42

引人思考的喻道故事

Hudson Taylor 也经历了深入灵魂的试炼。结束了在中国的六年事奉之后，他以病弱的

身躯与家人一起定居在了伦敦东部的一个贫民区。他隐居在这里，减少外事，与朋友们疏远，

过着专注于祷告和忍耐的生活，度过了漫长的五年。当时的记录中有这样一段话：“如果没

有那隐居数年间的成长和试炼，青年的幻想和热情也就不会成长至成熟的指导力。我用信仰

和信实、献身和自我牺牲、不断的努力、忍耐坚持的祷告度过了五年。最重要的是，进行了

孜孜不倦跟从主的属灵训练。在这里逐渐转变成不按所看到的生活，而是按信心生活的人。

且从心灵深处有了无法言喻的确信，惟要抓住神，惟要依赖信靠他的信心。”

神喜悦这种纯粹的信仰。在过隐匿生活的那段时间，随着岁月的流逝，能放下心中包袱

的路也仅有祷告。终于，训练结束的当口，中国内地出现了宣教会。虽以渺小的规模启动，

但以此为根，展开了用福音灌满中国的惊人的宣教活动。

我是何种器皿呢？

神用地上的尘土造了人。在这里我们就有疑问，人是照着神的形象被造的，那么神造人

的时候为什么不用骨或金银宝石等贵重之物来造，反而用尘土呢？其理由，一是因土是装生

命的器皿。所有有生命的，落在土里，其生命就会发芽，开花，结果子。孕育着新的生命。

用土造人是为了让我们知晓神是生命的主，我们要认识主。又因土教给我们什么是爱。土不

排斥任何东西，任何东西落在土里，它都会去拥抱他，然后用自己的身体分解他，用牺牲自

己来成全他人生命。这就是土教给我们的爱。是在告诉我们，人类是不能独自生活的存在，

神是爱的根本，我们要爱神，爱邻居。

林后 4：7 节中说：“我们有这宝贝放在瓦器里，要显明这莫大的能力是出于 神，不是

出于我们。”

我们本是如瓦器般易碎软弱的存在。尤其是显露在罪里的人，像风前残烛一样摇曳不定，

如同风吹动的芦苇。人是瓦器般软弱的，轻易屈服于世间的诱惑。神知道我们的软弱，于是

第

四

课

被神使用的门徒

本文 提后3:16-17 背诵圣经
● 忠心-太 25:21

● 教育-提后 3:16-17

作业检查

检查标记 完成=○ 部分=△ 没做=×

读 经

背 诵

实习及其他

复习问题
1. 请说一下耶稣的门徒训练方法。

2. 请说明门徒的补偿。

学习目的
1. 了解走门徒道路的圣徒所蒙的福是什么。

2. 了解门徒的人生价值和操练的重要性。



43

让我们蒙恩把宝贵的耶稣基督放在我们里面。器皿的效用价值在于它所盛装的是什么，神把

耶稣放在我们里面，使我们成为宝贵的。即便器皿是不足的、软弱的，盛放在里面的东西是

贵重的，就会被珍视。神希望我们成为神喜悦使用的器皿。成为随时能被神使用的器皿，是

蒙福的，是恩典。我们怎样才能在诸多器皿中脱颖而出，成为被神贵重使用的信心的器皿呢？

我们不是主人，器皿若不能被主人使用，那么即便已成为器皿也没有任何用处。我们通

过《门徒的道路》学习圣经，其最终目的是被神使用。那么，如何才能成为被使用的贵重的

金器或银器呢？

被贵重使用的器皿是洁净的器皿

提后 2 章 21 节中说：“人若自洁，脱离卑贱的事，就必作贵重的器皿，成为圣洁，合乎

主用，预备行各样的善事。”器皿是为了盛装食物而造的，但若里面脏了，即使是贵重的金

器银器也不能被使用，然而就算是木器瓦器，只要里面是干净的，就可以被贵重器皿使用。

在这里，洁净指的是什么呢？

1）内心洁净。即内心保有纯粹的福音、心灵洁净的人，他们内心拥有的是福音，而不

是才能、知识、财产、名誉等外在条件。神视这人为宝贵的，并在神的善事上使用他。“人

是看外貌；耶和华是看内心”（撒上 16:7）。神所看的洁净的标准是，是否因信耶稣基督而

得到罪的赦免，有了洁净的心（彼前 1:22）。因信靠耶稣，从不洁的、恶上洁净自己。

2）生活圣洁。“那召你们的既是圣洁，你们在一切所行的事上也要圣洁”（彼前 1:15）。

就是分别为圣的生活。通过敬虔、圣洁的生活，使自己合乎神圣洁的道。是光和盐的生活。

John Calvin 说：“教会是神的工具”。作为神的工具，教会应被神使用。要明白，若教

会不能被神使用，烛台只能被移开。因神是圣洁的，神喜爱圣洁的人。就是说，神喜爱亲

近神、热爱神及他话语的人。

为成为圣洁，需要我们努力的事

从下列经文中我们可以明白：为了圣洁，为了神国的事，我们应该努力做些什么。

说一说我们应该努力做的都有哪些。

“我将你的话藏在心里，免得我（ ）你。”（诗 119:11)

“所以，无论是住在身内，离开身体，我们立了志向，要得主的（ ）。”（林后 5:9）

“在指望中要（ ）；在患难中要（ ）；祷告要（ ）。”（罗 12:12）

“所以，我们务要追求和睦的事与彼此建立（ ）的事。”（罗 14:19）

“所以，我亲爱的弟兄们，你们务要坚固，不可动摇，常常竭力多做主工；因为知道，

你们的劳苦在主里面不是（ ）的。”（林前 15:58）

“又知道所赐给我的恩典，那称为教会柱石的雅各、矶法、约翰，就向我和巴拿巴用右

手行（ ）之礼，叫我们往外邦人那里去，他们往受割礼的人那里去。只是愿意我们纪念

穷人；这也是我本来热心去（ ）的。”（加 2:9-10）

“用和平（ ），竭力保守圣灵所赐（ ）的心。”（弗 4:3）

“靠着圣灵，随时多方祷告祈求；并要在此（ ），为众圣徒祈求。”（弗 6:18）

“我们传扬他，是用诸般的智慧，劝诫各人，教导各人，要把各人在基督里（ ）

地引导 神面前。我也为此劳苦，照着他在我里面运用的大能（ ）。”（罗 1:28-29）

“弟兄们，我们暂时与你们离别，是面目离别，心里却不离别；我们（ ）地想法子，

很愿意见你们的面。”（帖前 2:17）

“操练身体，益处还少；惟独敬虔，凡事都( )，因有今生和来生的应许。这话是



44

可信的，是十分可佩服的。我们劳苦努力，正是为此，因我们的指望在乎永生的 神；他是

万人的救主，更是信徒的救主。”（提前 4:8-10）

“务要( )，无论得时不得时总要专心，并用百般的忍耐、各样的教训责备人，警戒

人，劝勉人。”（提后 4:2）

“这话是可信的。我也愿你把这些事切切实实地讲明，使那些已信 神的人留心做正经

事业。这都是美事，并且( )。”（多 3:8）

“并且我们的人要学习( )，预备所需用的，免得( )。”（多 3:14）

“所以，我们务必( )进入那安息，免得有人学那不信从的样子跌倒了。”（来 4:11）

“你当( )在 神面前得蒙喜悦，作无愧的工人，按着正意分解真理的道”（提后 2:15）。

“正因这缘故，你们要( )；有了信心，又要加上德行；有了德行，又要加上知

识；有了知识，又要加上节制；有了节制，又要加上忍耐；有了忍耐，又要加上虔敬；有了

虔敬，又要加上爱弟兄的心；有了爱弟兄的心，又要加上( )的心。”（彼后 1:5-7）

“切切仰望 神的日子来到。在那日，天被火烧就销化了，有形质的都要被烈火熔化。

但我们照他的应许，盼望新天新地，有义居在其中。亲爱的弟兄啊，你们既盼望这些事，就

当( )，使自己没有玷污，无可指摘，( )见主”（彼后 3:12-14）

《应用》你的薄弱点是哪些方面呢？

《提问》请在下列空白处填写，逐一说明称义和圣洁的差异。

 称义和圣洁的差异

内容 称义(Justification) 圣洁(Sanctification)

根源 耶稣基督为我们的罪舍己 (加 1:4) 耶稣基督的死 (来 13:12)

性质 罪得赦免的恩典 (约一 2:12)

得着方法 信 (徒 15:8-9)

时间
一次得以永远 (来 10:14)

(Once for all time)

恩典维持
我们互相合作(彼后 3:14)

(We cooperate)

状态
内在状态 (来 9:14)

(Internal condition)

洗礼 水洗礼的经验 (徒 19:5)

效力
从二个律的矛盾和罪的势力中获得自由

(罗 8:2)

生命 得着新生命 (约一 5:12)

影响力
能滋润周围人的活水如江河般流出

（约 7:38）

关系 称义的完成 (弗 1:4)

分量
所有基督徒都一样 (多 3:7)

(The same in all christians)

圣灵 开始圣灵的内在充满 (弗 5:18)

天国
获得永生，并无论何时都能进入天国

的资格(约 6:47)



45

称义和圣洁都是神的恩典

信让我们仰望神荣耀的信实。称义的信和圣化的信，并不是互不相同的两种不同的信。

‘圣化’是指成为圣洁或变成与基督一样的形象。除了称义，成为圣洁的圣化也都是神的恩

典。因此，圣洁也是因信得着的，因信是连接恩典的。信连接着恩典，让我们蒙恩，让我们

有了顺从的能力，进而保守世人不因虚妄的夸耀而让恩典成为无效。保罗在加拉太书 2:20

中明确阐述了信和圣化之间的关联性。

“我已经与基督同钉十字架，现在活着的不再是我，乃是基督在我里面活着；并且我如

今在肉身活着，是因信 神的儿子而活；他是爱我，为我舍己。”（加 2:20）

妨碍与神交通的五种障碍物（赛 59:1-2）

当我们想过圣洁的生活时，会有一些障碍物阻碍我们每天过圣洁的生活。如同一个小孩

生病了，就不能好好地长大一样，只有除去阻碍我们与神交通的障碍物，信心才可以很好地

成长。这个世界上最重要的价值就是与神的关系。与神相通，就可以在耶稣基督里万事亨通。

当我们谨守遵行圣经的话语，走圣洁的道路时，我们的生活就会亨通。

“这律法书不可离开你的口，总要昼夜思想，好使你谨守遵行这书上所写的一切话。如

此，你的道路就可以亨通，凡事顺利。我岂没有吩咐你吗？你当刚强壮胆！不要惧怕，也不

要惊惶；因为你无论往哪里去，耶和华-你的 神必与你同在。”（书 1:8-9）

让我们察看一下神与我之间是否存在需要除去的五种障碍物。

1）错误的动机

即使大发热心，内心的动机要纯洁。如今事奉教会或事奉主的我，内心是如何的呢？

“我若将所有的周济穷人，又舍己身叫人焚烧，却没有爱，仍然与我无益。”（林前 13:3）

让我们停下手中的事，省察一下自己。我所做的事奉，是否是为了满足自己，而不是为

了神的国度呢？是否正在以神的名义做着并不是神所要求的事情呢？足以燃烧自己的热心

是非常可贵的，但若那动机不是纯粹的基督的爱，那么就没有任何益处，反而会使他跌倒。

动机要圣洁。很多人热心事奉教会，但他们所求的有可能是自我满足、自己的虚荣、自己的

荣耀、自己的益处。神清楚我们心中所藏的内在动机。“因为他鉴察众人的心，知道一切心

思意念。”（代上 28：9)

主知道我们的一切心思意念，一举一动背后隐藏的所有动机。若该动机是歪曲的，主与

我们的关系就会僵化。

2）机械的信仰生活

“我知道你的行为，你也不冷也不热；我巴不得你或冷或热。”（启 3:15）

形式主义和风格主义削弱了生命和圣灵的感动和光照。刚开始的时候很热烈常感动，但

随着时间的流逝会变冷或习以为常。因圣灵的感动而发出的热情和活力渐渐消失，只剩下人

为的、枯燥的组织和管理。这也是耶稣斥责当时的最高宗教领袖法利赛人的原因。因他们过

着形式化的宗教生活。基督徒最大的诫命不是律法本身而是真正的爱。即尽心尽性尽意去

爱神，也要爱人如己（太 22:37-39）。这是以圣洁的恩典事奉神。即使我们从早到晚热心去

事奉教会，但如果其中缺了热爱神的心，那么就没有任何用处。所以忙碌地工作固然重要，

但如果觉得自己陷入了风格主义，即感到枯燥厌烦......那么就算把万事放在一边做禁食祷

告，也要进入到与神的深交中。



46

3）神秘主义态度

“当时，有几个文士和法利赛人对耶稣说：夫子，我们愿意你显个神迹给我们看。耶稣

回答说：一个邪恶淫乱的世代求看神迹，除了先知约拿的神迹以外，再没有神迹给他们看。”

（太 13:38-39）

耶稣为什么说除了约拿的神迹以外再没有神迹给他们看呢？

耶稣医治了无数的病人、瞎子、聋子和被鬼附身人，但为什么忽略了这些神迹呢？因弥

赛亚降临于世的最终目的不是为了行一些这样的神迹。这些神迹即使不是弥赛亚也是可行的。

但有一种神迹，仅有弥赛亚才可行，就是‘约拿的神迹’。那么，‘约拿的神迹’是什么样的

神迹呢？

那就是三天在鱼腹里之后活过来的神迹。是预表耶稣被钉十字架并三日后复活的‘约拿

的神迹’。如果不是从死里复活，战胜死亡以生命活过来的，就不是弥赛亚。弥赛亚来到这

个世上是为了‘征服死亡’。他用自己的生命救赎了我们，代替我们用自己的生命付了罪的

工价，征服了死亡。亚当之后，惟有从圣灵怀孕而生的无罪的耶稣才可代赎我们。背起人类

所有的罪，替我们而死并从死复活的耶稣基督的复活是比约拿的神迹更加完美的神迹。是真

神迹，也是最大的神迹。复活是超越时间和空间，给每个人带来永恒生命的神迹，所以是最

大的神迹。这个真理是神万世以前预定的，隐藏在奥秘中的‘神奥秘的智慧’（林前 2:7）。

这个智慧超过了所罗门的智慧。所罗门的智慧是有限的，但耶稣基督的智慧是超越无限的永

恒的智慧。所以比约拿更大，比所罗门更大的是耶稣基督。我们要追逐彰显耶稣基督、证明

耶稣基督的神迹。

4）缺乏对神的知识（无知）

“我的民因无知识而灭亡。你弃掉知识，我也必弃掉你，使你不再给我作祭司。你既忘

了你 神的律法，我也必忘记你的儿女”（何 4:6）。

人灭亡是因没有真知识。人之所以灭亡是因为没有‘只有相信耶稣才能得救’的知识。

对神的知识，不仅让我们认识神，还让我们更加了解自己。加尔文说：“人若不认识神，就

不认识自己。”意识是说，只有深切认识神的人，才会清楚自己存在的理由和生活的目的以

及将要走的道路。

“我喜爱良善，不喜爱祭祀；喜爱认识 神，胜于燔祭。”（何 6:6）

要小心，虽然虔心敬拜（祭祀、燔祭），但因缺乏知识而误入歧途。

5）故意犯罪

罪必将带来断绝（死亡），带来与神关系的断绝。即，通道被堵上。因此，无论付出怎

样的牺牲，我们都要解决罪的问题。犯了罪就会产生两种情绪。

成圣的深层真理

耶稣基督为赎我们的罪，为我们代死，而我们因信被称义，蒙恩成为神永生的子女，但

使徒保罗如呐喊般表白说，自己的内心深处依然在与罪恶交战。

“因为按着我里面的意思，我是喜欢 神的律；但我觉得肢体中另有个律和我心中的律

交战，把我掳去，叫我附从那肢体中犯罪的律。”（罗 7:22-23）

于是使徒保罗这样呐喊挣扎：“我真是苦啊！谁能救我脱离这取死的身体呢？”（罗 7:24）

但又突然在 7章的最后一节 25 节中改变语气说：“感谢 神，靠着我们的主耶稣基督就能脱

离了。”表达了在耶稣基督里得胜的喜悦。宣告说：

“如今，那些在基督耶稣里的就不定罪了。”



47

[There is] therefore now no condemnation to them which are in Christ Jesus, who

walk not after the flesh, but after the Spirit.

“因为赐生命圣灵的律，在基督耶稣里释放了我，使我脱离罪和死的律了。”

For the law of the Spirit of life in Christ Jesus hath made me free from the

law of sin and death.(罗 8:1-2)

《提问》
在罗马书 7章 22-24 节中仍在呐喊：“我真是苦啊！”的人，如何会没有任何解释地，突

然在罗马书 8 章 1-2 节宣告胜利呢？

《提问》 在罗马书 8 章 2 节中所说的‘生命圣灵的律，罪和死的律’中，‘律’
是什么意思呢？

新人

“就要脱去你们从前行为上的旧人，这旧人是因私欲的迷惑渐渐变坏的；

That ye put off concerning the former conversation the old man, which is corrupt

according to the deceitful lusts;

又要将你们的心志改换一新，

And be renewed in the spirit of your mind;

并且穿上新人；这新人是照着 神的形象造的，有真理的仁义和圣洁。”

And that ye put on the new man, which after God is created in righteousness and

true holiness.

当我们迎接耶稣为主的时候，圣灵就会临到我们里面。圣灵是有人格的，临到我们里面

的时候也会带着他的人格。圣灵与耶稣是一样的，所以住在我们里面的圣灵得人格和耶稣的

人格是一样的。我们称中保者-道成肉身的耶稣的人格为第二个人的人格。所以，圣灵带进

我们里面的这个第二个人的人格为新人。新人用英语是‘New Person’，即为新的人格。拥

有这个新人格的新人与圣灵的人格是完全一样的。“叫我们既脱离世上从情欲来的败坏，就

得与 神的性情有分”（彼后 1:4）。新人的本体是与主联合的有着新灵的新造的人（林后 5:17）。

因此我的本体的本质是圣洁的。“与主联合的，便是与主成为一灵”（林前 6:1）

“因此，他已将又宝贵又极大的应许赐给我们。”

也与耶稣的人格是完全一样的。在这里“性情”指的是，天生的“性向”、“性质”或本

来的“用途”、“本质”、“本性”。与圣灵成为一体的我们的本体，即真正的我是充满神的本

性的。进到耶稣基督里的神的子女，旧的本性（旧的自我，遗传的罪）因着耶稣的救赎已经

消失（来 10:10,13:12），现在神子女的里面存在的是神的本性（divine nature）。因此，

神的百姓得以在生活中见证神。

“经上也是这样记着说：‘首先的人亚当成了有灵的活人’；末后的亚当成了叫人活的灵。

但属灵的不在先，属血气的在先，以后才有属灵的。头一个人是出于地，乃属土；第二个人

是出于天”（林前 15:45-47)。

脱去旧人，穿上新人，过着新人的生活，是与复活的基督联合的生活，是复活的生活。

成圣的生活是复活的生活。如此生活的时候，就会成就罗 8 章 2 节的话语。而我们的课题是：

通过话语和祷告被圣灵充满，与复活的基督联合，持续过着圣灵充满的生活。



48

成圣的训练

利未记 11 章区分了人可吃的食物和不可吃的食物。当然，这是与肉身的生活有直接关

系的，也是肉身生活中所必需的。与此同时，这章话语也告诉我们，作为神的百姓，在属灵

上要过着敬虔的、圣洁的生活。人类生存最基本的三要素为衣、食、住，其中食物又是最为

重要的。通过区分洁净和不洁净的食物，让人择食而吃，实在通过食物来训练人分别为圣。

只可吃蹄分两瓣、倒嚼的走兽，猪肉不可吃，有翅有鳞的鱼类可吃，雀鸟中食肉为主的不可

吃等。甚至具体介绍了名字，告诉百姓哪些走兽可吃哪些走兽不可吃。鱼和雀鸟也是一样的。

大致上，走兽中不可吃的是残忍的走兽、不洁净的走兽；鱼或雀鸟中可吃的也是洁净的、吃

洁净食物的雀鸟。这些区分都与神百姓肉体的、属灵的洁净生活有关。在面对食物，以色列

百姓首先要想到的是神，想到神的话语。如今的我们也是一样的，当我们随从肉体时是不

洁净的，随从属天的灵时是洁净的。在每一天，每一个瞬间，分别为圣的意念和心既是属

灵的争战。

“因为，随从肉体的人体贴肉体的事；随从圣灵的人体贴圣灵的事。体贴肉体的，就

是死；体贴圣灵的，乃是生命、平安。原来体贴肉体的，就是与 神为仇；因为不服 神的律

法，也是不能服，而且属肉体的人不能得 神的喜欢。”（罗 8:5-8)

属肉体和属灵之人的特征比较

‘属肉体的即属灵上的婴孩’和‘属灵上成熟的属灵之人’有何不同呢？

考虑到篇幅，只整理了 24 种。不随从肉体，随从圣灵是‘门徒的道路’。

1. 随从肉体的自矜，但随从圣灵的只归荣耀给耶稣。

蒙神丰富恩赐的哥林多教会圣徒们，在得到神的恩赐后，把神的恩赐当作他们自己的夸

耀，自傲自己所得的恩赐是最好的。越有恩赐越好，但哥林多教会的圣徒却很少有得到圣灵

赐予的圣洁恩典的。圣灵的恩典可以让人脱去从前的旧人，而圣灵的恩赐则造就人适合做事，

有能力。我们可以在哥林多教会中找到相关例子。

2. 随从肉体的，好与他人做比较，有强烈的嫉妒、纷争（林前 3:3）。而随从圣灵的，

先尊重他人，抬高他人，包容他人。

“你们仍是属肉体的，因为在你们中间有嫉妒、纷争，这岂不是属乎肉体、照着世人的

样子行吗？”（林前 3:3）

经上说，嫉妒和纷争是比愤怒更加恶毒的。

“心中安静是肉体的生命；嫉妒是骨中的朽烂。”（箴 14:30）

有强烈妒嫉心的人，看到比自己强或拥有自己所没有的人，就会想把他拉下来或贬损他。

而属灵的人却会处事谦逊，如同推举约书亚的迦勒，推选保罗的巴拿巴。尤其会尊重神所立

的属灵的领袖。

“那善于管理教会的长老，当以为配受加倍的敬奉；那劳苦传道教导人的，更当如此。”

（提前 5:17）

3. 随从肉体的无力接受属灵的真理，而随从圣灵的则善于接受属灵的真理。

就是使徒保罗写给属肉体的哥林多教会圣徒的内容。

“弟兄们，我从前对你们说话，不能把你们当作属灵的，只得把你们当作属肉体，在基

督里为婴孩的。我是用奶喂你们，没有用饭喂你们。那时你们不能吃，就是如今还是不能。

你们仍是属肉体的，因为在你们中间有嫉妒、纷争，这岂不是属乎肉体、照着世人的样子行

吗？”（林前 3:1-3）



49

因哥林多的圣徒有很多是随从肉体的，因此只能用奶喂他们。而随从圣灵的可以吃干粮，

即为基督和福音遭受苦难、牺牲。

4. 随从肉体的情绪波动很大，而随从圣灵的则充满平安。

属肉体的，虽信耶稣但因内在的罪性和住在他里面的圣灵之间有激烈的属灵交战，所以

信仰的起伏很大。因随从罪的外体和随从神的内心之间有激烈的交战。

“但我觉得肢体中另有个律和我心中的律交战，把我掳去，叫我附从那肢体中犯罪的律。

我真是苦啊！谁能救我脱离这取死的身体呢？”（罗 7:23-24）

5. 随从肉体的喜欢结党，而随从圣灵的比起人或组织更重视神的旨意和神的国。

“你们仍是属肉体的，因为在你们中间有嫉妒、纷争，这岂不是属乎肉体、照着世人的

样子行吗？”（林前 3:3）

6. 随从肉体的人心里充满对生活的担心和忧虑、恐惧，随着环境的变化起伏很大；而

随从圣灵的人则可以在任何环境下都处在心灵的天国。

因忧虑和不安，在基督耶酥里不喜乐也是一种罪，他违背了神的旨意（帖前 5:18）。把

问题想得比神还大，不信靠神，反而要自己主管一切而产生的罪恶。“所以，不要为明天忧

虑，因为明天自有明天的忧虑；一天的难处一天当就够了。”（太 6:34）

7. 随从肉体的，因属灵上的软弱，难以克服危机和困难；而随从圣灵的人则因心里刚

强，经得住危机和困难。

“我还有末了的话：你们要靠着主，倚赖他的大能大力作刚强的人。”（弗 6:10）

8. 随从肉体的人凭着血气做事，顽梗；而随从圣灵的人则柔顺温柔。

“就不可硬着心，像在旷野惹他发怒、试探他的时候一样。”（来 3:8）

9. 当受到人格上的侮辱或误会时，随从肉体的人忍受不了；而随从圣灵的人则忍辱藏

羞，效法耶稣的性情。

“愚妄人的恼怒立时显露；通达人能忍辱藏羞。”（箴 12:16）

“我的弟兄们，你们落在百般试炼中，都要以为大喜乐；因为知道你们的信心经过试验，

就生忍耐。但忍耐也当成功，使你们成全、完备，毫无缺欠。”（雅 1:2-4）

10. 随从肉体的人为了得到人们的认可，讲究体面和外表，想讨人喜欢；而随从圣灵

的人则只想着神，因此在凡事上诚实，讨神的喜欢。

“你们这假冒为善的文士和法利赛人有祸了！因为你们好像粉饰的坟墓，外面好看，里

面却装满了死人的骨头和一切的污秽。”（太 23:27）

“你们作仆人的，要惧怕战兢，用诚实的心听从你们肉身的主人，好像听从基督一般。

不要只在眼前事奉，像是讨人喜欢的，要像基督的仆人，从心里遵行神的旨意，甘心事奉，

好像服事主，不像服事人。因为晓得各人所行的善事，不论是为奴的、是自主的，都必按所

行的，得主的赏赐。你们作主人的待仆人也是一理，不要威吓他们，因为知道他们和你们同

有一位主在天上，他并不偏待人。”（弗 6:5-9）

“我现在是要得人的心呢？还是要得 神的心呢？我岂是讨人的喜欢吗？若仍旧讨人

的喜欢，我就不是基督的仆人了。”（加 1:10）



50

11. 随从肉体的，轻易被肉体的情欲、眼目的情欲、今生的骄傲诱惑，动摇跌倒；而

随从圣灵的人，以信心战胜情欲和世界。

“因为，凡世界上的事，就像肉体的情欲、眼目的情欲，并今生的骄傲，都不是从父来

的，乃是从世界来的。这世界和其上的情欲都要过去，惟独遵行 神旨意的，是永远常存。”

（约一 2:16-17）

12. 随从肉体的，结出肉体的果子，散发死的气味；而随从圣灵的，则把肉体连同肉

体的邪情私欲同钉在十字架上，结出圣灵的果子，散发耶稣基督的馨香。

“因为情欲和圣灵相争，圣灵和情欲相争，这两个是彼此相敌，使你们不能做所愿意做

的。但你们若被圣灵引导，就不在律法以下。情欲的事都是显而易见的，就如奸淫、污秽、

邪荡、拜偶像、邪术、仇恨、争竞、忌恨、恼怒、结党、纷争、异端、嫉妒、醉酒、荒宴等

类。我从前告诉你们，现在又告诉你们，行这样事的人必不能承受 神的国。圣灵所结的果

子，就是仁爱、喜乐、和平、忍耐、恩慈、良善、信实、温柔、节制。这样的事没有律法禁

止。凡属基督耶稣的人，是已经把肉体连肉体的邪情私欲同钉在十字架上了。”（加 5:17-24）

“感谢 神！常率领我们在基督里夸胜，并借着我们在各处显扬那因认识基督而有的香

气。因为我们在 神面前，无论在得救的人身上或灭亡的人身上，都有基督馨香之气。在这

等人，就作了死的香气叫他死；在那等人，就作了活的香气叫他活。这事谁能当得起呢？”

（林后 2:14-16）

13. 随从肉身的，追求瞬间即过的肉体的情欲、眼目的情欲、今生的骄傲；而随从圣

灵的，则定睛在永恒天国的奖赏，向着标杆直跑。

“因为，凡世界上的事，就像肉体的情欲、眼目的情欲，并今生的骄傲，都不是从父来

的，乃是从世界来的。这世界和其上的情欲都要过去，惟独遵行 神旨意的，是永远常存。”

（约一 2:16-17）

“向着标杆直跑，要得 神在基督耶酥里从上面召我来得的奖赏。”（腓 3:14）

14. 随从肉体的，虽信神，但里面有惧怕；而随从圣灵的，坦然无惧地用圣洁、公义

事奉神。

“爱里没有惧怕；爱既完全，就把惧怕除去。因为惧怕里含着刑罚，惧怕的人在爱里未

得完全。”（约一 4:18）

“叫我们既从仇敌手中被救出来，就可以终身在他面前，坦然无惧地用圣洁、公义事奉

他。”（路 1:74-75）

15. 随从肉体的，容易被自己的情绪或感情所左右；而随从圣灵的，诚心爱主耶稣基

督。

“唉！多民哄嚷，好像海浪匉訇；列邦奔腾，好像猛水滔滔。”（赛 17:12）

“并愿所有诚心爱我们主耶稣基督的人都蒙恩惠！”（弗 6:24）

16. 随从肉体的，有强烈的欲望和执念；而随从圣灵的，通过节制和放下的训练能很

好的放下欲望和执念。

17. 随从肉体的，不长属灵的生命；而随从圣灵的，则充满爱，专心于神所喜悦的事

情上，信心也茁壮成长。

“盼望不至于羞耻，因为所赐给我们的圣灵将 神的爱浇灌在我们心里。”（罗 5:5）



51

“弟兄们，我们该为你们常常感谢 神，这本是合宜的；因你们的信心格外增长，并且

你们众人彼此相爱的心也都充足。”（帖后 1:3）

“这些事你要殷勤去做，并要在此专心，使众人看出你的长进来。”（提前 4:15）

18. 随从肉体的喜欢管理别人，作威作福；而随从圣灵的，则事奉他人，为他人祷告。

“我们原不是传自己，乃是传基督耶稣为主，并且自己因耶稣作你们的仆人”（林后4:5）。

19. 随从肉体的，在凡事上都有诸多的怨言和不满；而随从圣灵的，却会在凡事上感

恩。

“你们也不要发怨言，像他们有发怨言的，就被灭命的所灭。”（林前 10:10）

“凡以感谢献上为祭的便是荣耀我；那按正路而行的，我必使他得着我的救恩。”（诗

50:23）

20. 随从肉体的，因心怀二意而痛苦；随从圣灵的则与神相和。

“你们亲近 神， 神就必亲近你们。有罪的人哪，要洁净你们的手！心怀二意的人哪，

要清洁你们的心！”（雅 4:8）

“但我觉得肢体中另有个律和我心中的律交战，把我掳去，叫我附从那肢体中犯罪的律。

我真是苦啊！谁能救我脱离这取死的身体呢？感谢 神，靠着我们的主耶稣基督就能脱离了。

这样看来，我以内心顺服 神的律，我肉体却顺服罪的律了。”（罗 7:23-25）

“我们既因信称义，就借着我们的主耶稣基督得与 神相和。我们又借着他，因信得以

进入现在所站的这恩典中，并且欢欢喜喜盼望 神的荣耀。”（罗 5:1-2）

21. 随从肉体的，懒惰、急躁、心胸狭窄；而随从圣灵的，殷勤、谨慎、心胸宽宏。

“不轻易发怒的，大有聪明；性情暴躁的，大显愚妄。”（箴 14:29）

“殷勤筹划的，足致丰裕；行事急躁的，都必缺乏。”（箴 21:5）

“你见言语急躁的人吗？愚昧人比他更有指望。”（箴 29:20）

“哥林多人哪，我们向你们，口是张开的，心是宽宏的。你们狭窄，原不在乎我们，是

在乎自己的心肠狭窄。你们也要照样用宽宏的心报答我。我这话正像对自己的孩子说的。”

（林后 6:11-13）

22. 随从肉体的，充满疑惑和不信，就像海中的波浪被风吹翻腾，情绪起伏很大；而

随从圣灵的，在无可指望的时候，仍有平安，因信一心指望帮助我们的神。

“只要凭着信心求，一点不疑惑；因为那疑惑的人，就像海中的波浪，被风吹动翻腾。

这样的人不要想从主哪里得什么。心怀二意的人，在他一切所行的路上都没有定见。”（雅

1:6-8）

“他在无可指望的时候，因信仍有指望，就得以作多国的父，正如先前所说：‘你的后

裔将要如此。’”（罗 4:18）

“但愿使人有盼望的 神，因信将诸般的喜乐、平安充满你们的心，使你们借着圣灵的

能力大有盼望！”（罗 15:13）

23. 随从肉体的，爱骂人，言语粗鲁；而随从圣灵的则言语干净。

“生死在舌头的权下，喜爱它的，必吃它所结的果子。”（箴 18:21）

“若有人自以为虔诚，却不勒住他的舌头，反欺哄自己的心，这人的虔诚是虚的”（雅

1:26）。



52

24. 随从肉体的轻易论断人，谗谤人；而随从圣灵的，有包容理解的心，通过他人的

过犯，省察自己。

“北风生雨，谗谤人的舌头也生怒容”（箴 25:23）

“所以，我们不可再彼此论断，宁可定意谁也不给弟兄放下绊脚跌人之物。”（罗 14:13）

“弟兄们，若有人偶然被过犯所胜，你们属灵的人就当用温柔的心把他挽回过来；又当

自己小心，恐怕也被引诱。”（加 6:1）

怎样才能成长为属灵成熟的人呢？

根据圣经，信仰的成熟是通过神的掌管和人积极成圣而成的。神经过 20 多年的惩戒和

操练，将骗子雅各培养成成熟的人。在使用约瑟、摩西、大卫之前，神曾分别用 13 年、40

年、13 年的时间来操练、改变他们，之后才使用了他们。而扫罗和所罗门却因太过容易、

过快地体会到了世界的荣耀，而轻易就跌倒了。若在信仰还不够成熟的情况下，太过容易、

过快地成功，其崩塌的声音则会更加响亮。因此，人是需要经历苦难和操练的。因此，要求

告神，照亮我们的内心，让我们发现在我们里面不断蠢动的愤怒、欲望、骄傲、嫉妒、恐惧、

懒惰、无力、私自、贪欲和执着，有意识地、积极地用真理、用信心把其拔除掉。

“你们既因顺从真理，洁净了自己的心，以致爱弟兄没有虚假，就当从心里彼此切实

相爱。”（彼前 1:22）

因此，在去往大马士革的途中遇见复活的耶稣，被提到第三层天上，让死人复活的使徒

保罗，如此说道：

“我是攻克己身，叫身服我，恐怕我传福音给别人，自己反被弃绝了。”（林前 9:29）

“弟兄们，我在我主基督耶稣里，指着你们所夸的口极力地说，我是天天冒死。“（林前

15:31）

《提问》对长期仇恨的人，难道会因为为仇恨他人的罪悔改了一两次，就不
会再讨厌他了吗？

悔改和信的连续过程

成圣的过程就是悔改和信的连续过程。若只强调悔改就会感到沮丧，而若只强调信则又

会容易产生法利赛人这样假冒为善的信徒。如同铜钱有两面，悔改和信是同样重要的。因我

们的悔改是信心的悔改（believing repentance），我们的信心是悔改的信心（penitent

faith）。

就像走过约旦河的旧以色列百姓常常记念立在吉甲的十二块石头（书 4:20）并行割礼

一样，要时刻铭记基督徒是新造的人，旧事已过（林后 5:16-17）。如此坚信并战胜罪恶，

使之成为我们呼吸般自然的事。倘若这种圣洁的呼吸进入到你的生活，胜利、自由、平安、

生命将会在你的生命里展开。若不呼吸，生命就会停止。若没有圣洁的呼吸，就会失去圣洁。

若不进行圣洁的呼吸，雅各书只会成为我们不能承受的重担。圣洁是神赐给我们的属天的喜

乐，是这个世界所不能给予我们的（帖前 1:6，犹 1:24）。

“基督既在肉身受苦，你们也当将这样的心志作为兵器，因为在肉身受过苦的，就已经

与罪断绝了。”（彼前 4:1）

“已经与罪断绝”，让我们如今也可以在基督里过着与罪断绝的生活。圣灵充满即圣洁

的恩典，并不是不能犯罪的恩典而是不犯罪的恩典。不娶媳妇和娶不了媳妇是不一样的。

雅各书中说耶稣基督是万军之主（雅 5:4），是审判的主（雅 5:9）。在万军之主、必快再临

的审判的主面前，要效法耶稣过着圣洁的生活。在圣洁的恩典当中，我们要能受苦能忍耐



53

（雅 5:10），做信心的祷告。因义人祈祷所发的力量是大有功效的（雅 5:16）。

不懂得圣洁福音而传讲雅各书，就如同不遵守律法却把难担的担子放在他人身上一样。

“耶稣说：‘你们律法师也有祸了！因为你们把难担的担子放在人身上，自己一个指头

却不肯动。”（路 11:46）

因此，传讲神话语的神的仆人首先要懂得圣洁的恩典，遵守雅各书，并向信徒传教神的

道。奉主的名祝福你我都将成为传讲神的福音，向罪人传讲赐予永生的称义福音，向得到永

生的圣徒传讲可以过无酵节生活的圣洁的福音直到地级。

“我的弟兄们，你们中间若有失迷真道的，有人使他回转，这人该知道：叫一个罪人从

迷路上转回便是救一个灵魂不死，并且遮盖许多的罪。”（雅 5:19-20）

人生是超短期传教旅行

我们在这个世界的生活只不过是短暂的旅行。我们要把这世上的生活当作超短期的传教

旅行。在短期旅行中，领队总会不断叮嘱的是什么？

是“要保管好护照，不要丢了”。因为回国时不能没有护照。把天国放在心上，时刻为

去往天国做准备是跟从耶稣的门徒所应有的心态。并要在传教旅行中给当地人留下好印象，

让他们知道基督。

回来时把能给的都留给那些困难的当地人。

因为回到家就会有更多好的东西等着你，因此会把那些

剩下的辣椒酱、方便面、饼干、衣服等都留给当地人。在那

享有永生福乐的天国，我们有黄金屋，是无限富有的人。即

使我们空手前往天国，那里也已经为我们准备好了一切，因

此在离开地球村之前，把所有一切留给那些还留在那里的人又有何妨呢？

在旅行中，拥有回去后可以居住的舒适房子的人，心态会很从容，旅行中所居住的房子

越不舒服就越想赶紧回家休息。若有比旅行中居住的房子更差劲的环境，如：让人操心的配

偶、子女、公婆等等则会不想回家。

约翰在启示录 21:10-27 中描述了我们要回去的故乡-天国都城的根基、墙、门、街道。

黄金都城和黄金屋的美丽吸引着我们的心。在那美丽的地方不再有疾病，也不再有悲哀、哭

号、疼痛、死亡（启 21:4）。但最让我们高兴的是主耶稣基督在那里。主耶稣是所有信徒心

中最大的喜乐。亚伯拉罕因坚信天国里有等待他到来的黄金屋，所以对旅行中暂时使用的财

物有着从容的心。

“亚伯兰就对罗得说：‘你我不可相争，你的牧人和我的牧人也不可相争，因为我们是

骨肉。遍地不都在你眼前吗？请你离开我：你向左，我就向右；你向右，我就向左。’罗得

举目看见约旦河的全平原，直到琐珥，都是滋润的，那地在耶和华未灭所多玛、蛾摩拉以先

如同耶和华的园子，也像埃及地。于是罗得选择约旦河的全平原，往东迁移；他们就彼此分

离了”（创 13:8-11）。

罗得也有很多的财物。但由于对天国只有朦胧的盼望，所以选择了看起来好的地方。事

实上，对于犹如孤儿一样的罗得来说，亚伯拉罕是父母一样的存在。当时罗得的反应应该是：

我要和敬畏耶和华神的叔叔在一起，我会制止仆人的相争，若没有叔叔，我也不会拥有如今

这样多的羊群。比起财物亚伯拉罕更看重的是神的国和神的义，因此他说你向左我就向右，

这是门徒的从容。罗得最终落得只身逃出来，妻子变成一根盐柱，露宿山洞，与女儿们同寝

生子的悲剧。

经上也记载了在这世上的超短期传教旅行中我们需要注意的事项。经上记着说“你们要



54

圣洁，因为我是圣洁的。”你们既称那不偏待人、按个人行为审判人的主为父，就当存（ ）

的心度你们在世寄居的日子（彼前 1:16-17）。

“亲爱的弟兄啊，你们是客旅，是寄居的。我劝你们要禁戒肉体的私欲；这私欲是与灵

魂争战的”（彼前 2:11）。

罪不能辖制我

倘若我们为了赚钱每天都在撒谎，那么当我们用那撒谎的嘴向他人传福音的时候，谁会

相信我们所传的福音呢？听我们传福音的人就会想，这人又在说谎。

过着圣洁的生活传福音的人就是耶稣的门徒。

宗教改革家 Martin Luther 说：“飞过的鸟或许有可能会停在我们的头上，但我们可以

不让那只鸟在我们的头上筑巢。”

得到救恩的人也并非完全不会产生恶念。信靠耶稣基督的人同样也会产生恶念，但在基

督耶稣里有着坚定信心的人即使有恶念侵袭，也不会深陷恶念而跌倒。因他们有动机有能力

判断‘恶念不是从神而来的’，并能立即弃绝掉恶念。这是从耶稣基督的真理和恩典而来的。

无论你在哪里生活，诱惑总会成为生活中的一部分。

我们不能因为诱惑就指责他人、环境或神。

“人被试探，不可说：‘我是被 神试探’；因为 神不能被恶试探，他也不试探人。但

各人被试探，乃是被自己的私欲牵引诱惑的。私欲既怀了胎，就生出罪来；罪既长成，就生

出死来。”（雅 1:13-15）

但我们是有盼望的。

“你们所遇见的试探，无非是人所能受的。 神是信实的，必不叫你们受试探过于所能

受的；在受试探的时候，总要给你们开一条路，叫你们能忍受得住。”（林前 10:13）

诱惑和罪之间

“因我们的大祭司并非不能体恤我们的软弱。他也曾凡事受过试探，与我们一样，只是

他没有犯罪。”（希 4:15）

罪和诱惑的差异是什么呢？诱惑是心里有罪的心思，当随从诱惑犯罪的时候就成了罪。

也可能是不曾赋予行动停留在心里的某种想法。

“可能会受到诱惑”，“受到试探”这些话的意思是诱惑在我们外面。我们是在基督里洁

净了灵魂和心（彼前 1:22）的‘新造的人’，诱惑在我们的外面。‘新造的人’这句话的意

思是罪不再是我们的一部分。

“若有人在基督里，他就是新造的人，旧事已过，都变成新的了”（林后 5:17）。

所有人都会有诱惑，这是极其寻常的。恰当的‘公开坦白’和‘谦卑放低自己’，是对

基督的身体大有益处的。当某弟兄坦白自己的罪时，很多人就会发现并不是只有自己才会犯

那样的罪，并从中获得勇气。

“所以你们要彼此认罪，互相代求，使你们可以得医治。义人祈祷所发的力量是大有功

效的。”（雅 5:16）

我们要彼此更加诚实，并分担陷入困境的事和我们所受的诱惑。我们受到的诱惑是世上

任何一位基督徒都会经历的平常的事情。我们能做的是在神和人面前放低自己，敞开心扉坦

白，从而消去诱惑和冲动。并且可以通过祷告来战胜使人犯罪的冲动之气。

“求你用你的话使我脚步稳当，不许什么罪孽辖制我。”（诗 119:113）



55

约瑟拒绝波提乏妻子的诱惑是因为他有一颗敬畏神的心。

“在这家里没有比我大的；并且他没有留下一样不交给我，只留下了你，因为你是他的

妻子。我怎能作这大恶，得罪神呢？”（创 39:9）

敬畏耶和华的心在于恨恶神所恨恶的邪恶（箴 8:13）。

“（ ）耶和华在乎恨恶邪恶；那骄傲、狂妄，并恶道，以及乖谬的口，都为我所恨

恶。”（箴 8:13）

谎言之父撒旦欺骗我们，让我们感到罪恶的力量极大，但是基督里的圣洁的能力更大、

更强（约一 4:4），我们可以靠着信心得胜（约一 5:4）。旧人的罪性和能力是无法顺从神的

话语的。请时刻牢记，拯救我们的神是爱着我们的，他对我们的爱是现在进行时。耶稣派来

了与耶稣一样的(性情、荣耀、权势、本质)圣灵，而圣灵在我们的里面。我们可以二十四小

时与耶稣同行。神守护我们，引导我们。哪有比这更大的爱呢？当我们越来越确信神对我们

的爱时，我们战胜罪、世界、魔鬼的圣洁之力也会越来越大。魔鬼诱惑我们，让我们怀疑

神对我们的爱、不相信神的爱。我们住在神的爱里，对抗魔鬼，就是信心的争战。

用爱传福音

当我们弃绝自己跟从主耶稣的时候，基督的爱将会激励我们的心走向失散的灵魂（林后

5:14）。让我们起到盐一样的作用，来和解神和人之间的关系。真正的基督教传教是宣传有

永远的地域和天国，且只有基督才是救世主（犹 14-15）的福音。以传教的名义进行的任何

救济、治愈、教育、社会改革和人权工作，若把传福音放在后面或弱化，则都是推动灵魂走

向地域的行为，是可怕的罪恶。教会的量的成长是传教的结果。如不撒种就不能收获粮食

一样，若没有福音的见证就没有成长。福音的见证（witnessing)不是选择而是必须。见证

并不仅仅是用语言表达的证言，生活也是见证。教会要成长，只能热心地去传道。但教会的

成长应该是通过传道自然结成的果子，若为了教会的成长而去传道，则会容易失去对灵魂的

爱，也不能长久。传道的纯粹的动机和动力是对失散灵魂的火热的爱。因此，教会要成为耶

稣基督的证人共同体。马可福音是以“神的儿子，耶稣基督福音的起头”（可 1:1）开始，

用“你们往普天下去，传福音给万民听”（可 16:15）来结束的。其中的内容是见证福音是

如何成为可能的。马可福音又以“门徒出去，到处宣传福音。主和他们同工，用神迹随着，

证实所传的道”（可 16:20）来结束。这句话告诉我们，现如今主仍然与传道的我们同工。

在取得任何成果或成绩的时候，我们要把自己隐藏在十字架后面。这就是耶稣的香气。

Os Hillman 在他的名著《神的时机（Upside of Timing）》中，对赞美的处理提出了明

智的忠告。“若有人对你的成绩夸张称赞，你可以接受，但不要刻在心里。要避免过分谦虚

（‘你过奖了，我没有什么值得称赞的’）或过分自满（‘是的，我真了不起’）。若有人称赞

你，你只需要说‘谢谢’。我们唯一要得到的称赞是主的称赞，说‘好，你这又善良又忠心

的仆人’。人的称赞只是一时的，但神的称赞却是永远的。我们要牢记，为得到称赞而努力

是窃取神应得的荣耀，我们要把所有的赞美都归给神。”



56

【研究与讨论】

1. 你知道称义和圣洁（内心圣灵充满）的差异是什么吗？

2. 你在 1、律法上 2、内心上 3、生活上实现了圣洁吗？

应用 & 作业

当认识到的

需要调整的

当感恩与

赞美的

当实践的

需要祷告的

作

业

背诵经文 亨通—书 1:8

训练—提前 6:7

读 经 书 1:6-8

祷 告 求主帮助我，效法耶稣，越来越像耶稣！

阅读与其他



57

引人思考的喻道故事

美国第十六届总统亚伯拉罕·林肯（Abraham Lincoln）有过非常独特的一段人生。他

从 22 岁开始经商，却屡屡失败。23 岁的时候，在地方议会选举中当过候选人，但落选，之

后又落选了 2 次。38 岁的时候他挑战了下议院议员选举，但落选了，之后虽再次挑战，但

仍以落选结束。然后在 46 岁的时候挑战了上议院议员选举，又落选；47 岁的时候挑战副总

统选举，仍然落选。却在 51 岁的时候，当选为美国的总统。很多人祝贺他当选，说：“失败

了那么多次，终于成功了！祝贺你。”对此林肯面带微笑回答说：“失败？我从未失败过，失

败是神为了成功而行的计划。”林肯坚信，神计划他的人生，并按神的意成就。结果，林肯

成了美国总统，解放了奴隶，给历史留下了伟大的功绩。其实还有比这个更为成功的例子，

就是我们的主耶稣基督。在神看来，顺从父神的旨意，直至被钉十字架的耶稣是最成功的，

也是亨通的典范。效法耶稣成为小耶稣是门徒教育和训练的目标。

亨通的耶稣基督

“亨通”一词在圣经中出现了 75 次之多。“亨通”一词在英语圣经（NASB）里被译为

“success”，即“成功”。那是因为圣经上说的“亨通”意为“成功”。这两个单词是同义词。

那么，圣经所说的“亨通”究竟是什么呢？如果把出人头地、成为富翁称为亨通，那么不

信耶稣的人中亨通的人更多。但圣经所说的“亨通”与世界所说的“成功”是有差异的。世

界所说的“亨通”是指按照我的愿望成就，而圣经所说的“亨通”却是实现神赋予我的使命。

经上说：“这律法书不可离开你的口，总要昼夜思想，好使你谨守遵行这书上所写的一

切话。如此，你的道路就可以亨通，凡事顺利。”（书 1:8）

那么，圣经所说的“亨通”，究竟是什么意思呢？

第一，是希伯来语的“Tsaleach”。有“推进（促进）、繁荣”之意。

“王该知道，我们往犹大省去，到了至大 神的殿，这殿是用大石建造的。梁木插入墙

内，工作甚速，他们手下亨通。”（拉 5:8）

第二，是 Sakal。意为“成功，实现目标”。

“所以你们要谨守遵行这约的话，好叫你们在一切所行的事上亨通。”（申 29:9）

第

五

课

效法耶稣（Ⅰ）

本文 书 1:6-8 背诵圣经
● 亨通-书 1:8

● 训练-提前 6:7

作业检查

检查标记 完成=○ 部分=△ 没做=×

读 经

背 诵

实习及其他

复习问题
1.谈一谈称义和圣洁的恩典。

2.请讲一下圣洁呼吸法。

学习目的
1.帮助门徒更好地理解圣经中亨通的概念。

2.帮助门徒在生活中能够更好地效法耶稣。



58

第三，是 Shalam。意为“安然，平安”。

“他心里有智慧，且大有能力。谁向 神刚硬而得亨通呢？”（伯 9:4）

圣经所说的“亨通”，综合其意就是按照神的旨意推进，成就神的旨意，而感到平安幸

福。

约书亚 1章 6节中说：“你当刚强壮胆！因为你必使这百姓承受那地为业，就是我向他

们列祖起誓应许赐给他们的地。”（书 1:6）

这是神在“耶和华的仆人摩西死了以后”对摩西的帮手，嫩的儿子约书亚说的（1 节）。

神向约书亚应许说，要把神向以色列百姓的列祖起誓应许赐给他们的迦南地赐给他们为业（6

节）。经上所说的成功，就是神的应许被成就（Fulfillment of the God’s promised word）。

创世记里出现的约瑟就是很好的例子。经上说约瑟是“亨通的人”（成功者）。

“约瑟住在他主人埃及人的家中，耶和华与他同在，他就百事顺利。”（创 39:2）

经上说，约瑟成为亨通的人是因为“耶和华与他同在”。所以，跟从耶稣的人，因与主

同行，只能亨通。我们容易认为约瑟成为埃及总理是他的亨通人生的顶点，但神的亨通是“无

论何时凡事都亨通”。约瑟曾被兄长们卖为奴隶。但即使是奴隶的身份，他也全天候过着传

教的生活，以至于他的主人都知道耶和华与他同在。

“他主人见耶和华与他同在，又见耶和华使他手里所办的尽都顺利，约瑟就在主人眼前

蒙恩，伺候他主人，并且主人派他管理家务，把一切所有的都交在他手里。自从主人派约瑟

管理家务和他一切所有的，耶和华就因约瑟的缘故赐福与那埃及人的家；凡家里和田间一切

所有的都蒙耶和华赐福。”（创 39:3-5）

约瑟在难以避开的诱惑面前，仍然坚守圣洁、见证神，这本身就是亨通。

“在这家里没有比我大的；并且他没有留下一样不交给我，只留下了你，因为你是他的

妻子。我怎能作这大恶，得罪神呢？”（创 39:9）

之后被诬陷关进监狱里。虽然这些种种看起来是缀满苦难的人生，但神所应许的亨通是

不管景况和条件如何，在凡事上的亨通。有时会发生一些感到不幸的事情，但那只不过是为

了成就神的计划而要经历的一个阶段而已。

约瑟以强奸未遂护卫长妻子的罪名被关进监狱里。当时奴隶的命贱如苍蝇，若没有耶和

华神的保守，以他的罪名是不可能活着的。当时一同关在监狱里的还有王的两位大臣，这是

神为他准备的老师，好让他了解国家政事。而监狱是为特训而设的场所。

“凡在约瑟手下的事，司狱一概不察，因为耶和华与约瑟同在；耶和华使他所做的尽都

顺利。”（创 39:23）

经上说监狱里的约瑟是亨通的。因为神与约瑟同在，即使在监狱，约瑟同样过着在凡事

上见证神的宣教生活，因此监狱也成了他传教现场。

Role Model

被认为成功的大部分人士，百分百必有过 Role Model。Role Model 就像开往成功的汽

车导航仪。对于想要成功的人来说最重要的是 Role Model。没有 Role Model，就会像不知

路途的游客因没有指引目的地的导航或地图，而到处乱走一样。这种人想要成功抵达目的地，

自然很难。我们要以亨通人生的榜样耶稣为 Role Mode，效法主，跟从主的脚踪生活。圣经

的所有焦点都在耶稣基督身上。汽车的导航仪会按照司机所设定的目的地进行导航。圣灵是

圣经的原作者（彼后 1:21，提后 3:16）。因此，圣经的真正教师是圣灵，我们只有得到圣灵

的帮助才能正确的理解圣经（约一 2:27）。而且圣经各卷的目的地始终都是耶稣基督，这是

原作者神早已设定好的。耶稣不仅是历史的中心，也是圣经的中心。因此，主说：

“你们查考圣经，因你们以为内中有永生；给我作见证的就是这经。”（约 5:39）

因此，顺从话语就是跟从耶稣。亨通的人中，最最亨通的是《耶稣基督》。



59

我们要把效法基督(Christlikeness)作为我们人生的目标。

耶稣是打开亨通的钥匙。当我们以耶稣为资源，跟从耶稣，我们的人生就会亨通。

1. 像耶稣一样，被圣灵感动充满欢乐、感恩

“正当那时，耶稣被圣灵感动就欢乐，说‘父啊，天地的主，

我感谢你！因为你将这些事向聪明通达人就藏起来，向婴孩就显出

来。父啊！是的，因为你的美意本是如此。”（路 10:21）

耶稣因圣灵充满而欢喜，生活中充满感恩。我们原是赤身出于

母胎的（伯 1:21），是从零开始的人生。因此就算现在只有一套衣服，那也是比原先富足的，

是该满足和感谢的。然而，我们已成了无穷大的永恒的富人，这是该多么感恩的事呢？

“你们存心不可贪爱钱财，要以自己所有的为足；因为主曾说：‘我总不撇下你，也不

丢弃你。’”（来 13:5）

“只要有衣有食，就当知足。”（提前 6:8）

更何况，我们本是已死在罪中的。是神的恩典让我们出死入生，而且荣耀地成了有君尊

的祭司。

“惟有你们是被拣选的族类，是有君尊的祭司，是圣洁的国度，是属 神的子民，要叫

你们宣扬那召你们出黑暗入奇妙光明者的美德。”（彼前 2:9）

内啡肽(endorphin)是一种我们体内自己产生的荷尔蒙，具有治疗癌症和缓解疼痛的效

果。当我们开心快乐的时候内啡肽就会被分泌出来。然而，Didorphin 效果的强烈程度是内

啡肽的 4000 倍，这是非常惊人的数据。那么，这种 Didorphin 会在什么时候产生呢？

这种荷尔蒙在感恩、感动时分泌的多。如果想让我们的身体分泌比内啡肽的抗癌效果强

上 4000 倍的 Didorphin，我们就要在生活中心怀感恩。即使没有可感谢的事情，也要仰望

耶稣心怀感恩。即使不是感谢的景况，也要选择感谢。这样我们就能过上健康幸福的生活。

我们要像耶稣一样被圣灵感动充满欢乐。那样的话，就会不由自主地感谢神。感恩不是为了

别人，而是为了自己。生活中充满感恩的人，是为打造自己美好的灵性和人格而舍身的人。

感恩的人是与撒旦进行属灵争战的人。只有感恩的人才是与肉体的欲望相争，顺着圣灵而行

的人（加 5:16-17）。

感恩是习惯。有人习惯于不满和埋怨，也有人习惯于感恩。为了习惯于感恩，我们需要

操练自己。

“只是要弃绝那世俗的言语和老妇荒谬的话，在敬虔上操练自己。”（提前 4:7）

《应用》

我们每时每刻都要怀感恩的心。请试着每天写感恩日记，每天感恩 5 件事。

据说，放声大笑一次相当于跳五分钟的健美操。美国斯坦福大学的 William Fry 博士发

现，人在大笑时，全身 650 块肌肉中有 231 块会运动，消耗大量的热量。他说：“笑 20 分钟

的运动量相当于激烈划桨 3 分钟”。大笑的时候，不论上身，连胃肠、胸部、肌肉，甚至心

脏都会跟着运动，具有相当大的运动效果。因此，笑的时候，捧腹大笑比较好。笑可以缓解

压力，降低血压，改善血液循环。

尼希米知道，靠耶和华而得的喜乐是我们的力量。

“又对他们说：‘你们去吃肥美的，喝甘甜的，有不能预备的就分给他，因为今日是我

们主的圣日。你们不要忧愁，因靠耶和华而得的喜乐是你们的力量。”（尼 8:10）

这句话在新约是这样表述的，在帖撒罗尼迦前书 5章 16 节中说“要常常喜乐”，即是说，

要常常过神所喜悦的生活。若犯罪，怎能喜乐呢？



60

跟从耶稣的门徒，他们的生活是充满圣洁的笑容和喜乐的亨通生活。

《应用》你常常喜乐吗？不住地祷告吗？凡事谢恩吗？

2. 像耶稣一样，让神成为我们的 partner（同伴）

“耶稣回答说：‘你暂且许我，因为我们理当这样尽诸般的义。’于是约翰许了他。耶稣

受了洗，随即从水里上来。天忽然为他开了，他就看见 神的灵彷佛鸽子降下，落在他身上。

从天上有声音说：‘这是我的爱子，我所喜悦的。’”（太 3:15-17）

耶稣向人们展现了神是与人同在的神，是我们的 partner。对埃及人来说，约瑟是一名

外国人且身份还是奴隶，他没有人脉也没有钱，但约瑟却让他的主人看见了神与他同在（创

39:2-5）。于是主人派他管理家务，把一切所有的都交在他手里。哪里会有比神更有能力更

好的 partner 呢？

神是至高无上的，那么，与神同行的事业也是至高无上的。

“我们是与 神同工的；你们是 神所耕种的田地，所建造的房屋。”（林前 3:9）

神是最佳 partner，乃是因为神是我们的供应者，是我们人生的掌权者。劳苦的虽是我，

但经营成就的却是神。创世记 26 章 12 节中说，以撒在那地耕种畜牧。

“以撒在那地耕种，那一年有百倍的收成。耶和华赐福给他。”（创 26:12）

以撒努力撒种耕地，付出了自己的辛劳，但他的发达和兴盛是从神而来的祝福。神是蒙

福的根源。

箴言 16 章 1 节和 3节中说：“心中的谋算在乎人；舌头的应对由于耶和华。你所做的，

要交托耶和华，你所谋的，就必成立。”

哈拿在祷告中如此告白。

“耶和华使人死，也使人活，使人下阴间，也使人往上升。他使人贫穷，也使人富足，

使人卑微，也使人高贵。他从灰尘里抬举贫寒人，从粪堆中提拔穷乏人，使他们与王子同坐，

得着荣耀的座位。地的柱子属于耶和华；他将世界立在其上。”（撒上 2:6-8）

使人富足，使人贫穷，财物的得失，这一切都是神掌权的。我们要把一切都交在神手里，

因为这个世界的生死祸福都在神的掌权之下。对蚂蚁来说，需要花费较长的时间拼尽全力才

能搬动的东西，在我们眼里却是极小的，不费吹灰之力就能一下子搬到目的地。神看我们也

是一样的。因此，把神当作 partner，与主同工是最好的人生智慧。

《应用》你是否与神同工呢？

3. 像耶稣一样圣洁

“你们知道主曾显现，是要除掉人的罪，在他并没有罪。”（约一 3:5）

没有全然了解福音的人，自己犯了错也会埋怨别人。怨朋友、怨环境、怨妻子、怨丈夫、

怨父母、怨国家、怨健康.....最终会像亚当一样怨神，把不幸福的责任怪罪在他人身上。

因此，要想战胜不幸就要丢弃怨他人的习惯。耶稣不仅饶恕了我们的罪，甚至为了赐给我们

成圣的恩典，被钉十字架。因此，相信福音的人不会批判他人或怨怪他人，而会把错误全归

在我自己的身上。

那么，我们用什么得到心灵的圣洁，并维持圣洁呢？

经上说，耶稣基督丰盛的恩典不仅使我们在身份上成圣（林前 6:11），也让我们的灵与

魂与身子得蒙圣洁。

“愿赐平安的 神亲自使你们全然成圣！又愿你们的灵与魂与身子得蒙保守，在我们主

耶稣基督降临的时候，完全无可指摘！”（帖前 5:23）

我们不是自洁的，而是耶稣基督用他的宝血洗净我们的灵与心与身子。因此，神要求我



61

们过“圣洁的生活”。

“这一切既然都要如此销化，你们为人该当怎样圣洁，怎样敬虔，切切仰望 神的日子

来到。在那日，天被火烧就销化了，有形质的都要被烈火熔化。”（彼后 3:11-12)

圣洁的行为出于圣洁的心。而如同因信称义一样，清洁的心（太 5:8）也是因信而洁净

的（徒 15:8-9）。

“向罪也当看自己是死的”（罗 6:11），意思是说我们与罪没有任何关系了，与罪完全

分离了。这个罪是从亚当犯罪后，所有的人从母胎开始就有的，与生俱来的罪。对这个罪我

们是死人，这个状态就是“圣洁的恩典”。不是正在死亡，而是已经死了，是过去完成时。

罪不是停留在肉体上的，而是停留在心上的。

耶稣不仅饶恕了我们的罪，使我们因信称义，还用他的宝血叫我们成圣。

“所以，耶稣要用自己的血叫百姓成圣，也就在城门外受苦。”（来 13:12）

所以，称义和圣洁是分不开的，被称义的人必是圣洁的。这是神所赐予的。请看哥林多

前书 1 章 30 节。

“但你们得在基督耶稣里是本乎 神，神又使他成为我们的智慧、公义、圣洁、救赎。”

（林前 1:30）

耶稣不仅给了我们‘公义’，也一同把‘圣洁’给了我们。

《应用》今天，你是否也活在圣洁的恩典当中呢？

4. 像耶稣一样使用天上的能力和权柄

“耶稣进前来，对他们说：‘天上地下所有的权柄都赐给我了’”（太 28:18）。

世上的所有事都有属灵的争战（弗 6:12）。经济领域是属灵争战最为激烈的领域。撒旦

的战略其最终目的是妨碍神的工作，阻止人们得到救赎，把掳掠的灵魂拉近他们将要进入的

地域（约 10:10）。

撒旦常说谎言，撒旦使用的第一号武器就是贪欲。即引起人们的贪欲，摇动他们的心，

悖逆神、犯罪。

彼得对亚拿尼亚说：“为什么撒旦充满了你的心，叫你欺哄圣灵，把田地的价银私自留

下几分呢？”（徒 5:3）

亚拿尼亚起先也是想行善的，所以变卖了田产。但是当看到变卖田产之后所得的庞大财

物，就有了不舍，最终对钱财起了贪心，犯下了欺哄圣灵的罪。对此，彼得所关注的并不是

他们藏了多少钱，而是揭破了他们充满撒旦的内心。我们可以看到，撒旦通过引起人们的贪

念，怂恿人们欺哄圣灵。

“彼得说：‘你的银子和你一同灭亡吧！因你想 神的恩赐是可以用钱买的。’”（徒 8:20）

撒玛利亚城有个行邪术的名叫西门。他看到彼得和约翰按手在人们的头上，便有圣灵赐

下，于是也想要这种能力，便对彼得说，我给你们钱，你们把这权柄给我。彼得斩钉截铁地

说，神的恩赐是白白地赐给我们的，你的银子和你一起灭亡吧。然后彼得又在 23 节中说，

我看出你正在苦胆之中，被罪恶捆绑。即这个行邪术的西门已经成了撒旦的奴仆，被贪欲充

满。使徒们知道贪欲的源泉是撒旦，所以断然斥责。使徒们更清楚地知道，撒旦正在伺机而

动，只要给一丁点机会就会绊倒人。如同撒旦因贪念神的宝座而被审判一样，如今撒旦想用

贪欲让无数人跌倒，掳掠那些灵魂，拉着他们一起走向地狱。

今天，魔鬼仍在用世上的快乐诱惑世人，妨碍他们去思考自己的灵魂。我们的心是战场。

是想掠夺这个心的魔鬼与不想被掠夺的我们之间不断争战的战场。神赐权柄给了我们这些信

靠耶稣基督的人，问题在于我们用不用这个权柄。希望大家相信神已经给了我们战胜魔鬼的

权柄，并使用这个权柄。



62

“我已经给你们权柄可以践踏蛇和蝎子，又胜过仇敌一切的能力，断没有什么能害你们。”

（路 10:19）

在法庭上，你们见过法官惧怕罪犯的吗？希望你们相信赐我们权柄的神。不要说，“我

怎么可能胜过魔鬼”，而是要坚信神的话语，有信心宣告“神给了我权柄，所以我能战胜魔

鬼”。就算是新手警察也有权柄是因为他的背后站着法律、站着政府。即使是再混的痞子也

不能无视警察。当痞子没能认出新手警察，跟警察叫板的时候，若那个警察说：“我是警察”

他们就会逃跑。同理，即使是再幼小的基督徒，只要相信神所赐予的权柄，奉耶稣的名前进，

魔鬼也会逃跑。在我们里面的，比世上的魔鬼更大。

“小子们哪，你们是属 神的，并且胜了他们；因为那在你们里面的，比那在世界上的

更大。”（约一 4:4）

请向撒旦大声宣告！

“耶稣已经废黜了魔鬼，麻痹了魔鬼，粉碎了魔鬼！

在我和我的人生中撒旦是没有任何权柄的！因耶稣战胜了撒旦！

罪和死亡的律在我没有任何权柄！因撒旦不再对我有权柄。

在凡事上，我都要信靠爱我的耶稣，大大地得胜！”

撒旦会阻扰我们，在为神的荣耀而工作的地方赚钱。

“所以我们有意到你们那里；我-保罗有一两次要去，只是撒旦阻挡了我们。”（帖前 2:18）

这时，我们可以奉耶稣基督的名，捆绑撒旦，驱逐撒旦并得胜。

《应用》

“奉主耶稣基督的名命令你们这些折磨 000，使 000 犯罪，得病，带来苦痛的仇敌魔鬼，

立刻离开！”

“奉主耶稣基督的名命令你们这些一直以来折磨 000 的家庭、职场，并受咒诅的邪恶仇

敌魔鬼，立刻离开！”

“贪心啊，我奉主耶稣基督的名拒绝你！立刻退后！”

“偷取神赐给我的财政的撒旦，我奉主耶稣基督的名命令你，不要动我的东西，立刻退

去！”

《提问》你是否也正在像耶稣一样，凭着神所赐予的权柄和能力，除灭魔鬼的
作为呢？

“犯罪的是属魔鬼，因为魔鬼从起初就犯罪。 神的儿子显现出来，为要除灭魔鬼的作

为。”（约一 3:8）

5. 像耶稣一样养成好习惯

“耶稣出来，照常往橄榄山去，门徒也跟随他。”（路 22:39）

据说，人每天所做的事情中 40%是因着习惯。换句话说，习惯决定成功或失败，即改变

人生的命运。习惯决定命运，这不仅仅是对个人，对企业也是一样的。世界首富 Warren

Buffett 说：“我的阅读量好像比普通人的平均阅读量多五倍。”他是有名的读书狂，16 岁的

时候就已经阅读了数百本事业相关书籍。以下是 Warren Buffett 的每天日程：“我早上起来，

一到办公室就坐下来读书，读完之后，通话 8个小时，然后带着要读的书籍回家，然后晚上

又继续读。”信息战是股票投资成功的重要因素，Warren Buffett 之所以能在股市上被称为

“迈达斯之手”，就是因为他有如此强大的读书习惯。

《应用》你是否已养成习惯，每天都默想神的话语呢？



63

《提问》你是否像耶稣一样，像路加福音 22章 42 节中那样祷告呢？
“说：父啊！你若愿意，就把这杯撤去；然而，不要成就我的意思，只要成就你的意思。”

（路 22:42）

我的祷告内容是什么样的呢？是愿成就我的意思呢，还是愿成就神的意思？

6. 像耶稣一样祷告

“基督在肉体的时候，既大声哀哭，流泪祷告，恳求

那能救他免死的主，就因他的虔诚蒙了应允。”（来 5:7)

主虽是神，但他同时也是人，因此拥有人性的他还是

需要祷告生活的。

耶稣天未亮的时候起来，到旷野地方去，在那里祷告

（可 1:35）

繁忙的一天过后，耶稣次日早晨天未亮的时候就起来

开始祷告。

耶稣把与神的交通放在了生活的首要位置，并以祷告完成了使命。

我们不能把向神祷告的时间、默想的时间和敬拜的时间当作是浪费时间，也不能把其当

作开始某件事之前的短暂休息。反而要把这些看作是我们重新开始某件事之前必须要做的事，

更是最先要做的事情。运动选手的暂停比赛时间比运动竞技时间更加重要。因为可以通过这

个时间指正存在的错误，并传达新的战略。又如，木匠中断木工磨刨刀的时间绝不是在浪费

时间，而是比做工还要重要的时间。圣徒向神敬拜，亲近神向神祷告的时间是从仇敌即魔鬼

和世界、肉身的所有攻击中得蒙神保守的最宝贵的时间。

《应用》你每天通常祷告多长时间呢？

《提问》请读路加福音 22:39-46，讲一讲耶稣的基本榜样是什么？

7. 像耶稣一样，用宽容的心不偏待人

“有一个撒玛利亚的妇人来打水。耶稣对她说：‘请你给我水喝。’”（约 4:7）

约 4:3-26 讲述了有个撒玛利亚女人在井边遇到耶稣后得蒙救赎的故事。当时耶稣与撒

玛利亚女人对话并传福音，打破了三个壁垒。第一，打破了民族的壁垒。当时，犹太人和撒

玛利亚人是完全不相往来的仇敌关系。第二，打破了性别的壁垒。当时的犹太社会是完全以

男性为主的社会，禁止任何女性与外男接触。第三，打破了宗教的壁垒。犹太人和撒玛利亚

人在宗教习惯上也存在差异。从历史上来看，长期与耶路撒冷圣殿隔绝后，撒玛利亚人便在

基利心山建立圣殿，以自己的方式信靠神。在耶稣的眼里无论是白人、黑人还是黄种人，都

是一样的罪人，任何人只要想亲近耶稣，他都不会拒绝。成为承认自己是罪人的救世主。传

福音的时候，我们也要超越政治观念，打破民族、国境、年龄、地位、人种、宗教的界限。

《应用》对地缘、学缘、血缘，你有多自由呢？你是否不偏待人？

《提问》请读王上 4:29 和诗 119:23，最终开广我们心的是谁呢？

“神赐给所罗门极大的智慧聪明和广大的心，如同海沙不可测量。”（王上 4:29）

“你开广我心的时候，我就往你命令的道上直奔。”（诗 119:23）

8. 像耶稣一样心怀梦想



64

“仰望为我们信心创始成终的耶稣。他因那摆在前面的喜乐，就轻看羞辱，忍受了十字

架的苦难，便坐在 神宝座的右边。”（来 12:2）

道成肉身之后，耶稣怀着背负人类的罪被钉十字架并复活的大梦想，他也告诉了门徒自

己将要成就的事（路 24:7）。

如果没有从神而来的异象即梦想，我们的人生就会任意妄为。

“没有异象，民就放肆；惟遵守律法的，便为有福。”（箴 29:18）

日本有种观赏鱼叫 KOI，它是一种锦鲤。在野外，它可以成长至长达 120cm，是大型鱼

类。但这个家伙却有一种非常奇特的能力，就是可以根据自己的生长环境来调整自己的身量。

如果在小锦鲤时期就把它放在鱼缸里，那么即使有能长到 120cm 的能力，它也只会成长到

5-8cm，这是自己适应窄小环境的结果。如果定了一个目标，就要察看那个目标是否是会让

我一想起就会心跳加速，充满干劲的那种远大的目标。就像锦鲤 KOI 随着自己的生长环境成

长大小也有所不同一样，人也会随着他所拥有的梦想大小，他的人生发展也会有所不同。因

此，神说“你要大大张口”。

“我是耶和华-你的 神，曾把你从埃及地领上来；你要大大张口，我就给你充满。”（诗

81:10）

梦想的大小就是人的大小，人生的大小，也是未来的大小。我们要天天忆起，我心中梦

想的大小就是我将来的样子。

《应用》为了世界的灵魂，为了世界的福音化，你在祷告多少呢？

《提问》在生活中，你是否像耶稣一样与人分享你的梦想呢？

9. 像耶稣一样具体化愿望

“耶稣说：‘要我为你做什么？’瞎子说：‘拉波尼，我要能看见。’”（可 10:51）

耶稣知道瞎子巴底买的愿望，但他还是问了他‘要我为你做什么’。这是为了帮助巴底

买具体化他的愿望，并用话语的权柄最大化。

1953 年，美国某著名大学，针对毕业班的学生进行了一项特别的调查。

目的是为了了解毕业前夕，学生们有多么坚定的人生目标。调查结果显示，67%的学生

表示没有设定过任何目标；30%的学生表示虽有目标但没有用文字记录；而仅有 3%的学生表

示用文字记录了他们的目标。20 年后确认的结果令人非常惊讶，学生时代用文字记录了目

标的 3%的毕业生所积累的财产远远超过了其他 97%的毕业生所积累的财产总和。虽然他们之

间在学历、才能、智力方面没有任何差异，但根据是否用文字记录了目标，其财产、所得、

社会影响力的差距足有 10 倍、20 倍、30 倍。

“我必叫你成为大国。我必赐福给你，叫你的名为大；你也要叫别人得福。”（创 12:2）

神呼召亚伯拉罕，并赐福给他说必叫他成为大国。之后又把要赐的大国视觉化，说要叫

他的子孙多如天上的星，海边的沙。神把应许更加具体化、视觉化，坚定了亚伯拉罕的信心。



65

“论福，我必赐大福给你；论子孙，我必叫你的子孙多起来，如同天上的星，海边的沙。

你子孙必得着仇敌的城门，并且地上万国都必因你的后裔得福，因为你听从了我的话。”（创

22:17-18）

耶稣带着十二个门徒，对他们说：

“看哪，我们上耶路撒冷去，先知所写的一切事都要成就在人子身上。他将要被交给外

邦人；他们要戏弄他，凌辱他，吐唾沫在他脸上，并要鞭打他，杀害他；第三日他要复活。”

（路 18:31-33）

耶稣明确地知道他来到这个世界的使命是为了救我们而死。他确信对自己的预言必会成

就，所以在死亡面前也毫不畏惧，充满自信地走在了门徒的前头。

“他们行路上耶路撒冷去。耶稣在前头走，门徒就稀奇，跟从的人也害怕。耶稣又叫过

十二个门徒来，把自己将要遭遇的事告诉他们。”（可 10:32）

《应用》怎么知道你的愿望是从神而来的？

《提问》请读约翰福音 17 章耶稣的祷告，讲一下耶稣的愿望。

10. 像耶稣一样诚实做工

“耶稣进了一个屋子，众人又聚集，甚至他连饭也顾不得吃。”（可 3:20）

耶稣是在旷野，在无法准备食物的特殊情况下用五饼二鱼喂饱 5000 人的全能的神。但

他并没有每顿都行这样的奇事，平时他会用圣徒们的奉献热心做工。

“又有希律的家宰苦撒的妻子约亚拿，并苏撒拿，和好些别的妇女，都是用自己的财物

供给耶稣和门徒。”（路 8:30）

全球大企业麦当劳的创始人雷.克拉克（Ray Kroc）也曾为养活家人辗转一家又一家的

卖过纸杯，晚上还作为副业在餐厅弹过钢琴。在 53 岁，在别人看来已经有点太迟，很难成

功的年龄，他义无反顾地投身到创业当中。但他还是把麦当劳经营成功了，在世界 119 个国

家开了 3 万 2000 多家卖场，成为世界第一大快餐企业。

有一次，有个职员跟他说：“应在竞争公司放个商业间谍。”对此，Ray Kroc 斩钉截铁

地说：若想要了解竞争公司的经营秘密，只需翻找他们的垃圾桶就可以了”又说“我们要了

解的一切内容都在那里。”并且赋予了行动，凌晨 2 点就翻遍竞争公司的垃圾桶，察看前一

天他们用了几箱肉、多少面包，这不是一两天的事。他的哲学是：“只有完美地准备了细节

才能成功。”因此，他反复研究了用 1磅牛肉做几个汉堡排最好吃，堆放这些汉堡排的最佳

高度是多少，在包装纸上刷上几层油才能做最美味的汉堡。

在事业上他强调了“专注”的重要性。“我相信神、家人、麦当劳。但是如果在公司，

这个顺序就会调过来。在 100 米赛跑中，没有人会想到神。若想取胜，就要专注于比赛。对

我来说，麦当劳就是那个比赛。”

直到 82 岁因心脏麻痹离世，他始终如一的为麦当劳事业工作。Ray Kroc 的成功秘诀用

一句话来概括就是“热心”。

是的，人生的成功不是任何人都能实现的。只有那些在所担负的事情上，认真尽心去做

的人才能实现。

中庸中有这么一句话“人一能之，己百之；人十能之，己千之。”

意思是说，别人学一次就会了，我就学他一百次；别人学十次就会了，我就学他一千次。

如果真照这个方法去做，即便再笨，也会变得聪明，即便再弱小也会变得强大起来。努力是

最好的捷径。懒惰而贪婪的人，想要快速富起来。

在做事的时候，我们要制定好目标和计划。



66

“殷勤筹划的，足致丰裕；行事急躁的，都必缺乏。”（箴 21:5）

《应用》你周围的人称赞你是勤快的吗？

《提问》“无论做什么，都要从心里做，像是给主做的，不是给人做的。”（西 3:23）
你是否正在实践这句话语？

【研究与讨论】

1. 你正在体验越像耶稣越幸福这个事实吗？

2. 你的内心平安吗？每天都过得幸福吗？



67

应用 & 作业

当认识到的

需要调整的

当感恩与

赞美的

当实践的

需要祷告的

作

业

背诵经文 大诫命 - 太 22:37-38

顺从 - 约 4:34

读 经 约 13:34-35

祷 告 求主帮助我，成为顺从神话语的门徒！

阅读与其他



68

引人思考的喻道故事

被誉为“基督教教堂音乐大家”的作曲家 Johann Sebastian Bach，曾在莱比锡圣多马

教堂任风琴手，并负责创作每周唱诗班唱的歌曲。他创作的歌曲都没能出版，也没有收取过

额外的作曲费。但他凭着使命感和信仰，每周坚持作曲。而这些曲子成了日后 Johann

Sebastian Bach 成就他独有的音乐世界提供了基础。除了他创作的 265 首风琴曲和 263 首

合唱曲，162 首钢琴曲外，还有数百首风琴曲都是他每天每周坚持不懈地努力作曲的果子，

也是他忠心和信实的果子。无论是谁揽活容易，成为什么也容易。但是如果要做到竭尽全力

地忠心和信实是不容易的。一时忠心容易，但要一生忠心是困难的。所以保罗说：“所求于

管家的，是要他有忠心。”有些人统统用嘴做完自己担负的事，也有些人只在心里无数次决

心并发誓要做完。但我们要记住，忠心是心与行为并行。

效法耶稣的训练

1）在生活中你跟从谁呢？

每天跟从主耶稣的，是耶稣的门徒。

“（耶稣说这话是指着彼得要怎样死，荣耀 神。）说了这话，就对他说：‘（ ）跟从（ ）

吧！’”（约 21:19）

“耶稣又对众人说：‘若有人要跟从（ ），就当舍（ ），天天背起他的十字架来跟从

（ ）。”（路 9:23）

“说：‘父啊！你若愿意，就把这杯撤去；然而，不要成就（ ）的意思，只要成就（ ）

的意思。’”（路 22:42）

2）你的主人是谁？

耶稣的门徒是自愿成为耶稣奴隶的人。

“耶稣基督的仆人保罗，奉召为使徒，特派传 神的福音。”（罗 1:1）

保罗介绍自己是“耶稣基督的仆人”。原文为“保罗奴仆，基督耶稣的”，即把保罗和奴

仆放在了同位上。这里的奴仆在希腊语里指的是奴隶。现在已经没有奴隶了，所以我们无法

体会到奴隶是多么卑贱的存在。但在当时，占罗马人口一半约 6000 万以上是奴隶。在当时

第

六

课

效法耶稣（Ⅱ）

本文 约13:34-35 背诵圣经
● 大诫命-太 22:37-38

● 顺从-约 4:34

作业检查

检查标记 完成=○ 部分=△ 没做=×

读 经

背 诵

实习及其他

复习问题
1.在耶酥里亨通的生活，指的是什么样的生活？

2.你是否像耶稣一样养成好习惯？

学习目的
1.帮助门徒效法耶稣的人格和性情。

2.帮助门徒成为顺从新诫命的门徒。



69

奴隶只不过是一种生产手段，与如今工厂里的机器没有什么不同。据说，当时曾公然流传这

样一句话。

“奴隶和毛驴是一样的，只不过奴隶会说话而毛驴不能说话而已。”他跟走兽是一样的，

不同的仅仅是会说话而已。在这世上奴隶是最卑贱最耻辱的角色，但保罗却甘心乐意成为奴

隶并引以为荣。那是因为，虽然他是奴仆的身份，但也是人类救世主基督耶稣的仆人（林前

7:22-23）。原本我们是因罪成了撒旦的奴隶，但主耶稣重价买了我们，如今我们已是“耶稣

基督的仆人”，我们的主人变了。世上的奴隶是迫于强迫而不得不服从，但成为基督的奴隶

是成为创造主耶和华神的奴隶，因此反而是荣耀、是自由，所以甘心乐意顺从。保罗之所以

能成为基督的仆人，是因靠着信从罪中得到释放，并在耶稣基督里得着了成为真自由人的喜

乐和意义。因此，我们只有有了那样的信心，才能对任何人都能介绍说自己是耶稣基督的仆

人。

保罗是忠心的仆人，那么忠心的仆人其特征是什么呢？

（1）忠心的仆人是自愿的

（2）忠心的仆人没有“自己的所有物”

（3）忠心的仆人没有“自由和权力”，只听从主

（4）忠心的仆人是“到死忠心为主”的人

（5）主人会负责仆人的一切生活所需

3）你正效法谁呢？

“直等到我们众人在真道上同归于一，认识 神的儿子，得以长大成人，满有（ ）长

成的身量。”（弗 4:13）

门徒的一生是以耶稣为榜样效法他，越来越像他。（约 13:15-17）

“我实实在在地告诉你们，我所做的事，信我的人也要做，并且要做比这更大的事，因

为我往父那里去。”（约 14:12）

门徒要说师傅所说的话，与师傅同心同意，与其他门徒也要同心同工。并且要结师傅所

结的果子。

11. 像耶稣一样谦卑 （接上一课第十点）

“要对锡安的居民说：‘看哪，你的王来到你这里，是温柔的，又骑着驴，就是骑着（ ）。”

（太 21:5）

谦卑就是绝对顺从神话语的心和态度。耶稣给我们做了榜样。

“我的食物就是遵行差我来者的旨意，做成他的工。”（约 4:34）

耶稣大可以骑着骏马入耶路撒冷城，甚至如果腾云驾雾入了城，人们会多么惊奇呢？

但是耶稣却按着旧约骑着驴驹入了城。耶稣入耶路撒冷城是为了成就道成肉身的目的，

即为了替我们而死。对赴死之人来说骏马或云又有什么用呢？

我们被眼目的情欲所获，何等想着自己的面子呢？

所以就算欠债也要顾及他人的目光，购买自己力所不能及的名牌，办婚礼、葬礼呢？

骑着驴驹入耶路撒冷城的名叫耶稣的人是谁呢？迎接他的众人是如此喊的。

“就拿着棕树枝出去迎接他，喊着说：‘和散那！奉主名来的以色列王是应当称颂的！”



70

（约 12:13）

但是没过多久他们又喊着说“把他钉十字架！（可 15:13）”，他们的不谦卑，就这样杀

了耶稣。

彼得前书 5章 5节，6 节教导我们说：

“你们年幼的，也要顺服年长的。就是你们众人也都要以（ ）束腰，彼此顺服；因

为神阻挡骄傲的人，赐恩给谦卑的人。所以，你们要自卑，服在 神大能的手下，到了时候，

他必叫你们升高”（彼前 5:5-6）。

我们要谦卑，以免败亡。骄傲导致败亡。

《应用》周围的人评价你是谦卑的吗？

12. 像耶稣一样爱仇敌

“因为我们作仇敌的时候，且借着 神儿子的（ ），得与 神和好；既已和好，就更要

因他的（ ）得救了。”（罗 5:10）

美国著名步道者、神学教授胡安.卡洛斯（Juan Carlos）牧师因不满意自己的言行心思

而备受煎熬。他看自己的性格，觉得糟糕透顶；想起过去所犯的罪，就会对自己咬牙切齿；

想起目前自己的缺点，更是无法容忍自己。所以每天都在神面前与自己做争斗，自责说：“你

算什么布道人？你算什么牧师？

但是有一天在读歌罗西书 2:13 的时候被圣灵感动。

“你们从前在过犯和未受割礼的肉体中死了， 神赦免了你们一切过犯，便叫你们与基

督一同活过来。”（西 2:13）

当读到这句话语中的“一切”一词，他的内心突然有了感动。他从心里问神：“主啊，

这句话语的意思是连我还未犯下的罪也都饶恕的意思吗？那么，您可不可以接受现在这样的

我呢？”这时，神向他的心说话：“你不是布道者吗？到现在你连这个都不知道吗？你这愚

蠢的牧师啊！”

直到那时，牧师也只是脑子里知道信靠耶稣，所有罪都会被赦免，但内心却不曾感动过。

虽然是著名的布道者、神学家，但直到那时他都未能享受过神赐予的平安，他告白说，被这

句话语感动被唤醒，才得以与 神和睦。我们能得以与 神和睦的秘诀是因耶稣基督（罗 5:10）。

凭着主耶稣的死，作仇敌的我们才得以与 神和睦。耶稣为我们被钉十字架而死，证明了对

我们的爱，因此命令说，“你们要彼此相爱，像我爱你们一样。”（约 15:12)

“耶稣对他说：‘你要尽心、尽性、尽意爱主-你的 神。这是诫命中的第一，且是最大

的。其次也相仿，就是要爱人如己。’”（太 22:37-39）

遵行这个最重要诫命的人是亨通的管家。耶稣命令我们“要爱人如己”，前提是爱自己。

我们最该爱的是自己，讨厌或无视自己的人是绝不可能过亨通的人生。有些人因为自己的判

断失误造成事业失败时会埋怨自己，有些人则会贬低小看自己，如此一来会遭遇更大的人生

危机。我们需要用神的眼光来看待自己，神比我们自己更清楚更了解我们。但是你们知道相

比我们自己，神更加爱我们吗？甚至当“我们还作罪人”（罗 5:8）的时候，神已经爱了我

们。如此神圣又全知全能的神，爱我饶恕了我，我却不能饶恕自己，还说自己是没有被爱资

格的，试问有比这更傲慢的态度吗？

请向自己伸出爱与饶恕之手，并用神的眼光来看自己。因为只有爱自己才能爱别人，爱

别人的人才能成功。

《应用》你的仇敌是谁，你完全饶恕他了吗？

13. 像耶稣一样圣灵充满



71

“主的灵在我身上，因为他用膏膏我，叫我传福音给贫穷的人；差遣我报告：被掳的得

释放，瞎眼的得看见，叫那受压制的得自由。”（路 4:18）

耶稣被圣灵充满之后，开始做工。他靠着圣灵做工，并靠着圣灵完成了他的工。

今天的丹麦是一个干净美丽、富有的酪农国家。但是起初它并不是这般美好的土地。以

前丹麦的大部分国土低于海平面，且是一片被北海和波罗的海的海风吹得只剩下石头、沙子

和杂草丛生的荒地。而改变这个国家面貌的是 Nikolaj Grundtvig 和受他影响的 Enrico

Mylius Dalgas 的开拓精神。当时丹麦与现今的德国（普鲁士）的战争中战败，除了支付巨

额赔偿金之外，主要的粮仓地带也被抢走了。当国人极度沮丧之时，他们举起了“失于外者，

得于内”的口号。

第一次发起这项运动的尼古拉.特维格（Nikolaj Grundtvig），今天被称为“丹麦中兴

之父”，他致力于改造国民精神。他原是一名牧师，毕业于哥本哈根大学神学院，是首席毕

业生。他最初也是一名骄慢的人，总认为自己是对的，而他人的想法是错误的。在他首次获

得牧师资格的讲道试演中，他甚至以“丹麦教会的牧师们，你们要悔改”为主题讲了近十分

钟的道。而他也因对原有教会和神学持批判的态度，而被迫停止了牧师职位长达 7 年。早期

他被调到一个小岛上，也因不被认可而陷入自卑里，最终还因神经机能障碍和忧郁症，患上

了神经衰弱。

这样的尼古拉.特维格在他 42 岁时被圣灵充满，还看到了幻像：他大喊着“蛇！蛇！”

并从缠绕他的蛇身上逃脱出来。被圣灵充满之后，不仅所有的疾病都得到了医治，骄慢也被

打碎，享受到了自由的滋味。他又看到了对自己祖国的幻像，就是丹麦会过的很好，是有希

望的。从那时起，他开始了唤醒国民的布道。他发起了“三爱”运动，呼吁国民首先要爱上

帝，然后爱祖国，爱人民。他深知荒地并不是问题，问题是成为荒地的百姓的内心。尼古拉.

特维格为年轻人和穷人开办了国民高中，致力于信仰教育、改造国民精神、提倡开拓精神，

培养人才。

恩里科.米里犹斯.达尔加斯（Enrico Mylius Dalgas）就是被尼古拉.特维格的作为感

化的人之一。达尔加斯 Dalgas 表示“让我们把荒芜之地日德兰半岛的沙丘改变成充满玫瑰

香气的流奶与蜜的沃土吧”，并展开了大规模的开垦事业。丹麦因刮北极风，即使是夏天其

气温也非常低，堪比下霜的程度。为了阻挡大风，他首先开展了在荒地植树的运动。经过他

们的努力，丹麦成为了发达的酪农国家、花卉国家、造林国家。

“耶和华的灵必住在他身上，就是使他有（ ）的灵，（ ）的灵，（ ）

耶和华的灵。”（赛 11:2）

如上所言，圣灵是赐给我们日常所需的智慧、知识和才能的良善的神。不仅如此，圣灵

还赐给我们创意、洞察力、辨别力、心灵的平安、勇气等等，因此不仅牧师和传教士等从事

传教事工的人需要求得圣灵，只要是跟从耶稣的圣徒就都需要求得圣灵。

《应用》你现在圣灵充满吗？

15.像耶稣一样正直

“你们的话，是 ，就说是；不是，就说不是；若再多说就是出于那恶者。”（太 5:37）

正因为耶稣如此正直地行，因此他像有权柄的人，不像世间的教师。（太 7:29）

在这个邪恶的世界赚钱并不是件容易的事。那么，基督徒想在这个世界赚钱应当如何做

呢？这是一个难题。尽管如此，作为基督徒还是要靠神认可的过程来赚钱。那就是与世界

的差别，而这个差别就是正直。不正当的所得会毁了自己的人生。不仅是盗窃，欺诈、漏税、

贿赂等非法、不正当的收入，不管是在何种情况下发生的无疑也是偷盗。因贪心出卖正直是

跟从玛门的行为，是明显的偶像崇拜。

经上说要用公平的天平，强调了正直经济活动的重要性。（利 19:36，箴 20:23，结 45:10，



72

弥 6:11）

箴言 11：1节中也说：“诡诈的天平为耶和华所憎恶；公平的砝码为他所喜悦。”各位，

做生意的时候用诡诈是神所憎恶的。如果我们行的不正直，这不仅仅是自己的问题，最终会

阻挡神的荣耀，也会亵渎神的名（利 19:11-12）。

神说：“那召你们的既是圣洁，你们在一切所行的事上也要圣洁。”（彼前 1:15）忠实的

管家，在任何情况下都要正直。因为圣洁里包含正直，有正直才能爱上帝。

“行动正直的，（ ）耶和华；行事乖僻的，却（ ）他。”（箴 14:2）

在我们行事不正直，不顺从神的诫命时，如何能仍然说我们爱神呢？不正直是不爱上帝，

是藐视上帝的行为。耶稣说“你们若爱我，就必遵守我的命令”（约 14:15）。不洁的心，很

难亲近神。只有正直才能更爱神，而且只有正直才能爱邻舍。

“爱是不加害与人的，所以爱就是完全了律法。”（罗 3:10）

神要我们爱邻舍。但是如果我们一边欺骗他人或用不正当的手段行恶，一边却说爱他们，

这是十分虚假的。爱邻舍却没有正直，那是伪善是虚假。正直的人才能真心爱邻舍。比赚钱

更重要的是爱人如己，是用圣洁和爱向所有民族宣扬福音。身为管家的我们，为了维护自己

的的正直，应积极地应对。以赛亚书 33：15-16 节中说，蒙神赐福的人就是为保守自己的正

直而坚决拒绝虚假，积极行正直的人。

“行事公义、说话正直、憎恶欺压的财利、摆手不受贿赂、塞耳不听流血的话，闭眼不

看邪恶事的，他必居高处；他的保障是磐石的坚垒；他的粮必不缺乏；他的水必不断流。”

（赛 33:15-16）

根据国际透明组织（TI:Transparency International）公布的“2013 年全球清廉指数

（CPI:Corruption Perceptions Index）”，今年由获得 91 分的丹麦和新西兰并列第一位，

芬兰和瑞典并列第三位。这些排名靠前的国家都具有透明的，例如公正的社会、健康的治理

（Governance）等国家反腐体系，因而每年都能维持高分。清廉指数越高的国家其国民收入

越高，这绝不是偶然的事情。以这些统计资料为基础，国际透明组织公布了贫穷和腐败有相

当大的比率关系这一事实。总而言之，越是正直的国家越发达，越是腐败的国家越落后。

罪就像瘟疫和艾滋一样有很强的传染性，如同一点面酵能使全团都发起来一样，个人的腐败

会轻易导致整个国家的腐败。清则穷的想法和话是诡诈的，在物质和生活上干净反而会带来

富裕。守法、清洁的生活在短期来看看似吃亏，但从长远来看，干净的赚钱、花钱将会带来

富有，而且清洁的生活是维持富有的关键。这是无论是国家还是个人都适用的经济原理。

世上横行着成果至上主义、结果主义、目标达成主义，这些风气甚至侵入到教会内部，

毫无羞耻地拉拢其他教会的圣徒进自己的教会。神所关心的不是销售额或纯利润是多少，他

所关心的乃是你的收入是否是正直的收入。如果你用偷税漏税或通过不正当的手段赚取的钱

财或收受贿赂所得的钱财交十一奉献或感恩奉献，会怎么样呢？上帝会接受那样的钱吗？

神说不接受赃款。

“娼妓所得的钱，或娈童所得的价，你不可带入耶和华-你 神的殿还愿，因为这两样都

是耶和华-你 神所憎恶的。” （申 23：18)

努力奋斗且有上帝的介入所取得的钱，透明且正直的钱是神所喜悦的。神的管家，其人

生不能是只翘首等待彩票中奖之日的人生，不能是因行贿受贿而满心焦虑的人生，也不能是

通过偷税漏税过着富人生活的人生。

《应用》在你的生活环境（家庭、工作岗位、学校等）中，你是否用耶稣的性情传道呢？

16. 像耶稣一样具备专业实力

“耶稣却回答说：‘经上记着说：人活着，不是单靠食物，乃是靠 神口里所出的一切话。”

（太 4:4）



73

耶稣在他所担任的话语上是专家。在遇见撒旦试探的时候，耶稣引用了所背诵的旧约圣

经话语，并正确解释该话语来战胜了撒旦的试探。从神所认可的那些圣经人物来看，在自己

负责的领域里，很多人都发挥出了卓越的专业才能。

例如，亚伯拉罕、以撒、雅各在畜牧业上；约瑟、但以理、尼西米、俄巴底亚在政治上；

撒母耳、耶利米、以斯拉等先知则在教导圣经话语上有着卓越的能力；另外，约书亚、基甸、

大卫等人则是有实力的军人。

我们来看一下约瑟的例子：

“约瑟就在主人眼前蒙恩，伺候他主人，并且主人派他管理家务，把（ ）都交

在他手里。”（创 39:4）

约瑟从迦南地被卖到埃及，入了侍卫长波提乏的家为奴。之后，其主人波提乏立约瑟为

自家总管，派他管理家务，把一切所有都交在约瑟的手里。约瑟能以奴隶的身份成为波提乏

的家务总管，这决不是偶然的，而是因为他能智慧地完成他所担任的事情，有出色的办事能

力。被关在监狱里的时候，同样身为囚犯，他却担任了掌管所有囚犯的职责，并出色地完成

了各项任务。他还把监狱生活当作了自我成长和发展的机会，即把侍奉王的囚犯视为可以学

习埃及政治和行政的机会。而在成为埃及国务总理之后，他又针对埃及将要面临的巨大危机，

做了能够克服饥荒的出色计划并交给法老，展现了从饥荒中拯救国家的卓越领导力。他是一

位能力超强的专业人才。我们生活在越来越细分化越来越专业化的世界，因此，无论你信心

再好，人格再出众，若没有出色的专业实力，你就很难登上巅峰，不仅不能影响社会，还会

很难过上富裕的生活。

“你看见办事殷勤的人吗？他必站在君王面前，必不站在下贱人面前。”（箴 22:29）

我们一生都要学习，无论是上班族还是家庭主妇，只要在特定的环境里培养自己的专业

性，做着准备，上帝就会在他的时机，给他开启亨通之路。亚伯拉罕平时在家养兵训练，以

防万一，正因为如此才能在危难时刻成功救出侄子罗得（创 14:14-16）。

《应用》你是否像耶稣一样，在你所工作的领域竭尽全力去积累实力了吗？

17. 像耶稣一样学习

“他虽然为儿子，还是因所受的苦难学了顺从。”（来 5:8）

在道成肉身之前，神从未亲身体验过人生，但是耶稣道成肉身亲自感受和体验了人生。

主饿过（太 4:2，21:18，11:12）、渴过（约 19:28）、也哭过（约 11:35）。他通过各种苦难，

学了顺从。主是拥有完全人性的完美神人（divine man）。如果主不是完全人，就不能以人

的身份担任祭司一职。

《应用》在生活中你是否也像耶稣一样谦卑呢？

18. 像耶稣一样忍耐

“我们既有这许多的见证人，如同云彩围着我们，就当放下各样的重担，脱去容易缠累

我们的罪，存心忍耐，奔那摆在我们前头的路程，仰望为我们信心创始成终的耶稣。他因那

摆在前面的喜乐，就轻看羞辱，忍受了十字架的苦难，便坐在 神宝座的右边。那忍受罪人

这样顶撞的，你们要思想，免得疲倦灰心”（来 12:1-3）。

耶稣至始至终都忍受了不懂事的门徒。门徒们屡屡失败，最后甚至都做了背叛，逃散。

在这种当责备的景况下，主耶稣依然忍耐着他们，爱着他们。耶稣的忍耐最终带来了胜利，

耶稣的十二个门徒最终都选择了像耶稣一样殉教和事奉的道路。向耶稣求高位的雅各和约翰

也同样走了殉教的路。在十二使徒中，雅各是最先殉教的，使徒行传 12 章中说：



74

“那时，希律王下手苦害教会中几个人，用刀杀了约翰的哥哥雅各。”（徒 12:1-2）

约翰曾被扔进油锅，也曾被流放到拔摩岛。他们也曾不懂事，但因主耶稣至始至终不变

的爱，造就了他们成为跟随耶稣脚踪的伟大领袖。

《应用》当你难以忍受时，你是如何忍耐的呢？

19.像耶稣一样协力做好神的工

“他就设立十二个人，要他们常和自己同在，也要差他们去传道。”（可 3:14）

耶稣没有独自做工，而是组成团队（12 名使徒团队、70 名门徒团队、500 名门徒团队）

来做神的工。我们的耶稣是团队作工的达人。

见民数记 7 章，主从没有命令过以色列百姓“造车”。

“他们把自己的供物送到耶和华面前，就是六辆篷子车和十二只公牛。每两个首领奉

献一辆车，每首领奉献一只牛。他们把这些都奉到帐幕前。”（民 7:3）

但主却接受了他们的供物。从这里我们可以看出，神的居所、与神的旨意相关的所有一

切都要依照他的旨意来进行，但在进行的过程中除了法柜等圣物需要由哥辖子孙用肩头抬之

外，其他都交给人们自主的奉献，主在差遣门徒的时候说：

“我差你们去，如同羊进入狼群；所以你们要灵巧像蛇，驯良像鸽子”（太 10:16）。

福音的内容是永远不能更改的，但是如何把福音更快地传给各国、各地方、各民族，则

需要我们去祷告、研究、讨论并推进。使徒保罗让提摩太行割礼，是为了方便宣教事奉，因

为只有受了割礼才能打开犹太人的心扉，保罗用他的智慧在他们为福音所走的路上造了车，

灵活前进。族长们是如何造的车，我们无法确切地知道，但两个支派的族长共造一辆车献上，

并每个支派各献一只拉车的牛，这些可能就是他们讨论之后的结果。若不然就不会出现他们

如此统一的行动。神悦纳为他的国苦恼、为他的国研究讨论的所有过程和结果。神如此喜悦

人们的献身事奉，这并不表示您的能力和智慧不足，而是代表了您愿意与人交通的性情。为

了把福音迅速传扬给天下万民，特别是为了在创启地区传播福音，需要灵巧像蛇的智慧，还

需要给福音装上车轮。通过互联网或移动通讯，APP 或无线电广播，书籍或文件，营商宣教

和专业人士宣教（expert ministry, careerman ministry），研究、调查、讨论如何在那些

不得不伪装宣教行动的地区定居并传递福音的方法，并向神祷告，打造福音的推车，有效进

行福音工作。

“若是跌倒，这人可以扶起他的同伴；若是孤身跌倒，没有别人扶起他来，这人就有祸

了。再者，二人同睡就都暖和，一人独睡怎能暖和呢？有人攻胜孤身一人，若有二人便能抵

挡他；三股合成的绳子不容易折断。”（传 4:10-12）

《应用》在教会里，你是优秀的同工吗？



75

【研究与讨论】

1. 你是一个像耶稣的门徒呢？

2. 你是否像耶稣爱你一样爱着邻舍呢？尤其是饶恕他人了吗？

应用 & 作业

当认识到的

需要调整的

当感恩与

赞美的

当实践的

需要祷告的

作

业

背诵经文 丰盛 – 林后 9:11

价值 – 林前 6:19-20

读 经 太 25:14-30

祷 告 求主帮助我成为忠心的管家！

阅读与其他



76

引人思考的喻道故事

路易斯史密斯（Lewis Smith）在一本书中介绍了一位信主 3-4 年的姊妹，她因紧张的

生活和空虚患上了神经衰弱。当她寻求主的帮助时，圣灵感动她，让她仔细阅读以赛亚 30

章，而这个章节是从前她从未留意过的。然后她读到了以赛亚 30 章 15 节的话语：“主耶和

华-以色列的圣者曾如此说：你们得救在乎归回安息；你们得力在乎平静安稳；你们竟自不

肯。”从那时候起，她分出家人起床前的 30 分钟作为自己的灵修时间，她开始读神的话语，

有意识地思考神的爱、伟大和大能。有一天早上，被诸多问题困扰的她，默想横跨红海的以

色列百姓，“神是如何让数十万的百姓跨过红海的呢？”当醒悟后她说：“我醒悟到他能保守

我从一天中发生的任何红海中都能安全渡过。当灵修结束，我会被确信、自信和信心填满。”

没过多久，她的神经衰弱症状就完全消失了。她成长为圣灵充满的、充满能力的人，人们甚

至不敢相信她曾处于神经衰弱的危险中。

作为灵修的例子，耶稣不顾繁忙的工作，总是定期地和天父见面。从可 1:35 中我们可

以发现耶稣的一个习惯：

“次日早晨，天未亮的时候，耶稣起来，到旷野地方去，在那里祷告”如果我们回顾一

下前一天的情况，就可以知道这具有重大的意义。前一天是一个非常忙碌的一天，但第二天

早晨耶稣却仍然早早地起床灵修，与神交通。

圣经的财物观

耶稣说：“你的财宝在哪里，你的心也在那里。”（太 6:21）

他知道人们通常最重视的除了生命之外就是财物，于是在提摩太前书 6章 10 节中说，

贪财是万恶之根。

“贪财是万恶之根。有人贪恋钱财，就被引诱离了真道，用许多愁苦把自己（ ）

了。”（提前 6:10）

又有多少圣徒甚至牧会者都是因着财物而跌倒的呢！因此，依照神所喜悦的方式管理好

财物是门徒训练和教育的重要主题。

有些人认为“贫穷才会敬虔”，视富有和财物为世俗的、肮脏的。他们极端释义了神关

第

七

课

管家教育-财物管理

本文 太25:14-30 背诵圣经
● 丰盛 - 林后 9:11

● 价值–林前 6:19-20

作业检查

检查标记 完成=○ 部分=△ 没做=×

读 经

背 诵

实习及其他

复习问题
3. 耶稣给我们的新诫命是什么？

4. 耶稣作为榜样，是如何顺从的？

学习目的
1. 了解在耶稣基督里的祝福。

2. 帮助了解圣经的财物观。



77

于“不要把金钱当作偶像”的话语，以致于认为金钱本身就是罪恶的根源。甚至连教会里的

布道者都有视金钱为活着的生物，认为钱是脏的臭的，在神圣的教会讲坛上谈及金钱是不洁

的，甚至忌讳进行有关财物的祷告。这种思想的代表就是禁欲主义，这种思想拒绝创造财富，

也拒绝物质上的富饶，他们追求清贫的生活。这种想法对赚钱相关的一切经济活动起消极作

用，甚至极端地认为富人都是罪人，只有贫穷才能敬虔。但是越躲避金钱，就越不能掌管金

钱，而这又会导致另一种不顺从。禁欲主义虽然能有效地立刻把金钱从神坛上拽下来，但也

带来了非常致命的副作用，因为禁欲主义连同神赋予金钱的良好意图也都给忽略了。

“求你使虚假和谎言远离我；使我也不贫穷也不富足；赐给我需用的饮食，恐怕我饱足

不认你，说：耶和华是谁呢？又恐怕我贫穷就偷窃，以致亵渎我 神的名。”（箴 30:8-9）

从亚古珥的这个祷告，我们可以知道富裕到甚至觉得“即使没有神也能过得很好”这种

程度的富有固然不好，但极度的贫穷也不好。因为极度的贫穷可能会导致为了生存而行非法

之事，以致亵渎神的名。就像富裕有可能会给我们与神之间的关系带来问题一样，贫穷同样

也有可能带来问题。圣经并没有让我们追求贫穷，神愿意我们在凡事上富足。

“叫你们凡事富足，可以多多施舍，就借着我们使感谢归于 神。”（林后 9:11）

You will be made rich in every way so that you can be generous on every occasion,

and through us your generosity will result in thanksgiving to God.

英语圣经将“凡事富足”翻译成“rich in every way（各方面都很富有）”，这里的富

足范畴也包括物质方面的富足。

只要立身处世，基督徒同样需要有物质的供应，是有维持合理经济生活的权利和义务的。

圣经所说的基督徒的正常人生，有可能是富有财产的一生，也有可能是贫穷的一生。意大利

Assisi 的 St. Francis 原是富家子弟，但从信靠耶稣基督之后，他把自己的全部财产分给

穷人，孤身一人到处传讲基督，一生事奉耶稣。在这个世界，他虽然自愿选择了清贫的生活，

但他却是永远的富人。与之相反，也有像 R. Stanley Tam 一样，为了归荣耀给神，赚很多

钱，为神国的事业多多奉献的人，他们也是永远的富人。所以，把基督徒的各种生活方式局

限在清贫论，繁荣的神学或清富论来释义圣经是不全面的。

“贪财是万恶之根。有人贪恋钱财，就被引诱离了真道，用许多愁苦把自己刺透了。”

（提前 6:10）

当然，人类所具有的罪性和贪欲或许有可能会因物质的丰富而更加堕落。但是，上面的

圣经句子只是说‘贪恋钱财’是万恶之根，并没有说钱本身就是万恶之根。对待钱财的错误

的态度才是恶的根源。这仅仅是警告我们过分追求金钱会带来失败，而并不是让我们视钱财

为恶的根源。正确理解钱的两面性，从恶的权势中释放金钱，让金钱丰富我的生活，成为扩

张神国的工具，这一切最终取决于我的心。经上说 “不要劳碌求富”（箴 23:4），从没有一

处记载说不要成为富人。

对基督徒来说，认为清贫才是美德，一味地疏远财富或只追求财富，痛恨排斥贫穷的态

度都不是正确的圣经财物观。钱既不是善的也不是恶的。钱本身是没有罪的，根据使用的人，

可以成为善的工具，也可以成为恶的工具。就像钉子，若用好了可以成为打造桌椅、建造房

屋的有用工具；可是若没钉好，则会撕破行人的衣裳、扎出血，成为有害的东西。钱若用好

了可以拯救灵魂，造福很多人；但若用不好，就会成为行恶的工具，能杀死很多人，使人不

幸。约瑟和尼哥底母把财物用于事奉耶稣上（太 27:57-61;约 19:38-42）；富有的女人们也

把财物用于供给耶稣的门徒上（路 8:2-3）；巴拿巴把自己的田地献给教会作为教会的宅基

地（徒 4:36-37）；卖紫色布匹的妇人吕底亚也为初代教会不惜自己的财产（徒 16:14），这

些都是好榜样。耶路撒冷初代教会时期的凡物公用，就是把财物用于爱邻舍的例子（徒

2:42-47；4:32-35）。此外，也可以从关于周济的许多教训中看出钱是爱邻舍的工具（路 12:33；

18:22）。当耶路撒冷教会因饥荒陷入困境时，使徒保罗从哥林多教会筹集了圣徒们捐款，送



78

到了耶路撒冷教会。今天仍有很多宣教地正等着宣教需用的物质支援。

若我们靠信，为神的荣耀，以正直的方法赚钱，那么赚钱的事也是如同牧会者在讲坛

上传讲神的话语般神圣的事情。因此，认为不讲关于钱财的道，就是灵性洁净的、大有信心

的表现，这是满足于虚假自豪感的愚蠢行为。圣经里出现最多的单词是爱，其次就是关于财

物的内容，难道这是因为圣经是不属灵的书籍吗？而且，因为意识到听众不喜欢听关于钱财

的道，对钱财的说教特别敏感而尽可能不讲关于钱财的道，这类布道人不是神所喜悦的仆人，

而是看人眼色的人的仆人（加 1:10）。对财物，教会里大致有三种不同观点。用图比较如下：

三种神学强调点比较

清贫论神学 繁荣神学 管家神学

对财物的看法 视财物为恶
物质的繁荣是对信心

的补偿

财物是神按着个人的

才干托付给予的

圣经根据
路加福音 18:18-22

变卖分给穷人

约翰三书 1:2

正如你的灵魂兴盛一

样，你凡事兴盛，

身体健壮

马太福音 25:14-30

按才干

接受托付的比喻

反对的圣经说法 传 5:19，林后 9:11 箴言 23:4-5 无

需要的手段
“不要忧虑”先求他

的国（太 6:24-34）

“应许”

十一奉献的祝福

（玛 3:10）

“忠心使用”（林前

4:2，太 25:14-30）

对待财物的态度 抗拒 拥有 管家，管理

对贫穷的态度 我们是贫穷的人 我们拥有财富 我们来管理

人生态度
不忧虑的人生

（箴 3:5-6）

追求金钱

（箴 21:6）

忠心

（路 16:10-11）

结果
连钱的积极作用都加

以否定，不能应用

导致看重钱财，

逃避苦难的道

在今世亨通，来世有

赏赐

《提问》阅读徒 2:45，徒 4:35，回答下列问题：
1）在徒 2:45，徒 4:35 中，被圣灵充满之人的特点是如何体现的呢？

2）你能按照箴 23:4-5，提前 6:6-10 中所说的话语生活吗？若能其动力是什么，若不

能其理由又是什么？

3）请用自己的语言，简单说一下圣经的经济观。

4）在基督里，只要有衣有食，你就能满足吗？

5）阅读路 12:15-33，说出神所希望的经济生活原则，并思考一下你积累在天上的财富

有多少。

6）在消费或过文化生活时，你需要谨慎的地方是什么？请通过下列圣经句子检讨一下

自己。

◇ 赛 47:8-9；摩 6:6-7；雅 5:5；提后 2:9-10；启 18:7；

你的消费有没有奢侈、贪食或浪费的地方呢？

成为良善的富人-教育计划



79

“你要嘱咐那些今世富足的人，不要自高，也不要倚靠无定的钱财；只要倚靠那厚赐百

物给我们享受的神。又要嘱咐他们行善，在好事上富足，甘心施舍，乐意供给人，为自己积

成美好的根基，预备将来，叫他们持定那真正的生命。”（提前 6:17-19）

耶稣使用的比喻中，与钱财相关的比喻最多。因为钱财与我们的生活有着密切的关系，

有了钱财，生活就会便利，也会带来一定的安全感，因此人心容易被钱财所迷惑。本文中也

吩咐道“不要依靠无定的钱财”。无论是谁都会追求幸福，想过亨通即成功的人生，但在圣

经里“亨通”的意思是指，我们的灵与魂与肉、财富、知识、人际关系等，都在神里面走

向最高处，成就神的旨意。神喜悦他的子女平安亨通。

“愿那喜悦我公义的欢呼快乐；愿他们常说：当尊耶和华为大！耶和华喜悦他的仆人平

安。”（诗 35:27）

在属灵上，听到福音后迎接耶稣基督为我们的主，从而获得重生时，亨通就会临到。魂

里面的亨通会影响思想、意志和感情。当借着神的话语持续更新心意时，思想也会发生变化

（罗 12:2）。神希望我们在身体上也获得亨通。

“亲爱的兄弟啊，我愿你凡事兴盛，身体健壮，正如你的灵魂兴盛一样。”（约三 1:2）

有优先顺序的，首先有了灵魂的亨通，才会带动肉身的健康和安宁。神希望我们在人际

关系中也享有亨通。与丈夫和妻子、子女和父母、亲戚和其他家人、信心的兄弟姊妹以及所

有的人享有亨通的人际关系。

在财政上，也希望我们亨通。当我们先求他的国和他的义，真正作他的门徒时，神将

赐满溢的福于我们，让我们得着 30 倍、60 倍、百倍（可 10:30），以至于“能多行各样善

事”（林后 9:8）。这是为了传福音到地级，让所有人都得享福音。

希伯来语“赐福”的原意为“得到亨通的力量”。“亨通”是为成就神的旨意而赐予的充

足供给。没有神的旨意的地方是不需要供给的。在以神国为目的的善事上，他会赐给我们丰

盛和繁荣。

如果你们为了遵行耶稣的至上命令而赚钱，且把所赚的钱持续用于世界福音事业上，那

么神会通过交托给你的钱，在全世界做工。当我们成为神的仆人，负责我们需求的是神。

经上说：“这四十年，你的衣服没有穿（ ），你的脚也没有（ ）。”（申 8:4）

若谨守遵行所有诫命

如今还有很多教会认为福音的世界化是大教会要做的事情，于是只顾想方设法将信徒们

拉到自己的教会，想着“在我们的教会里，我们自己幸福和睦地生活”，这种行为与那些虽

最先被神拣选，却因不向万邦传教而失掉神祝福的愚蠢的以色列百姓又有何区别呢？

即使过了数千年，即使地理位置不同，如今的我们依然有可能照样犯以色列百姓所犯过

的错误。当时出埃及时，身为奴隶的以色列百姓其实并没有什么东西是他们可弃的。尽管如

此，他们仍旧追求了这个世界的衣食无忧，最终不仅没能成为神的仆人，反而在神面前以主

人自居，最终除了约书亚和加勒之外，都死在了旷野。虽然神所拣选的以色列百姓失败了，

但他的计划毫无改变，如今使用属灵以色列-教会来赐福并交付使命。迦南只不过是世界宣

教的中心本部，然而以色列却没有认识到这一点。

“我去要抢财为掳物，夺货为掠物，反手攻击那从前荒凉、现在有人居住之地，又攻击

那住世界中间、从列国招聚、得了牲畜财货的民。”（结 38:12）

《提问》阅读腓立比书 4 章 11-13 节，与使徒保罗相比，你学会了在金钱上知
足的秘诀吗？

“我并不是因缺乏说这话；我无论在什么景况都可以知足，这是我已经学会了。我知道

怎样处卑贱，也知道怎样处丰富；或饱足，或饥饿；或有余，或缺乏，（ ），我都得了

秘诀。我靠着那加给我力量的，凡事都能做。”（腓 4:11-13）



80

良善的神

我们与主同行的道路是幸福的，因为主预备、负责我们日用的饮食。耶稣在创世之初

就已经知道了我们的需求并预备好了，他不仅要我们祈求日用的饮食，还用事实证明了可以

为我们提供（太 14:16-21，路 5:4）。今天仍有数百万的鸟在空中飞翔，空中的飞鸟从不为

吃食而担忧，因创造它们的神会负责养活它。即使是没有灵魂的飞鸟，主都会喂养它，更何

况是用耶稣的宝血买来的他的子女和仆人呢？

“神既不爱惜自己的儿子，为我们众人舍了，岂不也把万物和他一同白白地赐给我们

吗？”（罗 8:32）

“耶和华的圣民哪，你们当敬畏他，因敬畏他的（ ）。少壮狮子还缺食忍饿，但

寻求耶和华的（ ）都不缺。”（诗 34:9-10）

神国的财政

圣经里耶稣的比喻中有三分之二是有关钱的比喻，与钱相关的圣经句子足有 700 句，这

反证了持有正确的圣经财物观对信仰生活有多重要。

查克.史密斯（Chuck Smith）牧师最初开辟教会时，欠下了数百美元的债。他把所欠目

录摆在前面，然后向神恳切祷告。刚祷告完，他的一位富翁朋友就给他来了电话，并告诉他

说会给他汇一笔钱，让他用在需要的地方，而富翁朋友要汇过来的钱竟比他所欠的债务多出

了一点。高兴不已的牧师跑到厨房抱着正在做饭的妻子挑起了舞。这时，他听到圣灵向他的

心说话：“Smith，你为什么手舞足蹈呢？”Smith 回答说：“我的朋友说会给我汇一笔钱过

来，这是祷告的应许，所以我忍不住要跳舞。”这时脑海中突然闪过一句话：“钱在哪里呢？”

Smith 说：“我这个朋友是靠得住的，我相信他。”这时神对他说：“那么，我应许了你：要

与你同在，帮助你，引导你，你可曾为此而感谢过我？又为此而兴奋地手舞足蹈过吗？”Chuck

Smith 牧师幡然醒悟，为自己未能绝对信靠主而向神悔改，并祈求神的怜悯。

具体的十大财政原则

第一，先求神的国和神的义，如此主会加给我们所需用的物质，这是我们要信的。我们

的信心应比飞鸟更大。

“你们要先求他的国和他的义，这些东西都要（ ）你们了。”（太 6:33）

第二，倚靠神是我的供应者（箴言 22:4），双手殷勤做事，为多做各样善事而追求经济

实力的提高（箴 21:5）。

“神能将各样的恩惠（ ）你们，使你们凡事常常充足，能多行各样善事。”（林

后 9:8）

第三，不要爱物质过于爱神。要让财富随着你（箴 22:4），贪恋跟随钱财只能走向灭亡。

若最爱物质，物质将成为万恶之根，连原有的物质也会被夺去（提前 6:10）

“（ ）是万恶之根。有人贪恋钱财，就被引诱离了真道，用许多愁苦把自己刺透了。”

（提前 6:10）

第四，为耶稣和福音撇下一切财物和家人，在今世将得百倍的祝福，在天国也将得到大

大的赏赐（可 10:29-30）。

“耶稣说：我实在告诉你们，人为我和福音撇下房屋，或是弟兄、姊妹、父母、儿女、

田地，没有不在今世得（ ）倍的，就是房屋、弟兄、姊妹、母亲、儿女、田地，并且要受



81

逼迫，在来世必得（ ）。”（可 10:29-30）

第五，不要为自己积攒财宝在地上，只要积攒财宝在天上。积攒在天上的财宝没人可以

夺去（太 6:19-20）。

“不要为自己积攒财宝在地上；地上有虫子咬，能锈坏，也有贼挖窟窿来偷。只要积攒

财宝在天上；天上没有虫子咬，不能锈坏，也没有贼挖窟窿来偷。”（太 6:19-20）

第六，不要夺取神之物，要将头生的和十分之一全然归给神（利 27:26，30）。将当纳

的十分之一全然归给神，试试神是否赐福给我们（玛 3:8-10）。

“人岂可夺取 神之物呢？你们竟夺取我的供物。你们却说：‘我们在何事上夺取你的供

物呢？’就是你们在当纳的（ ）和当献的供物上。因你们通国的人都夺取我的供物，

咒诅就临到你们身上。万军之耶和华说：‘你们要将当纳的（ ）全然送入仓库，使我

家有粮，以此试试我，是否为你们敞开天上的窗户，倾福与你们，甚至无处可容”（玛 3:8-10）。

第七，不要浪费，要生活简朴（提前 6:8）。支出要比照预算额来花费，其金额冻结在

必需的数额上，余下的钱用在神国的事上（诗 49:10-11，诗 90:12）。不要欠下无法偿还的

债务，若欠了债，要把还债放在首位来还。

“恶人借贷而不偿还；义人却恩待人，并且（ ）。”（诗 37:21）

第八，不要以吝啬或勉强的心来奉献（主日奉献，周济奉献、感恩奉献、宣教奉献），

神喜爱捐得乐意的人（林后 9:7）。按所种的来收获，少种的少收，多种的多收（林后 9:6）。

“各人要随本心所酌定的，不要作难，不要勉强，因为（ ）的人是 神所喜爱的。”

（林后 9:6）

第九，在凡事上富足，多多施舍（林后 9:11），并为神国的事尽自己最大能力（林后 8:3）。

“我可以证明，他们是按着力量，而且也过了力量，自己（ ）地捐助。”（林后

8:3）

第十，一切物质都是神的（该 2:8），他的子女不过是管家，要忠心管理，必有结算的

日子，所以要时刻做好准备（太 25:14-30，林后 5:10）。

“因为我们众人必要在基督台前显露出来，叫各人按着（ ）的，或善或恶受报。”

（林后 5:10）

《提问》你是否用正当的方法来赚钱呢？那笔钱是否用在归荣耀给神的事情上，
帮助邻舍的事情上了呢？

为神国提高自己

“各人蒙召的时候是什么身份，仍要守住这身份。你是作奴隶蒙召的吗？不要因此忧虑；

若能以自由，就求自由更好。”（林前 7:20-21）

我们要满足于自己的处境，但有一点是需要我们注意的，即如果满足于自己的处境生活

着，有可能会没有发展。于是使徒保罗又加了这么一句话：“奴隶若能以自由，就求自由更

好”。林前 7 章 21 节是对以奴隶身份成为基督徒的圣徒的教训。在前面，保罗说圣徒要满足

于各人蒙召时候的身份。但这并不是说，不能为个人的发展做任何努力。这仅仅是告诫那些

无视自己当前的处境和情况，回避应尽的责任和义务的行为。所以保罗为了完善相关劝勉，

以蒙召时为奴隶的圣徒举了例子。保罗首先让他们“不要忧虑”，即不要对奴隶的身份持过



82

于悲观的态度。因为，“作奴仆蒙召于主的，就是主所释放的人”（22 节）。但这并不意味着

保罗让那些身为奴仆的人一生都过奴仆的生活，他反而说“若能以自由，就求自由更好”。

在古希腊，在一定的条件下奴隶是可以成为自由人的。例如，为国家立下大功，或为自己所

在的家族立下大功者，可以从奴隶身份中得以自由。还有一种方法，就是给主人一定的钱成

为自由人，即打工攒钱赎身。神并不希望圣徒像奴隶一样停留在他们所处的命运和景况中，

他希望每个人都在他所处的环境全力以赴。

“应当一无挂虑，只要凡事藉着祷告、祈求和感谢，将你们所要的告诉 神。”（腓 4:6）

经上说，凡事都要藉着感谢告诉 神。又说，嘱咐那些今世富足的人，让他们懂得在善

事上花钱。

“你要嘱咐那些今世富足的人，不要自高，也不要倚靠无定的钱财；只要倚靠那厚赐百

物给我们享受的 神。又要嘱咐他们行善，在好事上富足，甘心施舍，乐意供给人。”（提前

6:17-18）

“他有田地，也卖了，把价银拿来，放在使徒脚前。”（徒 4:37）

福音的传播也需要物质上的支持。

就像经上所说：“若没有奉差遣，怎能传道呢？如经上所记：‘报福音、传喜信的人，他

们的脚踪何等佳美！’”（罗 10:15）

初代教会复兴的时候，也有用物质奉献的信徒。钱还用于爱神和事奉神。不仅是直接献

上的献金，在礼拜或教会聚会中所花费的钱也是为了见证主的爱而花的钱（参考 可

12:41-44；路 8:1-3）。另外，钱花在有用的地方即是爱邻舍。在良善的撒玛利亚人的比喻

中，撒玛利亚人用钱财帮助了遇到强盗的人，从中我们可以看到钱财有用于爱邻舍（路

10:29-37）。总而言之，根据花钱之人的不同，钱财可以成为犯罪的脏钱，也可以成为行善

的干净的钱。就像使用杠杆一样，懂得善用钱财，就会有用于神国的扩张。

阿基米德（Archimedes）有这样一句名言：“给我一个杠杆，

我能撬动整个地球”。阿基米德利用杠杆原理移动了沉重的石头，

并筑起城池。他设计的很多器具，其基本原理到今天仍然用在

建造房子的机器上，例如起重机等。对懂得杠杆原理并懂得操

作的人来说，杠杆可以给他带来很大的益处，同理，对钱财有

着正确的认知，并知道如何正确使用管理钱财的人来说，钱财将会成为那个人的冠冕。

“智慧人的财为自己的冠冕；愚妄人的愚昧终是愚昧。”（箴 14:24）

《提问》
1）你是如何接受门徒训练的？你是否在训练他人，进行着再生产呢？

2）圣经的财物观是什么？你是否遵行圣经的财政原则并对此感恩呢？

正确使用钱

有一次，John Wesley 到某处布道，那个村庄有个非常有名的铁公鸡富翁，他也参加了

那天的布道会，当 John Wesley 说：“若能挣钱，请多赚点”，他就感到很高兴，说：“嘿，

这个人真会讲道。”然后 John Wesley 又说：“请尽量多储蓄”，铁公鸡富翁兴奋地搓了搓手

说：“从来没有听过讲道讲得这么好的”。之后，听到“为了神的荣耀，请尽量用光。”这个

结论时，那个富翁就觉得非常失望，“真是的，好好的布道被搞砸了”说完就败兴而归了。

钱要赚的正，但正确地使用也是非常重要的。

通常人们认为赚很多钱就是成功，但真正的成功其实是善于花钱的人。‘管好钱，用好

钱’本身就是一个亨通的过程。

美国历史上最有钱的女性是海蒂.格林（Hetty Green）。1900 年美国当时的国民人均年



83

收入为 490 美元，而 Green 的收入已达到了 700 万美元。她从祖父那里继承了庞大的财产，

再加上与富豪结婚，她的财产是每年都在增长。1916 年去世时，她所留下的遗产高达 2 亿

美元，但她的人生却无比悲惨。作为铁公鸡的她住在波斯顿的一个普通的居民楼里，而当她

的儿子犯腿疾，需要治疗时，她也只到那些廉价的医院进行治疗，最终导致儿子的腿截肢的

悲剧。甚至在老年时，她为了省下 150 美元的手术费，而拒绝了疝气手术，宁愿受病痛之苦。

虽然有巨额财富，但她只会把钱储蓄在纽约银行里，从来不会享受也不施予他人，因此活着

的时候常被人骂为‘吝啬鬼（miser）’。在赚钱上她是成功的，然而并不善于用钱的她却是

愚蠢而又可怜的富翁。

看一个人把钱用在什么地方，就能猜出这个人过的是什么样的人生。因为从花钱的地方，

可以体现一个人的为人和价值观。

神已经把财富的分配、增值、管理交托给了管家，因此，忠心的管家应制定一个明智

的财务规划，经营家庭经济。

“人心怀藏谋略，好像深水，惟明哲人才能汲引出来。”（箴 20:5）

智慧人会向神祈求智慧，制定家庭的财务规划或公司的财务规划，有序管理。那么应如

何做规划呢？短期规划里可以有：十一奉献和各种奉献、生活费、房贷、各种税金、教育

费、休闲文化经费等；长期规划里可以有：养老金、子女教育费、结婚费用、购房金、事

业启动资金、购车费用等等。在这许多财务规划中，我们抽出几个大的规划来具体看一下。

1. 生活费支出计划

只有制定生活费支出计划，才能平衡收入和支出。若这个平衡被打破，支出超过了收入，

那么就会形成债务。所以，如果不想欠债，想有储蓄，就要先制定符合收入的支出计划。而

且制订这种计划对控制不必要的支出有很大的帮助。在制订生活费支出计划时，首先应该考

虑家庭的收入，但除此之外还有一个重要的过程就是要正确规定家庭应该遵守的生活标准或

界限，即规定一个支出界限，规定以后即使赚再多的钱，也不能超出这个支出界限。如果不

这样明确生活水平和界限，很容易受到他人或周围环境的支配。

最重要的是要看清自己所处的现实环境并坦然接受。成语典故里有“邯郸学步”。不知

道自己的处境，觉得别人都有，那我也要有，别人都做，那我也要做，若怀着这种心态生活，

终会因过度支出和消费，在物质上遭受严重的问题，成为钱财的奴隶。

“我凭着所赐我的恩，对你们各人说：不要看自己过于所当看的，要照着 神所分给各

人（ ）的大小，看得合乎中道。”（罗 12:3）

如今，有很多年轻夫妇被信用卡债务缠身，家庭幸福受到威胁，其实这也是因为没能从

父母那里得到正确的经济训练，而过以消费为主生活的原因。所以，每个家庭都要考虑收入

和支出界限，制订健康的生活计划，并且全家都要努力按照这个计划生活。这些努力将会带

来家庭的健康安定。



84

 每月生活费支出计划(参考)

项目 金额 评价 调整

1 家庭总收入

2 定期支出

3 支出界限

4 储蓄

记家庭账本可以检查是否有不必要的支出、冲动购买、过多支出、是否按照计划支出等

等，并加以调整。

2. 未来储蓄计划

“懒惰人哪，你去察看蚂蚁的动作，就可得智慧。蚂蚁没有元帅，没有官长，没有君王，

尚且在夏天预备食物，在收割时聚敛粮食。”（箴 6:6-8）

我们要铭记的是，储蓄（saving）和积累（accumulation）是不同的。即为某种目的存

钱、做准备是好事，但毫无目的，只因对钱财的贪欲而盲目地积累财富是愚蠢的事情。为神

的荣耀而储蓄，这也是在做神国的事。神所喜悦的储蓄，在天国是有奖赏的（林后 9:5）

箴言 30：25-26 节说：“蚂蚁虽然弱小，却知道在夏天储备粮食。石獾并不强壮，却在

岩石中筑造住处。”从话语中我们可以知道，储存是神教给我们的智慧，没有储存的生活是

懒惰的。所以，这与毫无目的的盲目致富是有本质上区别的。有很多家庭因没有储蓄，所以

每当有急用时都要负债。另外，即使有赚钱的好机会，若没有储蓄做准备，可能会错过宝贵

的机会。哪怕是再少的钱，储蓄的心是喜悦和怀着希望的。即使是负债的家庭，也要存一点

钱。圣经是这样劝勉储蓄的：“智慧人家中积蓄宝物膏油，愚昧人随得来随吞下。”（箴 21:20）

份额分配

《Unlocking Your Legacy 打开你的遗产》的作者 Paul J. Meyer 说：如果要成为明智

管理时间、才能和金钱的管家，就需要信心的告白。

“好管家是在与神建立关系的一切过程中成就的。才财务管理上，也要不断地确认：我

是否是信赖主，甘心乐意顺从主的管家”。当我们常常祷告，遵从神的旨意管理财务时，喜

悦我们的倚靠和顺从的神会为我们敞开祝福的门，降下惊人的祝福。

忠心的管家要管理好神所交托给我们的财富，在如何增值、分享上明智地处理操作。

第一，神的份

从约翰福音 13：29 节“因犹大带着钱囊”来看，耶稣的宣教团队是有会计的。在金钱

上耶稣是圣洁的。要先分别为圣应归给神的份，是因为我们所拥有的一切，其真正的主人是

神。如果我们不把应归给耶和华为圣的分别为圣，就会不知不觉中产生错觉，以为我所拥有

的一切原本就是我的。如果我们舍不得应纳的本属乎神的份额，这说明你的管家意识已经变

得模糊，而以我为主的意识已增强。

我们应分别为圣的神的份可以分为两大类：一是，十分之一奉献；另一个是各种奉献

（周济献金、宣教献金、感恩献金，以及建堂献金等各种目的的献金）。十分之一（利 27:30，

玛 3:8-10）是把收入的 10%分别为圣，归给神。虽然圣经第一次记录十分之一奉献是在创世

记 14：20 节，当时亚伯拉罕把战利品的 10%拿出来，给了撒冷王麦基洗德，但事实上，认

为在之前就已经施行了十分之一奉献。

十分之一是承认万物都属乎神的信仰表现。十分之一并不是简单的把收入的十分之一归



85

给神，而是再次确认我们所拥有的一切都是出于神恩赐的信仰行为。因为虽然是我通过劳动

所得的收入，但如果没有神赐予了国家的安宁、职场、健康等，就不会有收入。

我们说十分之一是“神”的，那么剩下的十分之九就是“我”的吗？不是的。神审判埃

及全地的长子，这并不是因为只有长子们有罪，而是他们代表了整个埃及的罪而已。“长子

要归我，利未人要归我”，这也是在说所有百姓都归我的意思。因此，真正的“十分之一”

是要怀着所有一切都属乎神的信念，这样十分之九也才能按着神的旨意管理。

我们向神献上十分之一和礼物是向万物之主我们的神告白“我的主人是神”。可以用十

分之一辨别是否真正相信创世记 1 章 1 节的话语。通过十分之一向神表明“耶稣就是我的

救主”这一告白并不仅仅是嘴里的告白。献上十分之一和礼物是在告白我是神的子女。因

为，神在时间上用安息日，在钱财上用十分之一，在肉身上用割礼，分别了他的百姓。因

不事奉神反而事奉偶像，即因不献十分之一的不敬虔生活，而受咒诅（玛 3:9）。将十分之

一归给神，是悔改转向神的表示（玛 3:7）。

“一个仆人不能侍奉两个主，不是恶这个爱那个，就是重这个轻那个；你们不能又侍

奉 神，有侍奉（ ）。”（路 16:13）

一个人不能侍奉两个主。当人们向神悔改，信靠我主耶稣基督（徒 20:21）时，会全然

献上十分之一。十分之一是告白王权、主权是神的，并感谢神的恩典，铭记我们对邻舍的管

家使命，献上的礼物。神盼望我们真心敬畏神，单单爱神。假设你把房屋租赁给了某个人，

你为了收租找上了门，租户很热情地接待了你，给你冲咖啡，对你满口称赞。还说，这是您

的房子，我非常钦佩你的能力，但就是没有丁点儿交房租的意思。如果发生了这样的事，你

会如何做呢？

圣徒的奉献训练

你的奉献应是甘心乐意的。

经上说：“捐得乐意的人是 神所喜爱的。”（林后 9:7）

历史上献物最多的人是大卫。大卫为圣殿所做的奉献用如今的金钱来换算，大约为 900

万亿韩元。然而，感动神的并不是那些巨额的奉献，而是大卫献礼物的心。

历代志上 29：14 节中大卫说：“我算什么，我的民算什么，竟能如此乐意奉献？因为万

物都从你而来，我们把从你而得的献给你！”

我似乎知道了神为什么格外爱大卫，那是因为大卫是真的爱神，因他爱神，所以才能献

上一切。

亲爱的各位圣徒，奉献是爱神。因爱有多少，就想奉献多少，爱有多少，就会奉献多少。

祝福你们成为深爱神的圣徒。

你为神国所做的奉献占所得的百分之几呢？

因为献十分之一是基本的，所以除去十分之一之外奉献收入的百分之几，可以看出一个

人的奉献度（林后 8:5）。在路加福音 21：3-4 节中，耶稣是如此评价投两个小钱寡妇的，

说这寡妇是自己不足，却把她一切养生的都投上了，以此来告诉我们天国的计算法。

“就说：‘我实在告诉你们，这穷寡妇所投的比众人还多，因为众人都是自己有余，拿

出来投在捐项里；但这寡妇是自己不足，把她一切养生的都投上了。’”（路 21:3-4）

本文中提到的“小钱”，在当时是价值最低的货币单位，寡妇所捐献的钱是极少的，但

在 神看来，却比富人所捐献的钱财更多，更有价值。可以奉献的信心、财物都是神的恩典，

所以要像马其顿众教会的圣徒一样，在极穷的时候也仍然能甘心乐意地厚厚地捐助，而且不

能因为捐献的多就自夸。因为如果没有神的恩典，哪怕一分钱我们也无法捐献。

“弟兄们，我把 神给马其顿众教会的恩告诉你们，就是他们在患难中受大试炼的时候，



86

仍有满足的快乐；在极穷之间，还格外显出他们乐捐的厚恩。我可以证明：他们是按着力量，

而且也过了力量，自己甘心乐意地捐助，再三地求我们，准他们在这供给圣徒的恩情上有份。

并且他们所作的，不但照我们所想望的，更照神的旨意，先把自己献给主，又归附了我们。”

（林后 8:1-5）

劳动也和财物一样，神悦纳圣徒将身体献上当作活祭。虽无财可献，但若像罗 12：1

节中所说的那样，将身体献上当作活祭，那么该圣徒也是在好事上富足的人。

“所以弟兄们，我以 神的慈悲劝你们，将身体献上，当作活祭，是圣洁的，是 神所喜

悦的，你们如此侍奉，乃是理所当然的”（罗 12:1）。

舍不得为神国的事和福音事业花钱的人，无论多么有钱都是穷人。在好事上富足的人是

真正的好门徒（提前 6:17-19）。重要的是心，若没有甘心乐意奉献的心，即使做了再多的

奉献，神也不悦纳。

“因为人若有愿作的心，必蒙悦纳，乃是照他所有的，并不是照他所无的”（林后 8:12）。

第二，国家的份

税金是国家应有的份。很多人之所以不乐意纳税是因为他们并不觉得税金是当纳的，反

而觉得自己辛辛苦苦挣来的钱被国家强占。圣经明确指出向国家纳税是应当的（路 16:10，

罗 13:7）。我的收入中包含国家的份。管家也要努力纳税。如果这是主的旨意，就应甘心乐

意去纳税。但是，无条件地纳税并不是明智的管家应有的态度，应在合法纳税的前提下，节

省可以节税的税金，并用在其他的善事上。了解现行税法相关基本知识，要在‘正确划分份

额’上诚实，以至于必要时要征求专家建议。我们要记住，偷税是侵吞政府份额的盗窃行为。

“你们纳粮也为这个缘故；因他们是 神的差役，常常特管这事。凡人所当得的，就给

他；当得粮的，给他（ ）；当得税的，给他（ ）；当惧怕的，惧怕他；当恭敬的，（ ）

他。”（罗 13:6-7）

“我劝你第一要为万人恳求、祷告、代求、祝谢，为君王和一切在位的，也该如此，使

我们可以敬虔、端正、平安无事地度日。这是好的，在 神我们救主面前可蒙悦纳。”（提前

2:1-3）

第三，家属的份

“在那里，耶和华你们 神的面前，你们和你们的（ ）都可以吃，并且因你手所办

的一切事蒙耶和华你的 神赐福，就都欢乐。”（申 12:7）

神希望我和家人使用财物，享受神所赐予的祝福。但是出乎意料的是对神特别忠心的管

家中，对邻舍和教会从不吝啬使用财物，却对自己和家人、亲戚过分吝啬，而给他们造成伤

害的人居然有很多。神的旨意是，我和家人因神所赐的东西而欢乐并享受神的祝福。尤其要

爱妻子，让她感到幸福。

“在你一生虚空的年日，就是 神赐你在日光之下虚空的年日，当同你所爱的妻快活度

日，因为那是你生前在日光之下劳碌的事上所得的份。”（传 9:9）

给子女的遗产分配

箴言 13：22 节说：“善人给子孙遗留产业，罪人为义人积存资财”。所以，给子孙遗留

产业是圣经所允许的。但是如果想正确地传给子孙遗产，就需要在事前制订明智具体的计划。

若不然，遗产问题有可能会造成家庭分裂，子女前途被毁的情况。最重要的遗产不是财产，

而是敬畏耶和华神的信仰。

第四，邻舍的份



87

神希望他的管家与邻舍分享神交托给他的物。

管家要记住，自己只不过是神赐福的通道。神希望通过管家之手把财物流向贫穷的邻舍。

利 19：9-10 中说：

“在你们的地收割庄稼，不可割尽田角，也不可拾取所遗落的。不可摘尽葡萄园的果子，

也不可拾取葡萄园所掉的果子，要留给（ ）的。我是耶和华你们的 神。”（利

19:9-10）

规定收割庄稼时不可全部收割，要留下一点给穷人，好让他们维持生计。不光是在此圣

经句子里，在圣经的很多地方（申 24:19，21，诗 12:5，14:6，68:10，109:31，140:12，

赛 25:4，41:17），我们都可以看到神对贫穷的邻舍和寄居的外邦人是多么的关心。

第五，债权人的份

如今，我们生活在“消费是美德”的消费主导社会。生活在这种氛围内，在日常生活中

很容易发生因‘花的比赚的还多’而负债的情况。不仅是个人，企业也是一样的。如果要负

债，至少得先确认以下两个条件。即比起借钱的费用，用借到的钱得着的经济利益更大；有

能够偿还债务的确切收入和对策。欠债本身并不是罪恶，圣经上也间接地说了人有可能欠债

（太 18 章，路 7 章）。而且，并不是所有的债务都是不好的。为了购置房屋，扩大事业或为

了创造更多的收益进行投资而向银行贷款，这种为了增加未来资产而欠的债务也有积极的一

面。

在没有明确的收入或对策的情况下，超出自身偿还能力的负债称为“恶性负债”。如果

无法偿还债务，债权人会时不时地催促你还债。天天打电话催债或干脆上门，导致家人一听

到电话声就会紧张不安。若还是不还，就会处理财产，没有可处理的财产就会扣押工资，甚

至会连家里的家私都会被拍卖。扣押了工资，就没了上班的意义，就会辞职，家私也会被贴

封条，拍卖。在这样的情况下，家人纷纷避往亲戚家或父母兄弟家，这会容易导致家庭破碎。

人一旦被债务缠身，情绪总是变得紧张，失去内心的平安。如果精神压力过大，还会引发失

眠、忧郁症等多种并发症。这成了家庭生活中诸多问题的原因，也常常会发展到离婚。如果

被债务缠身，会很难维持安定而幸福的家庭生活。尤其是，当一个家庭有信用不良者，家庭

的债务往往会导致家庭的分裂。被恶性负债缠身，信仰生活也会受到莫大的影响。

要为还债而竭尽全力

圣经里非常明确地指出，借贷而不还的人是恶人。

“恶人借贷而不偿还；义人却（ ）人，并且施舍”（诗 37:21）。

可以借钱，但必需要偿还。手里有钱却不还债的人，不能称其为想要亨通的基督徒。另

外，无法偿还债务的人，也要尽全力努力偿还债务。不是让你一次性偿还债务，而是让你不

要回避你应还给债权人之份的责任。

“凡事都不可（ ）人，惟有彼此相爱，要常以为亏欠，因为爱人的就完全了律法。”

（罗 13:8）

神既不希望我们拿他人的份，也不希望我们因对债务的负罪感而成为钱的奴隶。要记住

信用卡也是一种欠债，因此如果没有能够马上支付的能力，绝对不要使用，这才是最明智的

管家。

《提问》怎么还债好呢？

第六，自己的份

要清楚自己必不可少的预算‘应该有多少才够’。耶稣说正确使用钱财的忠心，才有资



88

格拥有真正的财富（路 16:10-13）。如果你有正确的理财习惯，你就会很清楚自己的消费水

准大致是多少，即清楚一定期间内生活所必需的钱财‘大概有多少才够’。如果不能，很有

可能你正在无计划地使用神赐予你的钱财，即在钱财上不忠心。我们觉得钱不够用，其实很

多时候并不是神赐予的不够，而是作为管家的我们没能管理好神赐予我们的钱财。

耶稣认为，为了管理好钱财，制订计划、预算、目标是应当的。

“你们哪一个要盖一座楼，不先坐下（ ）花费，能盖成不能呢？”（路 14:28）

按预算支出和记录的习惯可以带来满足和安定。记录是制订正确的预算，按照预算支出

必不可少的习惯。如果至少三个月坚持记录所有的收入和支出，就能大概掌握钱的流向，因

此很容易制订恰当的预算方案，控制支出。

另外，极其重要的是我们要过像耶稣一样不浪费的生活。

“他们吃饱了，耶稣对门徒说：‘把剩下的零碎收拾起来，免得有糟蹋的’。他们便将那

五个大麦饼的零碎，就是众人吃了剩下的，收拾起来，装满了十二个篮子。”（约 6:12-13）

浪费真的会成为坏习惯。在日常生活中，我们要仔细检查确认是否有不必要的花费，是

否总有不必要的钱花费出去。

退休养老计划

我们的社会也进入了高龄化时代。我们会经常看到一些老人，因没有妥善的养老计划，

在退休后，看着子女的脸色一起生活，或者从子女那里得到经济上的帮助，艰难度日。这是

因为他们没有做好退休计划和准备。

求别人的益处，归荣耀给神

“无论何人，不要求自己的益处，乃要求别人的益处。“（林前 10:24）

对接受的人来说有益是理所当然的，但对施予的人有什么益处呢？对施予的人来说，这

是积攒财宝在天上的路，是被神使用的、向他人传递神之大爱的蒙福之通道。也就是说，用

会消失的属地的来换取永恒国度荣耀的奖赏（太 6:20）。

我们基督徒要以何种面貌活在这个世界上呢？

属灵的成熟，其标志是什么呢？是对待他人的态度。Donald S.Whitney 说：“体察别人

需求的眼睛和迅速帮助他人的手是在基督里重生之人的标志。就像非基督徒的特点是对自己

的关怀一样，基督徒的最大特点是对他人的关怀。”

Napoleon Hill 在他的著作《成功法则》中说：“帮助别人成功就是你最大的成功也是

最快的成功之路”。“要帮助别人成功”，“帮助别人成功，就是成就自己”这是什么原理呢？

《提问》腓立比教会是如何参与到保罗的宣教工作当中的？



89

【研究与讨论】

1. 圣经的财物观是什么？

2. 为了天国的荣耀（冠冕），在生活中你是如何做投资的呢？

应用 & 作业

当认识到的

需要调整的

当感恩与

赞美的

当实践的

需要祷告的

作

业

背诵经文 ●时间 – 弗 5:16

●变化 – 罗 12:2

读 经 弗 5:15-17

祷 告 求主帮助我成为智慧地管理时间的门徒！

阅读与其他



90

引人思考的喻道故事

美国霍华德将军是一位虔诚的基督徒，当他被任命为西部海岸地区司令官时，他的朋友

们为了庆祝他高升，决定在周三为他举行一场欢送晚宴。他们往各处派发了邀请函，甚至连

总统都发来贺电。为了给将军一个惊喜，他们决定做好一切准备之后，最后一个才通知到霍

华德。但是当他们告知将军这个消息的时候，将军却说他已经有约了，说道：“真是抱歉，

周三晚上我已有约在先。”“但是，这一天出席的可都是全美国最有名的人士，其他的约定可

以取消吗！”“我是一名基督徒，是教会信徒中的一人。在我与教会成为一体的时候，我就约

定过周三晚上的祷告会将是我与主见面的时间。这个世上没有一个人可以让我取消这么重要

的约定。”无可奈何的朋友们只能把宴会推迟一天，改在周四晚上举行。但是很多人都没有

指责他的行为，反而尊敬将军。在神面前信实的他大大感动了人们。将军知道祷告的秘密，

得蒙神的恩典有了为神的荣耀感动他人的能力。

所罗门对时间的智慧

Norman Vincent Peale 博士说：“如果你每天投资 15 分钟集中精力去做某一件事，那

么你想做的任何事你都可以做到。”例如，如果每天投资 15 分钟，坚持努力 3 年就可以成为

某些事的专家；每天投资 15 分钟坚持一年可以读完一遍圣经，侍弄好一个小庭院，可以打

造自己想要的好身材，学会一种乐器，学会一种外语，可以打网球或高尔夫。那么作为“智

慧之王”的所罗门是如何管理留给自己的时间的呢？我们来看一下几个原理。

第一，所罗门说：“凡事都有定期，天下万务都有定时。”（传 3:1），因此要珍惜时间。

换句话说，这个世界上发生的一切，都是有始有终的，因此要思想其结束的时间，爱惜

光阴。但是大部分人却不知道珍惜时间，如同凡事都只有开始而没有结束一般。监理宗

（Methodist Church）创始人约翰•卫斯理（John Wesley）说：“我们不能无所事事，但是

比这个更浪费时间的是把时间花在没用的事情上。”卫斯理以爱惜时间，充分利用时间而闻

名，他甚至在骑马传道旅行的时候也仍阅读了大量书籍。

第二，选择目前对我来说最重要的事情，并为此努力、珍惜时间。

第

八

课

管家教育-时间管理

本文 弗 5:15-17 背诵圣经
● 时间-弗 5:16

● 变化-罗 12:2

作业检查

检查标记 完成=○ 部分=△ 没做=×

读 经

背 诵

实习及其他

复习问题
1.谈一谈圣经的财物观。

2.谈一谈你对十一奉献的看法。

学习目的
1.让门徒了解主交托给我们的时间的价值。

2.帮助门徒管理好时间。



91

所罗门说，人生中没有比行善更让人喜乐欢喜的，让我们不要推迟到明天在做，而要现

在就做。在做某件事的时候，我们常常会想着：明天做吧，慢慢做吧，有时间再做吧，然后

把事情推到明天。但是如果我们真这么做了，就必会后悔，因此告诉我们要现在就做。

第三，我们的时间是神的恩赐，要欢度。

“并且人人吃喝，在他一切劳碌中享福，这也是 神的恩赐。”（穿 3:13）

礼物是因收到而快乐，所以我们要懂得享受神恩赐的时间。

时间是神的恩赐。每个人都是有寿限的，而这个寿限是神赐予的寿命。如果我们从至高

而尊贵的人那儿得到了礼物，我们会多么珍惜呢！

第四，要对神恩赐给我们的时间负责。

“现今的事早先就有了，将来的事早已也有了，并且神再寻回已过的事。”（传 3:15）

传道书 3章 15 节中说：“神再寻回已过的事”。也就是说，将来神会核算我如何使用了

神赐予我的时间。所以，智慧人应该从现在开始就为将来交好答卷而准备。神赐予我的时间

就是我的人生，而我的人生中最重要的要素是时间。时间远比钱财贵重，钱可以再赚，但时

间永远不能转回。所以，浪费时间就是浪费自己的人生。经上说，末日，当我们站在我主面

前时，主会核算赐给我们的时间。

“因为人所作的事，连一切隐藏的事，无论是善是恶，神都必审问。”（传 12:14）

也就是说，主赐予了我们人生，将来主会核算我们是如何度过那些人生的。对那些行事

为善的，主不仅会称赞他们，还会赐给他们无尽的的奖赏；而对那些行事为恶的，会责备他

们是又懒又恶的仆人，并会降下惩罚。末日，我会得到主的称赞还是责备，这全在于我。我

们要珍惜时光，即使是寸阴也不要虚度，并在善事上，有价值的事上竭尽全力，得蒙称赞。

要爱惜光阴

本文：弗 5:15-17

“你们要谨慎行事，不要像愚昧人，当像智慧人。要爱惜光阴，因为现今的世代邪恶。

不要作糊涂人，要明白主的旨意如何。”

几年前，美国哈佛大学以“你的人生成功了吗？”为主题进行了一次问卷调查。对于这

个问题，也就 3%的人回答说“非常满意”，回答“还过得去吧”的人有 30%，回答“或在物

质上，或在精神上要有他人的帮助才行”的人足有 67%。

而在那些回答“非常满意”的人身上发现了一个共同点，就是他们都有记录具体目标的

习惯。这意味着，要达到目标，是需要管理时间的。对生活满意的人，大部分都是成功管

理时间的人。从这个角度上看，Peter Drucker 所说的“时间管理是竞争优势的源泉”这一

主张是正确的。当钱财被盗，我们会大呼小叫，但是如果被盗的是如同生命般的时间，却会

若无其事。盗取时间并不构成犯罪，这不能不说是一件奇怪的事。难道不是时间才是生命，

时间的连接才是生命吗？如此珍贵的时间被盗、被耍都不恼怒，可真是好气量。时间是一旦

失去就再也无法找回的，无法赔偿的，是比什么都重要的财产。真知道时间之重要性的人，

他的人生将是闪亮的。

24 小时是 1440 分钟。根据如何管理这一天的时间，人生的成就也会截然不同。即使是

一两分钟也可以有效使用。如果有效地安排时间，可以做一些更有生产性和创造性的事情。

所以 Alvin Toffler 十几年前就预告说：“信息社会一旦成熟，世界就会分为快者和慢者”。

这是在说，管理好时间的人会成为快者，而在时间管理上失败的人会成为慢者。要铭记的是，

信息社会的特征是快者支配慢者。



92

管理好神赐予我们的珍贵时间，会成为人生赢家。我们要侧耳倾听神对我们说的话。

圣经里的时间有两种概念，一个是Χρόνος（Chronos），另一个是Καιρός（Kairos）。

如果说 Chronos 是流逝的可计量的数量上时间，那么 Kairos 则是有意义和内容的质量上的

时间。这个世界的基督徒是把 Chronos 时间管理成 Kairos 时间的人。把每天管理成 Kairos

是基督徒应尽的责任。

例如，以斯帖在以色列民族的绝对危机前说，她得了王后位份是为现今的机会，并以“我

若死就死吧！”的决断禁食祷告，最终解救了以色列民族。但是如果以斯贴和末底改愚蠢地

浪费了时间，那么他们就会失去神给予他们的机会。好机会不会再来，所以所罗门在传道书

3:1 中说：“凡事都有定期，天下万务都有定时”。凡事都有定时，凡事对我们来说，都是非

常重要的时候，如同有栽种粮食的时候，也有收割的时候，有学习的时候，也有学以致用的

时候一样，天下万务都有定时，都是重要的时间。所以我们要相信我们所拥有的时间是神所

赐予我们的机会，加以善用。爱惜光阴的是智慧人，我们要爱惜光阴做神所喜悦的事。不要

浪费神赐予的机会，要尽力善用。如果我们在时间的流逝中没有任何人生目标，麻木地活着，

那么就会陷入深深的空虚和内疚中。与此相反，如果有健康的人生目标，并为了目标做出选

择与决断，并珍惜管理好时间，那么就会感到自豪和喜乐。

是的，我们睡觉的时候，时间在流逝，我们休息的时候时间在流逝，我们吵架争斗的时

候时间仍然不停歇地流逝，伤心的时候流逝，干活的时候流逝，玩耍的时候流逝，犯罪的时

候流逝......时间就这样一年一年徒然流逝着。有人说时间就是金钱，但并不是。时间不是

金钱可以相比的，时间是我们的生命，因为时间含蕴着我们的生命。随着岁月的流逝，我们

的生命也在流逝，因此爱惜时间就是爱惜生命。

有一位瑞典的老人，在他 80 岁的时候计算了一下自己的人生，结果：睡觉的时间占了

26 年，吃东西的时间占了 6年，刮胡子的时间占了 228 天，抽烟的时间占了 1200 天，醒鼻

涕的时间占了 80 天（推测为鼻窦炎患者），使用卫生间的时间占了 2 年（推测在卫生间里

读了报纸）。这样一算，工作的时间仅占了 21 年，而在他的 80 年生涯中快乐欢笑的时间不

过为 46 小时。但更不可思议的是，在他的人生中，神是完全被排除在外的。如果，在我们

的人生中寻找为神而活得时间，会占据多少呢？

在生活中，我们做忠心门徒的日子有多少呢？

神在时间里赋予了我们的生命，因此浪费时间虚度光阴无异于把我唯一的生命随意放置、

浪费。知道自己的生命是宝贵的，却不懂得时间的宝贵，这是愚蠢的。所以，如果知道我们

的人生就像一旦流逝就再也找寻不来的岁月，那么就要有智慧，在肉身的岁月里为日后的属

灵生活做好准备。为了让我们在光阴里为属灵的时候做好准备，神在时间里赋予了我们的人

生，在时间里赋予了我们的生命，因此我们要把生命中所有的时间都放在成就神的国、神的

旨意上，并为此而活。被赐予 33 年时间的主耶稣，他是如何使用属于他的时间的呢？在童

少年时期，就像路加福音 2:51 节所说，顺从侍奉肉身的父母（约瑟和马利亚）；为公生涯

时首先做的是如马太福音 3:15 节中所记载的那样，要受施洗约翰的洗，并说，我们理当这

样尽诸般的义。在这里所说的义指的是“成就神的意”。当被魔鬼试探时，主按着神的意战

胜了魔鬼；医治患者的所有事迹，也是为了成就以赛亚的预言；而在热心传福音的时候，也

说这是神所期望的。而且包括山上宝训为中心的所有话语都是为了显示神的旨意。

摩西对岁月的醒悟

在诗篇 90 篇中，120 岁的老人摩西如此祷告：

“我们一生的年日是七十岁，若是强壮可到八十岁；但其中所矜夸的不过是劳苦愁烦，

转眼成空，我们便如飞而去。”（诗 90:10）

虽然摩西已有 120 岁，是相当长寿的人，但当他回顾自己的人生时，觉得就像飞鸟展翅

瞬间飞过。不仅是 120 年，在主看来，千年如已过的昨日。



93

“在你看来，千年如已过的昨日，又如夜间的一更”（诗 90:4）

人生如水冲去，如早晨发芽生长的草。

“你叫他们如水冲去；他们如睡一觉。早晨，他们如生长的草，早晨发芽生长，晚上割

下枯干。”（诗 90:5-6）

岁月如光飞逝，因此圣经上说岁月如梭（伯 7:6），如传递消息的邮递员（耶 18:19-23），

如快船（伯 9:26），如急落抓食的鹰（9:26），如迅速飞过的鸟（诗 90:10）一样快速流逝。

神赐予我们的时间是如此快速流逝的。

在我们睡觉的时候，休息的时候、吵架闹矛盾的时候在流逝，在我们伤心的时候，做事

的时候也在不停歇地流逝。而随着时间的流逝，我们的人生也徒然地流逝着。我们将死的日

子越来越近，主再临的日子越来越近，审判之日也越来越近。很多时候，我们会有种错觉，

觉得自己的人生会有千年万年般生活。苦痛的日子不会像我们认为的长如千年万年，苦痛的

日子会如飞而过，而我们快乐的日子也会飞逝。

“求你指教我们怎样数算自己的日子，好叫我们得着智慧的心。”（诗 90:12）

这世界和其上的情欲都要过去，把时间和金钱花在永远的冠冕，永恒荣耀的事上，而

不是花在终将要过去的事上，是有智慧的。

“这世界和其上的情欲都要过去,惟独遵行神旨意的,是永远常存。”（约一 2:17）

把时间、精力、金钱花费在终将要过去的事上，就如明知道银行要倒闭还要把钱存在

该银行里，明知道是将要沉没的船还要乘坐那艘轮船一样，是愚蠢的行为。

“要爱惜光阴，因为现今的世代邪恶”（弗 5:16）。在这里‘邪恶’用希腊语是‘π

ονηρός’，有 3 种意思。一是‘堕落’的意思，而英语的 porno 来源于这个单词。二是，

生病、辛苦、贫穷，只能贫穷的意思。与“要爱惜光阴”这句话语连接在一起，就有如果虚

度光阴，终会过贫穷日子的意思。三是‘没有价值的意思’。那么，我们再来看一下“要爱

惜光阴”这句话语，希腊语的“要爱惜”这个单词是“我们借这爱子的血德蒙救赎，过犯得

以赦免，乃是照他丰富的恩典”（弗 1:7）。“要爱惜光阴”这句话语中最重要的意思是“救

赎岁月”。“要爱惜”的希腊语是“εξαγοραζω”，有“付代价找回”，“付赎金找回”，

“使自由”的意思。既要付其代价找回岁月并使用。而威廉.巴克莱（William Barclay）用

奴隶制度的“赎身”来说明。他说：“奴隶没有所有权，他的才干、能力、他所赚的钱都是

主人的。连他的生命也是主人的。当奴隶的忠心侍奉超出主人的期待时，主人会给予他一定

的钱才，而奴隶会把所得到的钱财寄存在神殿。如此反复，当所寄存的钱财达到一定数额之

后，奴隶到神殿找回所寄存的钱财，作为赎身的代价交给主人。从此，奴隶就得到了自由。

向往着自由的时间，忠心做事度过就是救赎时间。把我们所拥有的时间，当作最好的时间并

善用就是爱惜光阴。

那么，我们用什么付出其代价呢？

如果能生活在永恒的世界，付出生命又有何可惜的呢？

需要钱就要赚钱；需要力量就要培养力量；需要学习就要学了，不管是什么事，我们都

要去做不是吗？但我们却不用担心，因为代价已经支付了。耶稣用十字架的宝血已经为我们

付了代价。我们只要相信这个事实，并承认倚靠他就可以。我们因信耶稣而称义，付了岁月

的代价，拥有了永恒的岁月，拥有了永生。

如今我们生活在有可能明天就会结束的有限的岁月中，但在这些岁月中我们是有机会找

回永恒岁月的。即有方法找寻那丢失的永恒的生命。那个方法是付出代价找回。而耶稣已经

用他的宝血为我们付出了代价，我们要牢记这一点



94

现今是邪恶的世代

我们要知道现今的世代邪恶（16 节）。

就像 16 节所说“要爱惜光阴，因为现今的世代邪恶”一样，现今是邪恶的世代。在这

里“邪恶”（πονηρία）包含着多种含义。有着“世代越来越堕落，无价值、丑恶、 凶

恶”之意。世代邪恶，指的是会有很多诱惑使我们不能善用我们所拥有的时间、时间紧迫。

如今是迫在眉睫的时刻。像所多玛蛾摩拉世代一样，现今的世界充满了堕落。那么，世代的

邪恶跟爱惜光阴有什么关联呢？那是因为神审判世界的日期近了。所以使徒彼得说，万物的

结局近了（彼前 4:7）。万物的结局近了，我们依然浪费我们的光阴，虚度岁月，那么我们

的人生只能以失败告终，无法躲避神的审判。

那么，在这个邪恶的世代，我们应该如何生活呢？

保罗在罗 12:2 说：“不要效法这个世界，只要心意更新而变化，叫你们察验何为神的善

良、纯全、可喜悦的旨意”。我们也要像保罗说的那样，不效法这个世界，通过更新思想来

改变自己，以便察验神良善、纯全的旨意。不能随波逐流，效法世人。不能因为别人都那样

做，就要那样生活。当然，如果与别人不同，现代人会感到不安，但如果因此而不能过圣洁

的生活，不能在生活中效法基督，过着神百姓所应过的圣洁的生活，那么最终会被世俗侵

染。作为基督徒，对世界的流行要迟钝，对神的旨意却要敏感。基督徒的路不是宽路，不是

跟随世人的路。我们要走的路是窄路，宽路找的人多，但那却是走向灭亡的路。窄路因狭小，

找的人少。我们应该成为跟随圣灵的人，而不是跟随时代潮流的人。

要明白主的旨意如何（17 节）

就像本文十七节中所说的“不要作糊涂人，要明白主的旨意如何。”明白主旨意的人珍

惜岁月，而不明白主旨意的人就会虚度岁月。在这里“主的旨意”指的是主所计划的事。

“明白”是“洞察”。因此，我们爱惜光阴是为了明白主的旨意。即为了明白、分辨主所期

望的事情是什么，也是为了能在神面前站立的住。

使徒保罗在写给哥林多信徒的书信中说：“看哪!现在正是悦纳的时候；现在正是拯救

的日子。”神赐予我们的一生不是偶然予以的、流逝的时间（Chronos），而是怀着特定目

的赐予的有限的时间（Kairos）。

George Truette 说:“人拥有的最伟大的知识是明白神的旨意，人最伟大的成就是遵行

神的旨意”。没有什么比明白神的旨意，遵行神的旨意更能蒙福的了。如果明白神对我的计

划，那么那个人是真正幸福的人。如果明白神创造我的时候，是有着何种希望，并为此而活，

那么他的人生会成为真正的胜利者。

不要放荡！

本文 18 节上说：“不要醉酒，酒能使人放荡；乃要被圣灵充满”。不要成为放荡人浪

费时间，唯要被圣灵充满，珍惜岁月、珍惜时间。这里的“放荡”（άσωτία），跟我们

所熟知的浪子比喻里出现的词是同一个单词。“过了不多几日，小儿子就把他一切所有的都

收拾起来，往远方去了。在那里任意放荡，浪费资财”（路 15:13）

在这里被译为“放荡”的词就是άσωτία。这里的“放荡”这一词很好地显示了醉酒

的现象，有着“放纵”、“无节制浪费金钱、时间和能量”的意思。在浪子的比喻里，也有

着“放荡不羁的生活”的意思。酒使我们浪费时间和金钱能量；醉酒会使我们规范端整的生

活，变的无秩序、扰乱不堪。酒不是清醒剂，在医学上，酒是抑制剂。喝酒酒精会麻痹中枢

神经。人的中枢神经是掌管自律和智慧力、理解力、辨别力、判断力、均衡的器官。但酒精

会麻痹该中枢神经。你知道人们喝完酒为什么会变得勇敢吗？ 因为他们失去了判断力、辨

别力和理解力。所以醉酒之后像小狗一样到处大小便，平时胆小乖巧无比的人，会因为旁桌

的人登了他一下而跟人发生冲突。新闻上报道的诸多杀人案、暴力事件，起因大部人是因为



95

什么呢？几乎都是因为酒，因酒会麻痹中枢神经，使其丧失判断力和辨别力，丧失自控能力。

禽兽和人的不同点是什么呢？禽兽根据自己的本能行动，想吃就吃，想睡就睡，想拉就拉，

想交配就交配，不管有没有人看。但人类是有理性的，他们会在生活中用理解力、判断力、

辨别力来节制、克制、忍耐、关怀。但是酒会麻痹这种理性，使人瞬间变成禽兽。此时的时

间就会成为禽兽的时间，被浪费虚度。但是如果我们在生活中不被圣灵充满，就算不喝酒，

也有可能会像这些喝醉的人一样，过着放荡不羁的生活，浪费时间。即使你没有喝酒，但是

如果像那些喝酒的人一样，把时间花在毫无意义的地方，那么你们与圣经上所说的醉酒的人

没有任何区别。圣经警告所有丧失的时间都是“醉酒”、“放荡”。那么与之相反的充满圣

灵的人生是什么样的人生呢？打起精神，珍惜时间，过着神的子女所应该过的生活，这就是

充满圣灵。

请记住，圣灵充满是智慧的人生，是与主同行的圣洁的人生；而不被圣灵充满的时间

是禽兽的时间，是放荡不羁的生活。

喝醉酒，追求世上的快乐和肉体的欲望，放荡生活是在胡乱浪费时间，浪费人生。即便

没有时间，在做某件事之前，先查考圣经，明白主的旨意，用祷告确认之后再着手，这绝不

是浪费时间。那些伟大的神的仆人们都会越面临大事或忙碌的时候，越会投入更多的时间去

查考神的话语并祷告，致力于明白主的旨意。即使遭遇患难、试探、困苦，我们也要在其中

发现主的旨意，并按照主的旨意生活。在任何情况下，我们都要成为明白主旨意的人。所罗

门在传道书 7章 14 节中说：“遇亨通的日子，你当喜乐；遭患难的日子，你当思想。因为

神使这两样并列，为的是叫人查不出身后有什么事”。希望大家成为遇亨通的时候赞美主，

遭遇困苦的时候思想主的话语，祷告寻求神旨意的人。

门徒成为门徒要如何做呢？

在福音书中，出现在耶稣门徒身上的问题是什么呢？他们虽然被呼招为耶稣的门徒，但

作为门徒，他们是远远不足的。他们不知道自己该何去何从，为什么被呼招，自己所处的位

置其分量是何等的重要。

本应跟从十字架，但他们常常坚持其他的路。虽然被呼招为门徒，但确无力承受呼召。

所以每时每刻发生事故，导致失败。他们被呼召所赐予的位置是非常精彩的。主给予他们的

机会是叹为观止的。但门徒们却没有能力承担。对他们来说，五旬节事件是绝对必要的，通

过五旬节事件，门徒们被圣灵充满，具备了主的门徒所应有的能力。之前门徒们为了自己的

生命，否认了耶稣，但被圣灵充满之后，为主舍身。他们在宗教领导人面前大喊：“不是你

们杀了耶稣吗”，他们变得胆大，这是被圣灵充满的样子。他们不再是懦夫胆小鬼，通过圣

灵充满，门徒们有了符合“门徒”名字的样子。圣灵充满让我们有能力过圣徒般的生活；

如果不被圣灵充满，就不能过圣徒般的生活，因而渎职。圣灵充满让我们能够承担自己肩

负的事情。圣灵充满就是效法耶稣。什么是圣灵的果子呢？圣灵的果子就是效法耶稣，越来

越像耶稣。那我们应该如何经验圣灵充满呢？圣灵充满的状态，既是生活中充满主的同在。

在圣灵充满的状态下，我们会强烈感觉到神的同在，让我们无法拒绝。信仰的核心就是深刻

经验神与我同在。门徒如果要成为门徒，就必须圣灵充满。

《提问》

让我们通过路加福音 12 章 16-23 节中记载的财主的比喻来学习有关时间管理方面的教训。

就用比喻对他们说：“有一个财主，田产丰盛，自己心里思想说：‘我的出产没有地方

收藏，怎么办呢？’又说：‘我要这么办：要把我的仓房拆了，另盖更大的，在那里好收藏

我一切的粮食和财物，然后要对我的灵魂说：灵魂哪，你有许多财物积存，可作多年的费用，

只管安安逸逸地吃喝快乐吧！’神却对他说：‘无知的人哪，今夜必要你的灵魂，你所预备

的要归谁呢？’凡为自己积财，在神面前却不富足的，也是这样。”耶稣又对门徒说：“所

以我告诉你们：不要为生命忧虑吃什么，为身体忧虑穿什么；因为生命胜于饮食，身体胜于



96

衣裳。”

1）财主最大的失误是什么呢？

2）财主积攒了很多物质，从这一点上看，能把他看成在物质上成功的人吗？

3）这个人是如何管理灵魂的呢?

4）这个人从不曾在意过与掌握自己生命的神之间的关系，结果怎么样了呢？

5）通过本文，明白的真理是什么？

6）目前，我们注重管理的是什么呢？为什么我们注重健康管理、物质管理（股票、基

金、投资）、子女管理、职场业务管理，却忽视属灵上的管理呢？

时间管理从守主日开始

以赛亚先知通过以赛亚 56 章 1-10 节中说：“谨守安息日而不干犯，禁止己手而不作恶。

如此行，如此持守的人，便为有福”（赛 56:2）。所有的人努力按着神的话语生活，其家

庭和教会、国家将会得蒙平安。那么，希望大家以神的话语为中心生活。但是，神最基本的

话语就是守主日。如果说十一奉献是物质的善恶果，那么守主日就是时间的善恶果。以赛亚

先知说：“谨守安息日而不干犯，禁止己手而不作恶。如此行，如此持守的人，便为有福。”

另一个重要的信仰行为就是祷告。通过祷告我们可以接近神，每当更加接近神，我们会获得

从世界上无法获得的喜乐。

“使他们在祷告我的殿中喜乐...”（赛 56:7）

神的殿是遇见神的地方，是祷告的场所。在这里我们与主有更深切的交通，打到喜乐的

井水。

本文反映了公元前 530 年前后的以色列所经历的情况。公元前 538 年，波斯(Persia)

的居鲁士(Cyrus)不流血占领巴比伦帝国后，对作为巴比伦俘虏生活了约 70 多年的以色列百

姓下达了“民族解放相关敕令”。允许以色列回归祖国后的第二年，公元前 537 年，回归的

以色列在耶路撒冷开始打基础建立第二圣殿。虽然开始建造梦寐以求的圣殿，但仅仅打下了

基础，因遇到周围反对势力的抵抗，仅开始了基础工程，就进入了僵持状态，长达 15 年。

后来，大流士(Darius)登上波斯王位时(公元前 522 年)，出现了一批先知，他们向回归耶路

撒冷的百姓传递信息说，重建祖国的未来命运取决于新圣殿的建立与否，掀起了新的风向。

他们就是哈该(公元前520年活动)、撒迦利亚(与学介同时代公元前520年左右活动)等先知。

在巴比伦的 70 年俘虏生涯，给以色列先知们的预言模式带来了根本性的改变，即从“律

法主义”枷锁时代转变为“福音主义”的怜恤时代。仔细观察以赛亚 56 章 1-8 节的话语和

其文脉，我们会发现说话的是耶和华神，而蒙听神话语的是“外邦人”和“太监”，即所谓

的“局外人（Outsider）”。但这些局外人，其中“外邦人”是“与耶和华联合的外邦人”

（三节），“太监”也是“谨守耶和华的安息日，拣选耶和华所喜悦的事，持守耶和华约的

太监”（4 节）。外邦人和太监，当他们选择正确人生，既能成为与“犹太人”一致，受到



97

与选民同等待遇的人。在旧约时代，太监即使是祭司家族的一员，也不能进入圣殿进行祭祀。

太监是不能与人联合的，旧约的律法严格规定了这一点，不允许他们进入到神的圣殿。但是

随着新时代的开始，可以联合了。通过中保者耶稣基督，有瑕疵的人也可以与神联合了。就

这样，有瑕疵的人生可以通过基督与教会联合，与祷告的人联合。那么像太监一样的人也会

收获惊人的成果。

因与神联合，守公平、行公义（1节）

经上说：“你们当守公平、行公义，因我的救恩临近，我的公义将要显现”。神的属性

是公平和公义，神是绝对公义的，是公平、正义的。经上说，“现在你们应当敬畏耶和华，

谨慎办事，因为耶和华我们的神没有不义，不偏待人，也不受贿赂”(代下 19:7) 。“公平”

一词在希伯来语中是“ ”可以说是指作为人应该遵守的正义或神的统治原理。之后

的“行公义”再次补充说明了前面所说的公平。因此，这句话的意思是，要尊守正义，即神

的百姓应该遵守的法度。

无论世界如何变化，神的百姓，与神联合的人，就要效法神的公平和公义，成为公平公

义的圣徒。因为，神的救恩和公义的审判是显现在公平的人和公义的人身上的。耶稣在约旦

河里接受施洗约翰的洗礼之后说：“天国近了，你们应该悔改”(太 3:2)。只有悔改的人才

能拥有将近的天国，进入到天国。

耶和华说：“你们当守公平、行公义”，只有守公平、行公义的人才能得到救恩，不会

得到神公义的审判。但是，公平和公义不是我们成就的，乃是耶稣基督被钉十字架成就的，

我们只不过是因信而接受而已。那么，什么是公平，什么是公义呢？耶稣基督为了我们的罪

被钉十字架，用宝血的代价成就了公平和公义。我们靠着主成就的公平和公义得到了救恩，

不用面对神公义的审判。

与耶和华联合，守安息日（2-6）

神创造这个世界，并赐予了重要的法，那就是有关安息日的法。经上说：“天地万物都

造齐了。到第七日，神造物的工已经完毕，就在第七日歇了他一切的工，安息了。神赐福给

第七日，定为圣日，因为在这日神歇了他一切创造的工，就安息了”(创 2:1-3)。 又通过

摩西赐十诫给以色列百姓，并在第四诫命上说：“当记念安息日，守为圣日。六日要劳碌作

你一切的工，但第七日是向耶和华你神当守的安息日。这一日你和你的儿女、仆婢、牲畜，

并你城里寄居的客旅，无论何工都不可作，因为六日之内，耶和华造天、地、海和其中的万

物，第七日便安息，所以耶和华赐福与安息日，定为（ ）”（出 20:8-11）。

耶稣也说：“因为人子是安息日的主”（太 12:8）。安息日是耶和华神创造世界，并

亲自安息的日子，是赐福并定为圣日的日子，也是命令神的百姓以此为戒律安息的日子。因

为守安息日，得蒙与神同行的信心，成为蒙福的日子，成为圣洁的百姓，过着分别为圣的生

活。这也是顺从耶和华神诫命的事。

《提问》 让我们从诗篇 89 章 47 节了解一下时间重要的理由
“求你想念我的时候是何等的短少，你创造世人，要使他们归何等的虚空呢！”

时间管理测试

* 请给各项打分，优秀（5 分），良好（4 分），一般（3分），欠妥（2分），不足（1 分），

来测试一下自己的时间管理成熟度

确认内容 分数

1 我是否有规律地起床、吃饭呢？



98

2 每天首先做的事情是与神的沟通（默想话语、祷告等）吗？

3 睡前或早起之后，会留时间来做每天的计划吗？

4 我是否有效利用零碎的时间呢？

5 在紧张和放松的节奏中，不偏不倚地保持工作和休息的均衡吗？

6 是否避开不健康的印刷品、杂志、电视、手机、懒惰、不必要的电话呢？

7 是否每件事都归于圣经？是否经常想如果是耶稣会如何做？

8 明白神对我人生的具体计划，是否用书面的形式制定了一系列的计划表？

9 我是否偏向于因一瞬间的冲动或心情而动呢？

10 我是否因严紧一丝不苟的性格，在不太重要的事上花费太多的时间呢？

11 你制定周计划表了吗？

12 你是否制定优先顺序之后再推进呢？

13 你是否能迅速确定意向，当不是的时候能明确说出“不”吗？

14 你是否有效使用时间呢？

15 当时间紧迫赶时间的时候，你有找回平静的方法吗？

智慧的时间管理原则

如果要有效使用时间，就要做计划。如果想有效使用钱，就要做花钱计划，如此能更有

效地使用钱。时间也是一样的，我们要做计划。

1. 要集中于神的旨意

“我在地上已经荣耀你，你所托付我的事，我已成全了”（约 17:4）

确定优先顺序。效法耶稣，明白神的旨意并顺从神的旨意，这是首要的。经上建议说“要

确认更重要的”（腓 1:10）。

“使你们能（ ）是非，作诚实无过的人，直到基督的日子”（腓 1:10）

请列出重要或着急的事，做一个目录。当如此做的时候，会有着重点。例如，买周末晚

餐要用的食材，这是重要但不着急的事；不错过喜欢的电视节目的开始部分，这是看起来着

急却不重要的事。我们要先想。传 10：10 节中说：“铁器钝了，若不将刃磨快，就必多费

气力”，然后又补充说：“但得智慧指教，便有益处”。我们可以从这个话语学到什么呢？

就像铁器钝了，需要提前将刃磨快，才能有效使用一样，时间也是需要提前制定计划，才能

最有效地使用起来。如果是只花去时间和活力，却不是必须的事情，我们可以推迟或干脆不

做。计划的事做完有时间了，再开始做原计划以后要做的事情。像那些先把铁器的刃磨快的

技工一样，当我们事先做好计划，会更有效。

2. 制定献身的目标

“我凭着所赐我的恩对你们各人说：不要看自己过于所当看的；要照着神所分给各人信

心的大小，看得合乎中道”（罗 12:3）

要有现实目标。“眼前所见的比想入非非的好得多。欲念实在是毫无意义，有如追风”

（传 6:9）要点是什么呢？有智慧的人不要被欲望，尤其是不现实或不能实现的欲念所摆布。

因此，不会轻易被巧妙的广告所迷惑或受不了诱惑分期付款购买超过购买能力的东西。那人

学到的是满足于“眼前所见的”即自己能实际得到的。



99

3. 确定优先顺序

“你们要（ ）他的国和他的义，这些东西都要加给你们了”（太 6:33）

让我们想一想自己的价值观。价值观让我们能够判断哪个正确、重要、有价值。如果把

人生比喻成箭，那么，瞄准哪儿取决于价值观。因此，优秀的价值观，有助于确定正确的优

先顺序，最有效地使用每时每天。 那么，从哪里可以找到优秀的价值观呢？很多人从有着

最高智慧的圣经里找到了优秀的价值观（箴 2:6,7）。

“因为，耶和华赐人智慧；知识和聪明都由他口而出。他给正直人存留真智慧，给行为

纯正的人作盾牌”。

把爱当做最重要的价值观。爱本身就是神计入奖赏的神国之事。

“无论何人，因为门徒的名，只把一杯凉水给这小子里的一个喝，我实在告诉你们，这

人不能不得赏赐”（太 10:42）。

歌罗西书 3:14 中说，“爱心就是联络全德的”。没有爱心不能得到真正的幸福或安全

感，在家庭里尤为突出。无视这一事实，把追求财富或职业放在首位的人，实际上会招来不

幸。是的，圣经中数百次提及爱心，强调卓越的价值观是有其理由的（林前 13:1-3；约一

4:8）

《应用》 在我们平凡的日常中，既不花钱或少花钱，还能被神计入奖赏的神国的事都

有哪些呢？

4. 祷告制定计划，使计划在神的摄理中实现

我们一起来看一下保罗的例子。在哥林多前书 16 章 4-5 节中，我们可以看出使徒保罗

对自己日后的时间有明确的计划。“若我也该去，他们可以和我同去。我要从马其顿经过；

既经过了，就要到你们那里去”（林前 16:4-5）“或者和你们同住几时，或者也过冬。无

论我往哪里去，你们就可以给我送行。”(6 节)

可以看出，保罗原计划是从以弗所坐船去哥林多，然后再去马其顿，再从马其顿回到哥

林多，之后去往耶路撒冷。后来可能还是觉得并不妥当，再三考虑之后把计划稍微改动了一

下。我们在制定计划的过程中，总会需要进行修改。因为人不是完全的，在制定计划的时候，

可能会出现更好的想法或发生某些情况需要改变计划。所以，保罗好像也进行了第二次修改，

把旅行路线改成以弗所、马其顿、哥林多、耶路撒冷。

5. 知道什么时候工作，什么时候休息

“当记念安息日，守为圣日。六日要劳碌做你一切的工”（出 20:8-9）

在工作和休闲活动之间保持平衡。“宁愿悠悠闲闲地只得一小把，不愿辛辛苦苦地两手

满握－就象在追风”（传 4:6）。工作狂通常没有时间享受自己劳苦得到的奖励。因为没有

多余的时间和活力来享受。与之相反，懒惰的人选择满满的休息，浪费所有宝贵的时间。圣

经要我们保持平衡，既要认真工作，也要享受相应的奖励，说在劳碌中喜乐是神的恩赐（传

5:19）

“神赐人资財丰富，使他能以吃用，能取自己的份，在他劳碌中喜乐，这乃是神的恩赐”

（传 5:19）。

要保证充分的睡眠。经上说：“我必安然躺下睡觉”（诗 4:8）。大部分的成人每天最少

要保证 7 小时睡眠，这样才能充分发挥身体、情感、认知功能。尤其从认知方面来看，睡觉

可以提高时间的使用效率，因为良好的睡眠能提高集中力和记忆力，进而提高学习能力。相



100

反，如果睡眠不足，就会导致学习能力下降，增加事故和失误率，而且更容易发火。

6. 利用零碎的时间

“他们吃饱了，耶稣对门徒说：“把剩下的零碎（ ）起来，免得有糟蹋的””（约

6:12）

“看风的，必不撒种；望云的，必不收割”（传 11:4）。这句话的教训点是什么呢？

拖延的习惯会抢走时间，降低生产效率。等到环境完备为止的农夫，必不能撒种、收割。同

样，在生活中我们也会因为生活的不确定性，变得优柔寡断。可能会觉得应该等到所有事情

都明确了再做决定。当然，要下重要的决定，是需要充分的调查和深思熟虑的。箴言 14:15

也说：“通达人步步谨慎”。但在现实生活中，大部分决定的背后都有不同层度的不确定性

（传 11：6）。

“早晨要撒你的种，晚上也不要歇你的手，因为你不知道哪一样发旺；或是早撒的，或

是晚撒的，或是两样都好”（传 11:6）

7. 不要着急

“心无知识的，乃为不善；脚步（ ）的，难免犯罪”（箴 19:2）

雅各书 3:17 中说，“唯独从上头来的智慧，先是清洁，后是和平，温良柔顺，满有怜

悯，多结善果，没有偏见，没有假冒”。当然，有高标准是值得称赞的，但如果我们把标准

定的太高，往往会经历失望或失败。例如，学习外语的人，应该预料到会有失误，并有通过

失误来学习的觉悟。但对于完美主义者来说，说错话是连想都不愿想的事情，然而这种态度

对发展是有妨碍的。在自己的强项上，表现谦虚的态度是更好的。箴言 11:2 中说：“谦逊

人却有智慧”。谦虚谦逊的人，不会太看重自己，所以即使失误也会一笑置之。

8. 在善用时间上，重要态度是诚实

这是保罗在以弗所给哥林多教会的圣徒写信时候的事情。在林前 16 章 8 节中保罗说，

但我要仍旧住在以弗所，直等到五旬节。并分享了自己的计划，告诉他们自己所停留的时间，

自己会做什么。在 9节中说，“因为有宽大又有功效的门为我开了，并且反对的人也多”（林

前 16:9）。其内容是在说，现在以弗所的大门是敞开的，而这个大门是宽大的，那么门又

是什么门呢？是传福音的门，可以宣教的门，可以有效传福音的门为他敞开了。还说，反对

的人也多，当传福音的机会越多，撒旦也会做更多妨碍福音的事情。不仅是撒旦，还有魔鬼

的妨碍。但是，目前这里有传福音的惊人机会，所以我短时间会停留在以弗所，认真宣教。

《提问》

1）你是如何管理一天的时间的呢？花在属灵事情上的时间是多少呢？主要在什么事情上

花费最多的时间呢？

2）你是如何管理一个月的时间呢？一个月当中，你用在神国之事上的时间是多少呢？

3）你是如何管理 1年的时间呢？是在尽全力朝着灵性成长的方向花费时间吗？

4）一起来制定余生的日程表吧

睡时与神交流



101

一天的开始不是早晨，而是睡觉之前。因此， 一天的计划要以睡觉的时间为中心制定。

如此，我们睡觉的时候也能与神交通。

根据大脑科学家的研究，当我们进入睡眠之后，我们的潜意识（或大脑）仍在活动，而

这种活动对我们睡醒之后的意识（或大脑）起到莫大的影响。圣经上的内容在科学上也得到

了证明。

“我身（ ），我心（ )。这是我良人的声音；他敲门说：我的妹子，我的佳偶，

我的鸽子，我的完全人，求你给我开门；因我的头满了露水，我的头发被夜露滴湿”（歌

5:2）

当我们睡觉的时候大脑仍在活动，做梦就是它活动的表现之一。睡醒之后我们的想法一

般在自己的意识控制之内进行，但睡觉的时候，潜意识思考是超过时间和空间进行的。

“以后，我要将我的灵浇灌凡有血气的。你们的儿女要说预言；你们的老年人要做异梦，

少年人要见异象”（珥 2:28）

所以，为了不浪费睡觉的时间，更为了最有效地利用睡眠时间，在睡觉之前，请祷告圣

灵的降临。整理一天的生活，在睡觉的时候仍然与神商量明天的事。

睡眠不是我们人生中应该减少或减除的时间，而是一天中最重要的时间。我们通常认为

睡觉时会停止一切，但事实是恰恰相反，睡觉时会发生我们生活中最重要的事情。

睡眠可以提供给人最基本的休息时间，是人们积累体力、恢复精神的重要时期。诗篇

127 章 2 节中说，“你们清晨早起，夜晚安歇，吃劳碌得来的饭，本事枉然；唯有耶和华所

亲爱的，必叫他安然睡觉”。

无论我们起得再早，睡的再晚，流下再多辛苦的汗水，我们也不可能得到我们想要的一

切。我们所拥有的一切，如果神不允许，就无法得到。没有比只靠自己的力量生活的人生更

痛苦的事了，这种生活会让我们在肉体上和精神上感到疲惫，无法安睡。

所以不要重复每天躺在床上看电视或玩手机，困了就直接睡觉来结束一天的生活。不总

结一天直接睡觉，就像化妆的女子不卸妆睡觉一样。睡觉之前默想神的话语，把一切交给神

之后入睡。

“我儿，要谨守你父亲的诫命；不可离弃你母亲的法则，要常系在你心上，挂在你项

上。你行走，它必引导你；你躺卧，它必保守你；你睡醒，它必与你谈论”（箴 6:20-22）

所以，睡觉是交托给神的训练，是在神的怀里享平安的祝福。要相信神是供给我们所需

要的一切，解决我们所担心的所有事情的神。有了这样的信心，我们将会信赖主，享受内心

的平安。当我们内心平安的时候，将不再有睡不着的痛苦。因此主说，唯有耶和华所亲爱的，

必叫他安然睡觉。希望大家在每天的生活中，全然地信赖主，得蒙安然入睡的祝福，开始开

朗、充满活力的一天。

睡觉的时候，神也在保守着我们。而且临睡前撒在我们心灵上的神的话语，将会让我们

经验在睡醒时明白其意的恩典。神的话语是活泼的（来 4:12），在我们睡觉的时候仍在我

们的心灵做工。每天在神的怀里入睡，睡醒后与神交流，每天记录与神同行的日记，这种圣

洁的习惯会成为原动力，让你得到圣经上的成功。

使用时间最有价值的路

“务要传道，无论得时不得时总要专心，并用百般的忍耐、各样的教训责备人，警戒人，

劝勉人”（提后 4:2）。

善于管理时间意味着善于管理自己的生活。时间是神赐予的资本，一天 24 小时是神的

礼物，是平分给每个人的。无论贫富贵贱、男女老少，一天都给了 24 小时。时间只会消耗，



102

不能储存。因此，在有限的时间里，按照神的旨意生活，是最有效使用时间的途径。

1）你认为如何使用时间是最有价值的呢？

2）我们有多少时间花在非生产性的地方？请举例说一下生产性时间利用和非生产性时

间利用。

3）使徒保罗告白说，“我现在被浇奠，我离世的时候到了”（提后 4:6），是什么意

思呢？

4） 通过约翰福音 9章 4节，我们应该如何效法耶稣呢？

“趁着白日，我们必须作那差我来者的工。黑夜将到，就没有人能作工了。”（约 9:4）

《提问》

1）人生是有尽头的。人类不能避免的有两点，一个是，随着岁月的流逝变老；另一个

是谁都有一死。

“按着定名，人人都有一( )，( )后且有审判”（来 9:27）

如果你的生命只剩下 3 天，那么这 3 天里，你都会做什么呢？

2）人生的时间是谁定的呢？

“( )使人死，也使人活，使人下阴间，也使人往上升。他使人贫穷，也使人富足，

使人卑微，也使人高贵”（撒上 2:6-7）

“你去告诉希西家说，耶和华-你祖大卫的神如此说：我听见了你的祷告，看见了你的

眼泪。我必加赠你十五年的寿数”（赛 38:5）。

3）你是否切身感受到，时间飞逝，人生短暂呢？

“我们经过的日子都在你震怒之下；我们度尽的年岁好像一声（ ）。我们一生的年

日是七十岁，若是强壮可到八十岁；但其中所矜夸的不过是劳苦愁烦，转眼成空，我们便如

飞而去”（诗 90:9-10）。

“我的日子比跑信的更快，急速过去，不见福乐。我的日子过去如快船，如急落抓食的

鹰”（伯 9:25-26）。

4）在飞逝的过去、现在、未来，这些时间里，该如何生活呢？

①忘记过去所做的事情，罪与错。 但是要记住过去受到的恩惠并感恩。

“不要说：先前的日子强过如今的日子，是什么缘故呢？你这样问，不是出于智慧”（传

7:10）。

“你当追想上古之日，思念历代之年；问你的父亲，他必指示你；问你的长者，他必告

诉你。至高者将地业赐给列邦，将世人分开，就照以色列人的数目立定万民的疆界。耶和华

的分本是他的百姓；他的产业本是雅各。耶和华遇见他在旷野-荒凉野兽吼叫之地，就环绕

他，看顾他，保护他，如同保护眼中的瞳仁。又如鹰搅动巢窝，在雏鹰以上两翅搧展，接取

雏鹰，背在两翼之上。这样，耶和华独自引导他，并无外邦神与他同在”（申 32:7-12）。

② 不要惧怕未来，交托给神，怀揣蓝图，展望未来。

“所以，不要为明天忧虑，因为明天自有明天的忧虑；一天的难处一天当就够了”（太

6:34）。



103

“你所做的，要交托耶和华，你所谋的，就必成立”（箴 16:3）

“嗐！你们有话说：今天明天我们要往城里去，在那里住一年，做买卖得利。其实明天

如何，你们还不知道。你们的生命是什么呢？你们原来是一片云雾，出现少时就不见了”（雅

4:13-14）。

③ 要忠实于今天的生活，爱惜光阴

“要爱惜光阴，因为现今的世代邪恶”（弗 5:16）。

爱惜光阴有买机会的意思。你希望在什么事情上爱惜光阴呢？换句话说，你希望有机会

做什么呢？

“你趁着年幼、衰败的日子尚未来到，就是你所说，我毫无喜乐的那些年日未曾临近之

先，当纪念造你的主”（传 12:1）。

5） 过好每一天，能有美好的人生

① 美好人生的单位是‘一天’

“总要趁着还有今日，天天彼此相劝，免得你们中间有人被罪迷惑，心里就刚硬了”（来

3:13）。

“耶和华对摩西说，我要将粮食从天降给你们。百姓可以出去，每天收每天的分，我好

试验他们遵不遵我的法度”（出 16:4）。

“我们日用的饮食，今日赐给我们”（太 6:11）。

“求你使我们早早饱得你的慈爱，好叫我们一生一世欢呼喜乐”（诗 90:14）。

② 爱惜光阴的秘诀是，正确确定‘优先顺序’，你有没有为优先顺序的问题苦恼过呢？

“你们要先求他的国和他的义，这些东西都要加给你们了”（太 6:33）

人生计划

把人生比喻成建筑物。如果盲目地用泥土、树木、砖头等材料堆砌，即使竭尽全力建造

房屋，在某个瞬间也会“哗啦啦”倒塌。为了建造一座完整的建筑物，首先要制作设计图。

经过长时间思考建造什么样的房子，如何建造等等问题，为建造自己喜欢的房子，逐步完善

设计图，最终完成令人满意的设计图。

人生也是一样的。我们不应该为了那些可视的目标而努力，制定计划表，而是要树立我

的人生的明确目标。历史上伟大的人不是因为他们拥有或赚取的财产而伟大，而是因为他们

把自己的生活献给了成就某些事情上而变得伟大。耶稣才是在他短暂的人生中，全力为目标

而献身的人。

・我的人生目标是什么呢?___________________________________________________

・我的人生的具体展望是什么呢?__________________________________________

虽然时间是永恒的一部分，但终有一日将不再有时日。到那时不再有钟表，不再有闹铃，

只有完全的自由和安息。启示录 10：6 节中说，“指着那创造天和天上之物，地和地上之物，

海和海中之物，直活到永永远远的，起誓说：不再有时日了”。当这世的时间结束时，方会

开始真正有趣的事情。但是，神许给我们的这一瞬间，我们是不是也应该提前品尝永远的滋

味，愉快地享受人生呢？不是成为时间的奴隶，而是充分有效地利用时间，享受自由的人生，

岂不是享福？不要忘记，时间管理是享福的捷径。



104

【研究与讨论】

1. 你是如何管理时间的呢？

2. 你在工作的时候，是否享受祝福的时间呢？

应用 & 作业

当认识到的

需要调整的

当感恩与

赞美的

当实践的

需要祷告的

作

业

背诵经文
● 义的苦难-提后 1:8

● 苦难的祝福-雅 1:2-4

阅读经文 伯 1 章

祷告
求神帮助我，让我成为当为义受苦时，能够靠信克

服的门徒。

读书及其他



105

引人思考的喻道故事

在卡夫曼夫人(Cowman)的《旷野之泉》一文中有这样一个故事。“我在观察蚕茧。正

好有几只蚕茧正在蜕变成蝴蝶。看着从那么小的洞里努力出来的样子，我想那是不可能的。

可是，一只，两只，通过那么小的洞，千辛万苦地挣脱出来，并且飞向空中。我正好发现了

又要出来的茧，就用剪刀把那个洞剪得很宽，然后自足地笑着说:“我比神更爱和慈悲。”

蝴蝶很容易从我打开的大洞里出来，但出了问题。几次试图升到空中，结果还是爬不上去，

只是在地上打转。啊! !我明白了。只有在小洞里痛苦、用力地出来，身体的营养成分才能

供应到翅膀的末端，翅膀出来的时候会经过严重摩擦，变得强壮到可以飞起来。所以诗篇作

者不是这样告白了吗?“我受了苦难，对我有益处，因此我学到了你的律例。”阿们！

神是窑匠

木炭和钻石的元素是同样的碳。在同样的元素中，一颗是最美丽的象征——闪闪发光的

钻石，另一颗是微不足道的黑木炭块。虽然我们人类也被称为泥土，但是有些人的生活就像

钻石，有些人的生活就像木炭。为什么呢?

赛64:8“耶和华啊，现在你仍是我们的父。我们是泥，你是窑匠。我们都是你手的工作。”

因为神创造我们有良善的理由，所以他提前计划好了我们生活的一切。

诗139:15-16“我在暗中受造，在地的深处被联络。那时，我的形体并不向你隐藏。我

未成形的体质，你的眼早已看见了。你所定的日子，我尚未度一日（或作我被造的肢体尚未

有其一），你都写在你的册上了。”

神为我们的出生地和神的目的，甚至计划了我们的住处。

徒17:26“他从一本造出万族的人，（本有古卷作血脉），住在全地上，并且预先定准

他们的年限，和所住的疆界。”

神创造全宇宙万物的时候，没有一块石头是偶然制造的，都是特别设计制造的，我们也

是有着受造的目的的。

第

九

课

义的苦难

本文 伯1章 背诵经文
●义的苦难-提后1:8

●苦难的祝福-雅1:2-4

作业检查

检查标记 完成=○ 部分=△ 没做=×

读圣经

背 诵

实习及其他

复习问题
1.疾病的原因有哪些？如何治疗?

2.说一说属灵的疾病和治疗方法？

学习目的
1.学习为义受苦难的意义及圣经中的应对方法。

2.在遭受苦难的时候，帮助他们度过凭信心得胜的人生。



106

赛45:18“创造诸天的耶和华，制造成全大地的神，他创造坚定大地，并非使地荒凉，

是要给人居住。他如此说，我是耶和华，再没有别神。”

伯12:10“凡活物的生命，和人类的气息，都在他手中。”

所以哪怕是我们身体的一小部分，包括所有的生活，都掌握在神的手中。

诗8:6“你派他管理你手所造的，使万物。”

我们必须相信，我们的生命不是掌握在某种看不见的力量或盲目的“命运”的手中，而

是掌握在一个人格者，即“全能的神”的手中。我们是属于神的。

罗14:7-8“我们没有一个人为自己活，也没有一个人为自己死。我们若活着，是为主而

活。若死了，是为主而死。所以我们或活或死，总是主的人。”

赛45:9“祸哉，那与造他的主争论的，他不过是地上瓦片中的一块瓦片。泥土岂可对抟

弄他的说，你作什么呢？所作的物，岂可说，你没有手呢？”

器皿的种类和大小，形状和色彩等都是由窑匠随意决定的。“神为什么要把我造成男人?

主什么把她造成了女人?“为什么让我长这样?”这些想法都是愚蠢的。这是神以主权做出的

决定。

<提问>通过罗马书第9章20-21节，神谈论主权与我们的关系?
罗9:20-21“你这个人哪，你是谁，竟敢向神强嘴呢？受造之物岂能对造他的说，你为

什么这样造我呢？窑匠难道没有权柄，从一团泥里拿一块作成贵重的器皿，又拿一块作成卑

贱的器皿吗？”

人就是泥土

窑匠想做陶器的话，就得自己亲自到山野去找泥土。不是随便选择泥土来做陶器，而是

选择可以做陶器的泥土。

<提问>窑匠寻找和选择泥土，能说明作为窑匠的神和我们之间的关系吗?

<提问> 我们是怎样认识我们自己的?你能象诗139:14那样的告白吗?
诗139:14“我要称谢你，因我受造，奇妙可畏。你的作为奇妙，这是我心深知道的。”

<提问>我无视自己，不以为然，自卑的行为是无视谁的行为?
箴17:5“戏笑穷人的，是辱没造他的主。幸灾乐祸的，必不免受罚。”

<提问>作为土的我们应该以怎样的姿态顺服作为窑匠的神?

面团

泥土是土和水混合而成的。我们是泥土，但若是相信耶稣基督的话，神的气息将基督的

生命注入到我们的生命里面。刚开始没有任何形状的粗糙泥土本身并没有多大价值，泥块在

窑匠的手里揉和后，就变成了柔软的形质。泥土最重要的素质就是顺从。如果窑匠手里的泥

土不服帖，就无法正常制作器皿。泥土不能自酿而成，必须有窑匠。

相信了耶稣，主就会改变我们，破碎我们，通过生活中通过和面的过程消除固执。

罗5:4-5“忍耐生老练。老练生盼望。盼望不至于羞耻，因为所赐给我们的圣灵将神的

爱浇灌在我们心里。”

神按照他的意愿把揉得松软的泥土做成器皿。在我们的人生中，如果遇到意想不到的考



107

验和患难，请不要认为是奇怪的事情。应该高兴并感谢神在苦难中为制作陶器而和面团的过

程。

雅1:2-4“我的弟兄们，你们落在百般试炼中，都要以为大喜乐。因为知道你们的信心

经过试验就生忍耐。但忍耐也当成功，使你们成全完备，毫无缺欠。”

<提问>有没有挂名的基督徒？
约15：5是怎么说的?

约15:5“我是葡萄树，你们是枝子。常在我里面的，我也常在他里面，这人就多结果子。

因为离了我，你们就不能作什么。”

<提问>在诗107：4-7中，当我们面临不知所措的考验时，教训我们如何战胜苦
难呢?

诗107:4-7“他们在旷野荒地漂流，寻不见可住的城邑。又饥又渴，心里发昏。于是，

他们在苦难中哀求耶和华，他从他们的祸患中搭救他们。又领他们行走直路，使他们往可居

住的城邑。”

人生是辘轳

辘轳是陶器匠用泥土做什么东西的时候，把泥土放上

去转动的陶车。窑匠在这个辘轳上放上泥土，一边转动辘轳，

一边做自己想做的东西。所以就像窑匠根据自己的需要快速

转动或慢慢转动辘轳一样，我们的人生是神根据他自己的需

要按照他的意愿进行管理的。所以不能因为转得太快，就抱

怨泥转得太快，也不能抱怨转得太慢。所以耶10：23节说:

“耶和华啊，我晓得人的道路不由自己，行路的人也不能定自己的脚步。”

<提问> 泥土在辘轳上能做什么事？这教训了我们什么?(参考:箴16:3)
箴16:3“你所作的，要交托耶和华，你所谋的，就必成立。”

<提问>读罗5:1-5,8:17-23回答下列问题：
1) 在罗5:2中“共同参与神的荣耀”是什么意思？

2)在罗8:17当中，我们要与他一同得荣耀，必须做什么呢?

*罗8:17“既是儿女，便是后嗣，就是神的后嗣，和基督同作后嗣。如果我们和他一同（ ），

也必和他一同得荣耀。”

3)罗8:21的‘神儿女自由的荣耀’意味着什么?

做出碗的形状

如果泥土总是顺服于窑匠的手，那真是令人惊奇的，但事情并不总是这样。窑匠想做花

瓶，但是泥土想要成为碗，这时候窑匠很伤心。耶利米看到了破损的器皿。

会搞砸的情况是什么情况?就是维持自己的想法和方法的时候。

耶18:11-12“现在你要对犹大人和耶路撒冷的居民说，耶和华如此说，我造出灾祸攻击

你们，定意刑罚你们。你们各人当回头离开所行的恶道，改正你们的行动作为。他们却说，



108

这是枉然。我们要照自己的计谋去行。各人随自己顽梗的恶心作事。”

我们往往在神的旨意之外，因为坚持自己的计划和想法而失败。亚当和夏娃、扫罗王、

参孙就是这样。为了看到神设计的完成品，不能不服从于神。神宽恕我们是恩惠，重建我们

是慈悲。他在雅各的生活中花了20年的时间，但最终还是把他变成了神所用的器皿。如果泥

土不纯，就等于错过了获得时间和奖赏的机会。窑匠会扔了泥土而开始使用新的泥吗?不是

的，是用泥土来重建的。

<提问>耶18：4节的话给我们什么教训呢?

耶18:4“窑匠用泥作的器皿，在他手中作坏了，他又用这泥另作（ ）器皿。窑匠看

怎样好，就怎样作。”

烘干

器皿形状做好后，陶器放在通风好的地方开始晾干。我们是泥土，直到干透为止，有时

感觉不到上帝的手，就像被抛弃了一样。

诗44:24“你为何掩面，不顾我们所遭的苦难和所受的欺压。”

在神应许话语将近20年后，亚伯拉罕和撒拉才生下了以撒，被掳的先知抓住上帝的应许，

请求归回，在70年后才实现了。要等候神的时间。“因为这默示有一定的日期，快要应验，

并不虚谎。虽然迟延，还要等候。因为必然临到，不再迟延。”（哈2:3）

要成为有价值的产品需要一定的时间，神喜欢等待。虽然会在瞬间得到圣洁的恩惠，

但是成熟需要时间。

<提问>赛43：1-3节说神是怎样召唤我们的?
*“雅各啊，创造你的耶和华，以色列啊，造成你的那位，现在如此说，你不要害怕，因为

我救赎了你。我曾提你的名召你，你是属我的。你从水中经过，我必与你同在。你趟过江河，

水必不漫过你。你从火中行过，必不被烧，火焰也不着在你身上。因为我是耶和华你的神，

是以色列的圣者你的救主。我已经使埃及作你的赎价，使古实和西巴代替你”（赛43:1-3）。

刻字和打磨图案

陶匠按照自己的计划刻上纹样。刻上纹样后，用锋利的刀刃打磨粗糙的部分和凹痕。

赛40:3-5“有人声喊着说，在旷野预备耶和华的路，（或作在旷野有人声喊着说，当预备耶

和华的路），在沙漠地修平我们神的道。一切山洼都要填满，大小山冈都要削平，高高低低

的要改为平坦，崎崎岖岖的必成为平原。耶和华的荣耀必然显现，凡有血气的，必一同看见，

因为这是耶和华亲口说的。”

将凹陷的地方填平，将突出的地方用刀切下来打磨平整。像这样，在我们生活中伤口的

每个山谷都要填满和长出来。在上帝面前，要让深深的失败和罪恶感、自卑感的山谷变得平

坦。

“每座山，每座小山都会降低”，遮盖上帝荣耀的山峰，即骄傲，自满，顽固，固执等

山峰，都要降低，使之平坦。

<提问>怎样才能使我们心中神的道路平坦呢?



109

涂陶釉

用初烤火烤出来的器皿已经完全磨平了。然后在陶器上涂上陶釉。在这样研磨的状态下

涂上陶釉，就会渗透到深处。主向我们承诺了这液一样的生命之水。

约4:14“人若喝我所赐的水就永远不渴。我所赐的水，要在他里头成为泉源，直涌到永生。”

<提问>就像陶器与陶釉成为一体，会发出美丽的光芒一样，当我们与圣灵联合
的时候，我们就能过彰显基督的圣洁生活?

考验的熔炉

做陶器需要两次加热烤的过程。任何器皿在通过熔炉之前都是毫无用处的。熔炉强烈的

热度给器皿带来力量，提高美丽和有用性的价值。温度从450度上升到600度的话，结合在泥

土中的水分子就会脱落。当温度达到在900摄氏度左右时，化学杂质被焚烧，容器的每个粒

子都连接在一起，容器才能从内部融为一体。作品越美丽，越有价值，火就越炽热。可见，

上帝的考验是圣洁的祝福之道。

在玛3：3中，他说:“他必坐下如炼净银子的，必洁净利未人，熬炼他们像金银一样。”

矿石要想成为真正的银和金，必须多次在火上燃烧。像这样，真正的神的子女在神通过各种

各样的考验的时候，就会变得更加圣洁，更加谦虚，更加忠诚，更加真实。讲台本身看起来

并不好，但对圣徒来说，讲台是有益的，有时是必要的。通过苦难的讲台，看到了人生的内

心世界和人类的内心世界，并领悟到深刻的东西。另外，这个讲坛也使人明白上帝的律例和

法则(诗118:71)，改变人生的方向，纠正错误的生活，从脱轨和犯罪的生活中回转过来!(参

考资料:119:67)

<提问>出埃及记第12章51节说，主召以色列人的目的是什么，对今天的我们有
什么暗示呢?

出12:51“正当那日，耶和华将以色列人按着他们的（ ），从埃及地领出来。”

苦难带来的礼物

我们必须相信上帝的爱，上帝是陶匠，把我们放进熔炉的苦难中，最终是为了祝福我们。

在人生的熔炉里，撒旦用各种诡计和方法让人怀疑和不信任上帝的爱。要像约书亚和迦勒一

样，相信上帝的应许和爱直到最后。神是在苦难之后给我们预备各种礼物的良善的神。

第一.是生活的活力素

诗119:71“我受苦是与我有益，为要使我学习你的律例。”

<提问>通过耶利米书第29章11节，上帝对我们苦难的想法是什么呢?
*耶29:11“耶和华说，我知道我向你们所怀的意念是（ ）的意念，不是（ ）的意

念，要叫你们末后有指望。”

第二,信心成长

申32:11-12“又如鹰搅动巢窝，在雏鹰以上两翅扇展，接取雏鹰，背在两翼之上。这样，

耶和华独自引导他，并无外邦神与他同在。”神说他训练以色列百姓就像训雄鹰一样。

雄鹰们不会把住所建在休养的林子等这种低矮的平原或者茂密的森林里，而是在险峻的溪谷

或悬崖上建造房屋，学习孤独的训练。上帝所使用的人物都经过雄鹰的孤独训练。挪亚、亚

伯拉罕、雅各、约瑟、大卫、施洗约翰、保罗，在上帝面前都接受过一对一的训练。害怕孤



110

独训练而躲避的人也许能成为麻雀，但不能成为高空飞行的雄鹰。雄鹰从小就通过从父母身

上掉下来的那种训练，学习高度的飞行术。但是没能战胜这种训练的鹰们就会掉下悬崖摔死。

当它要飞回来的时候，它的妈妈就把它的巢都弄散了。当小鹰呼扇着从悬崖要起飞的时候，

妈妈静静地看着，在小鹰快要掉下悬崖之前，她会像箭一样直冲下去，把小鹰接在肩膀上，

在飞上悬崖。然后再重新把小鹰扔出去，让它飞起来，快要掉下去的时候，妈妈就快速飞过

去接住，放在肩膀上飞起来。这样反复训练，克服困难，使这只小鹰成为飞禽之王。上帝训

练我们，希望我们变成雄鹰！

<提问>我们有承受不了的考验吗?
*林前10:13“你们所遇见的试探，无非是人所能受的。神是信实的，必不叫你们受试探

（ ）所能受的。在受试探的时候，总要给你们开一条出路，叫你们能忍受得住。”

第三，让我们变得完整、坚强、坚强、坚强的再创造

彼前5:10“那赐诸般恩典的神，曾在基督里召你们，得享他永远的荣耀，等你们暂受苦难之

后，必要亲自成全你们，坚固你们，赐力量给你们。”

人工养殖珍珠时，将沙粒放进贝壳里,在柔软的鲜贝中加入沙粒的话,作为生命体的贝壳

会承受巨大的痛苦，但为了战胜它，贝壳会牺牲宝贵的生命汁，将沙粒紧紧地包上，沙粒会

逐渐变大，变硬,最后变成美丽的珍珠。

<提问>在约伯记23：10节中，主说用苦难锻炼我们的目的是为了什么?
*伯23:10“然而他知道我所行的路。他试炼我之后，我必如（ ）。”

第四，止罪

彼前4:1-2“基督既在肉身受苦，你们也当将这样的心志作为兵器。因为在肉身受过苦

的，就已经与罪断绝了。你们存这样的心，从今以后，就可以不从人的情欲，只从神的旨意，

在世度余下的光阴。”苦难使我们反省，使我们觉悟(民21:7，伯36:8—9)。苦难使我们谦

卑(代下33:12)，使我们回到神那里(申4:30)。

只有基督的宝血，才是使我们成圣的恩惠之源。因此，我们所遭受的苦难是引导我们走向

圣洁的耶稣的祝福通道。

大卫告白了通过苦难停止犯罪的恩惠：

诗119:67“我未受苦以先，走迷了路，现在却遵守你的话。”

<提问>看雅5：13节的时候，我们遇到苦难的时候，该怎么做呢?

雅5:13“你们中间有受苦的呢，他就该（ ）。有喜乐的呢，他就该（ ）。”

第五，丰盛的生活

诗66:10-12“神啊，你曾试验我们，熬炼我们，如熬炼银子一样。你使我们进入网罗，

把重担放在我们的身上。你使人坐车轧我们的头。我们经过水火。你却使我们到丰富之地。”

苦难就像老师给学生考试一样，检验自己的实力(实际情况)(亚伯拉罕和约伯的例子)

具体体验上帝的降临和丰盛的祝福。

伯42:5-6“我从前风闻有你，现在亲眼看见你。因此我厌恶自己，（自己或作我的言语）



111

在尘土和炉灰中懊悔。”

伯42:10“约伯为他的朋友祈祷。耶和华就使约伯从苦境转回（苦境原文作掳掠），并

且耶和华赐给他的，比他从前所有的加倍。”

<提问>从《创世记》22章来看，亚伯拉罕大获福气的原因是什么呢?
创22:16-17“耶和华说，你既行了这事，（ ），就是你独生的儿子，

我便指着自己起誓说，论福，我必赐大福给你。论子孙，我必叫你的子孙多起来，如同天上

的星，海边的沙。你子孙必得着仇敌的城门。”

第六，飞跃的机会

林前2:9“如经上所记，神为爱他的人所预备的，是眼睛未曾看见，耳朵未曾听见，人

心也未曾想到的。”

<提问 >耶稣的升天对门徒而言相当于苦难，但为什么耶稣说对他们会有更大的
益处呢?

*约16:7“然而我将真情告诉你们。我去是与你们有益的。我若不去，（ ）就不到你们

这里来。我若去，就差他来。”

第六，在天国积攒奖赏的机会

彼前5:3-4“也不是辖制所托付你们的，乃是作群羊的榜样。到了牧长显现的时候，你

们必得那永不衰残的荣耀冠冕。”

教会牧者为了牧会所受的痛苦，圣徒为了担当职责所受的痛苦，为了主的事工所受的痛

苦，都一定会有光荣的冠冕。

罗8:18“我想现在的苦楚，若比起将来要显于我们的荣耀，就不足介意了。”

彼前1:7“叫你们的信心既被试验，就比那被火试验，仍然能坏的金子，更显宝贵。可

以在耶稣基督显现的时候，得着称赞，荣耀，尊贵。”

提后1:8“你不要以给我们的主作见证为耻，也不要以我这为主被囚的为耻。总要按神

的能力，与我为福音同受苦难。”

我们所遭受的苦难是在创世之前就在基督里所计划的上帝的日程安排当中。这是归荣耀

给上帝的机会，也是我们得到恩惠和祝福的机会。

提后1:9“神救了我们，以圣召召我们，不是按我们的行为，乃是按他的旨意，和恩典。这

恩典是万古之先，在基督耶稣里赐给我们的。”

<提问>摩西为基督所受的凌辱，被认为是比埃及一切财宝更大的财物，这是什
么缘故呢?
*来11:25-26“他宁可和神的百姓同受苦害，也不愿暂时享受罪中之乐。他看为基督受的凌

辱，比埃及的财物更宝贵。因他想望所要得的（ ）。”

第八, 发现人生的意义和价值

来5:8-9“他虽然为儿子，还是因所受的苦难学了顺从。他既得以完全，就为凡顺从他

的人，成了永远得救的根源。”

据说，世界上最香的香水中有来自巴尔干山脉的玫瑰。但据说，生产业商们在最冷最黑

暗的凌晨2时采摘巴尔干山脉的玫瑰。理由是因为玫瑰在深夜散发出最香的香气。像约伯一



112

样，人生的香气也是在最剧烈的痛苦中产生的。我们在绝望和痛苦的夜晚才能发现生命的意

义和价值。只有像大卫那样在床上流满眼泪的人，才知道星光是美丽的。在人生的旷野学校

里，感谢和爱慕天国而等待，并为天国的荣光而生活。亲爱的圣徒啊，请默想灵魂的香气在

苦难中散发的事实吧。西方有句俗话说:“溪流中石移，小溪中歌失。”的故事。就像溪水

因为有石头而流淌创造出歌曲一样，基督徒的人格也是通过苦难的伤痛而成长的(来5:8)。

<提问>约瑟临终时为什么说以色列人要离开埃及呢?
来11:22“约瑟因着信，临终的时候，提到以色列族将来要出埃及，并为自己的骸骨留

下遗命。”

第九,爱肢体的机会

加6:1-2“弟兄们，若有人偶然被过犯所胜，你们属灵的人，就当用温柔的心，把他挽

回过来。又当自己小心，恐怕也被引诱。你们各人的重担要互相担当，如此就完全了基督的

律法。”

上帝的旨意就是要互相分担。因此圣徒们肩负着参与别人苦难的十字架的使命。这个使

命就像在主的救赎使命一样，是能够分担别人罪责的爱的能力。当然不是靠自己的力量所能

承担的，只有靠上帝的恩惠才能承受。林前9:22保罗说:“向软弱的人，我就作软弱的人，

为要得软弱的人。向什么样的人，我就作什么样的人。无论如何，总要救些人。”

<提问>读一读路6:27-29，回答一下应该怎样过圣洁的生活？
路6:27-29“只是我告诉你们这听道的人，你们的仇敌要爱他，恨你们的要待他好。咒

诅你们的要为他祝福，凌辱你们的要为他祷告。有人打你这边的脸，连那边的脸也由他打。

有人夺你的外衣，连里衣也由他拿去。”

1.如何对待欺负你的仇人?

2.对你讨厌的人该怎么办?

3.对恨恶你，诅咒你的人该怎么办?

4 .如何处置瞧不起你，侮辱你的人?

路17:14“耶稣看见，就对他们说，你们去把身体给祭司察看。他们（ ）的时候就洁净了。”

第十，彰显神荣耀、拯救的机会

诗34:19“义人多有苦难。但耶和华救他脱离这一切。”

马利亚的家庭遇到了困难，她们的兄弟拉撒路死了，但这个考验成为荣耀耶稣的机会。

约11:15“我没有在那里就欢喜，这是为你们的缘故，好叫你们相信。如今我们可以往他那

里去吧。”

<提问>从出埃及记第14章4节来看，神是通过什么获得荣耀的呢?
出14:4“我要使法老的心刚硬，他要追赶他们，我便在（ ）身上得荣耀，埃

及人就知道我是耶和华。于是以色列人这样行了。”

我们该如何应对所遭受苦难?



113

神按着自己的旨意将作为泥土的我们作成陶器(诗64:8),按着他的旨意拣选我们-面团,

-成碗状时(耶18∶1 - 6)-摄氏900度左右的火进行初烤和再烤,但这是为了美丽的结晶体而

进行的瞬间性火的作业，不是要完全烧掉，所以火烧是暂时的工作。上帝为了我们的益处所

给予的考验也是暂时的。在与主同行的过程中，突然遇到意想不到的考验时，使徒保罗在林

前10:1-11中，以古以色列百姓不信的经验教训了今天的基督徒。我们有更好的应许，所以

不要像他们那样抱怨，不要埋怨，不要把宝贵的祝福毫无意义地浪费在不信中度过。属灵的

旷野是可以通过的地方，而不是停留的地方。考验就像是祝福的邀请函。未通过的考验，如

同未受考验不能被使用的陶器。那么，你知道能通过任何考验的秘诀吗?

无论遇到什么困难我们都能凭信心取胜的秘诀

是在任何苦难中都不受伤害的祝福。过去，只要有人稍微伤害我的自尊心，心里就会沸

腾，只要别人不理解我，心里就会暗自难过，但现在无论遇到什么事，心里都不会受伤。每

天每分每秒，只要仰望主，我就是被石头打死的罪人。其他所有的指责、误会、侮辱、损

失、被关、挨打，都是轻的。

在腓立比监狱里和希拉一起祈祷、赞美，经历了狱门打开、手铐掉落的奇迹；航海中遇

到友拉革罗狂风的时候也没有失去平安；被蛇咬的时候也很轻松地面对；被关在罗马监狱里

的时候，反而劝勉监狱外的人要常常喜乐。无论有什么样的困难和难事，像海水一样汹涌，

即使大山摇动，我们的心灵也都是平静的。

诗46:1-3“（可拉后裔的诗歌，交与伶长，调用女音。）神是我们的避难所，是我们的

力量，是我们在患难中随时的帮助。所以地虽改变，山虽摇动到海心，其中的水虽砰訇翻腾，

山虽因海涨而战抖，我们也不害怕（细拉）。”

在以赛亚第40章3至5节中，要预备耶和华的道路，无论遇到什么苦难都能战胜。

预备耶和华的道路

赛40:3-5“有人声喊着说，在旷野预备耶和华的路，（或作在旷野有人声喊着说，当预

备耶和华的路），在沙漠地修平我们神的道。一切山洼都要填满，大小山冈都要削平，高高

低低的要改为平坦，崎崎岖岖的必成为平原。耶和华的荣耀必然显现，凡有血气的，必一同

看见，因为这是耶和华亲口说的。”

上帝从永远到永远都是荣耀的存在。但是，当我们预备走正确的道路时，我们的人生方

向才能随时面向上帝而调整，耶和华的荣光就会出现在我们的实际生活中。只有填满幽暗令

人失败和伤痛的山谷，降低遮掩上帝荣光的大大小小的山峰，即骄傲、自满、固执、顽固、

坚强、血气等山峰，神的荣光才会显现出来。因此圣洁之路就是与上帝同行的路。上帝的荣

耀总是充满的。

赛35:1-8“旷野和干旱之地，必然欢喜。沙漠也必快乐。又像玫瑰开花。必开花繁盛，

乐上加乐，而且欢呼。利巴嫩的荣耀，并迦密与沙仑的华美，必赐给他。人必看见耶和华的

荣耀，我们神的华美。你们要使软弱的手坚壮，无力的膝稳固。对胆怯的人说，你们要刚强，

不要惧怕。看哪，你们的神必来报仇，必来施行极大的报应，他必来拯救你们。那时瞎子的

眼必睁开，聋子的耳必开通。那时瘸子必跳跃像鹿，哑吧的舌头必能歌唱。在旷野必有水发

出，在沙漠必有河涌流。发光的沙，（或作蜃楼）要变为水池，干渴之地，要变为泉源。在

野狗躺卧之处，必有青草，芦苇，和蒲草。在那里必有一条大道，称为圣路。污秽人不得经

过，必专为赎民行走，行路的人虽愚昧，也不至失迷。”

<提问>你的心灵无法充满耶稣基督的生命，是因为无法预备耶和华的道路。在



114

哪些方面没有预备呢?
出31:13“你要吩咐以色列人说，你们务要守我的（ ），因为这是你我之间世世

代代的证据，使你们知道我耶和华是叫你们成为圣的。”

<提问>你是如何因为真理而在一切工作和环境中得自由呢?像下面的例子，在右
侧空格处写下相关的圣经句子。

下面的问题 我是因为圣经的什么话而获得自由的?

①从一切罪的刑罚与污秽中获得自由 例:徒15:8-9

②从魔鬼的考验和诱惑中获得自由。

③从上帝所赐的苦难和考验中获得自由。

④从一切外在的困境中获得自由。

⑤从各种软弱中获得自由。

⑥在临终前也能获得自由。

<提问>在林前3:1-3中，哥林多教会的问题在哪里呢?
林前3:1-3“弟兄们，我从前对你们说话，不能把你们当作属灵的，只得把你们当作属

肉体，在基督里为（ ）的。我是用奶喂你们，没有用饭喂你们。那时你们（ ），就

是如今（ ）。你们仍是属肉体的。因为在你们中间有（ ），这岂不是属乎肉

体，照着世人的样子行吗？”

<提问>我们能每天不犯罪地生活着吗?

<提问>希伯来书13:20-21的话给了我们什么样的应许呢?

<提问>但如果我们不知道，不服从神的诫命，又会怎样呢?

只有得救的“罪魁”才能背起自己的十字架。

路22:63-65“看守耶稣的人戏弄他，打他，又蒙着他的眼，问他说，你是先知，告诉我

们，打你的是谁。他们还用许多别的话辱骂他。”

主背负我们的罪，在被钉十字架之前，有过使用赦罪权柄的事实。

“但要叫你们知道人子在地上有赦罪的权柄，就对瘫子说，我吩咐你起来，拿你的褥子

回家去吧。”(路5:24)

但当他被钉十字架的时候，他在上帝面前成了罪人，耶稣背负了我们的罪而成为了罪人，

所以在遭受辱骂、戏弄、吐口水、挨打的时候，就像被拉到屠宰场的羔羊一样安静地忍受着。

“巡抚的兵就把耶稣带进衙门，叫全营的兵都聚集在他那里。他们给他脱了衣服，穿上一件

朱红色袍子。用荆棘编作冠冕，戴在他头上，拿一根苇子放在他右手里。跪在他面前戏弄他

说，恭喜犹太人的王阿。又吐唾沫在他脸上，拿苇子打他的头。戏弄完了，就给他脱了袍子，

仍穿上他自己的衣服，带他出去，要钉十字架。”(太27:27-31)

耶稣被钉十字架的时候，他同时表示“我就是你”因为他承担了世界上所有的罪，所以

他把世界上所有的人都视为自己。主把自己当作罪魁。耶稣代替我们成为罪人，所以他认为

这是他应得的代价和报应。“他被欺压，在受苦的时候却不开口。（或作他受欺压却自卑不



115

开口）他像羊羔被牵到宰杀之地，又像羊在剪毛的人手下无声，他也是这样不开口。因受欺

压和审判他被夺去。至于他同世的人，谁想他受鞭打，从活人之地被剪除，是因我百姓的罪

过呢？”(赛53:7-8)

无罪的主代替了我们的罪而受苦，上帝的诅咒和愤怒笼罩在他的头上。

加3:13“基督既为我们受了咒诅，（受原文作成）就赎出我们脱离律法的咒诅。因为经

上记着，凡挂在木头上都是被咒诅的。”

路23:34“当下耶稣说，父啊，赦免他们。因为他们所作的，他们不晓得。兵丁就拈阄

分他的衣服。”

成为罪人的耶稣因为没有赦免罪人的权柄，所以他求神说“他们不知道自己所做的事，

求神赦免他们。”

<提问>在马太福音16：24节中，否认自己，背起自己的十字架意味着什么?
太16:24“于是耶稣对门徒说，若有人要（ ）我，就当（ ），背起他的十字架，

来跟从我。”

<应用>读歌罗西书1:24，说一说你所背负的十字架是什么？

<应用>你相信彼前4:13-14的话吗?

<提问>在路加福音第8章23-25节中，耶稣为什么责备门徒没有信心呢?
“正行的时候，耶稣睡着了。湖上忽然起了暴风，船将满了水，甚是危险。门徒来叫醒

了他，说，夫子，夫子，我们丧命啦。耶稣醒了，斥责那狂风大浪。风浪就止住，平静了。

耶稣对他们说，你们的信心在哪里呢？他们又惧怕，又希奇，彼此说，这到底是谁？他吩咐

风和水，连风和水也听从他了。”(路8:23-25)

<提问>腓3:17“弟兄们，你们要一同效法我”是什么意思呢?
腓3:17“弟兄们，你们要一同效法我，也当留意看那些照我们榜样行的人。”

【研究与讨论】

1.像腓4章12节一样，你学到了在任何环境下都能感谢的一切秘诀吗?

2.你今天也作为耶稣的门徒否认自己，背起自己的十字架了吗?



116

应用 & 作业

当认识到的

需要调整的

当感恩与

赞美的

当实践的

需要祷告的

作

业

背诵经文 ●属灵的争战-弗6:12

●神的国-太12:28

读 经 太12:22-29

祷 告 请帮助我们学会与上帝同行!

阅读与其他



117

引人思考的喻道故事

这是第一次世界大战末期英国虔诚的基督教徒埃德蒙·艾伦比(Edmund Allenby)陆军

元帅占领耶路撒冷时发生的事情。艾伦比被英国政府命令征服巴勒斯坦。当时，由于土耳其

军队，穆斯林，保卫耶路撒冷，在攻陷方面面临许多困难。炮击很容易被占领，但艾伦比认

为耶路撒冷不仅是耶稣的踪迹，而且是神的圣城，他不想在那里流血。他保留了攻击的决定，

并询问英国国王是否愿意用鲜血占领他。英国国王也不想流血。他命令艾伦比元帅禁食，祈

祷，等待主的旨意。与此同时，耶路撒冷城内的土耳其士兵在听到来攻击他们的人是艾伦比

元帅时，非常害怕。因为“艾伦比”这个词是土耳其语的意思，意思是 “神在抵挡” 和

“神在诅咒”。此外，在包围城堡的情况下，他们开始对艾伦比军队感到恐惧，他们不发动

攻击。结果,尽管土耳其军队本来就是一支比英国士兵更强大、更毒的土耳其军队，但阿伦

比军队却感到极度恐惧，失去了战意。最后，土耳其军队打开耶路撒冷城门，表示无条件投

降。因此，英军没有开枪，而是以艾伦比元帅为首，摘下帽子，赞美神，并进入耶路撒冷城。

埃德蒙·艾伦比(Edmund Allenby)陆军元帅进入耶路撒冷时

第

十

课

擅长属灵争战的门徒

本文 太12:22-29 背诵圣经
●属灵战争 - 弗6：12

●神的国度 -太12：28

作业检查

检查标记 完成=○ 部分=△ 没做=×

读圣经

默想及背诵

实习及其他

复习问题
1.请说明救活时间的意思

2.时间管理是否按照圣经的方式进行？

学习目的
1.了解撒旦和魔鬼的起源和本质。

2.有助于培养圣徒对撒旦和魔鬼的正确认识和应对姿态。



118

撒旦

《圣经》记载并证明了撒旦是妨碍并对抗上帝所有历史的存在。《圣经》记录了与撒旦

的属灵争战的神的话语。撒旦为了与上帝对抗，就以上帝的教会和上帝的圣徒为目标，与上

帝对抗。

信仰生活是一种属灵生活，与魔鬼的争战每天都是不可避免的。保罗说：“因我们并不

是与属血气的争战(原文作摔跤; 下同), 乃是与那些执政的、掌权的、管辖这幽暗世界的,

以及天空属灵气的恶魔争战。”（弗6：12）。当保罗离开这个世界，即将去天国的时候，

他这样告白：

“我现在被浇奠, 我离世的时候到了。那美好的仗我已经打过了, 当跑的路我已经跑尽

了, 所信的道我已经守住了。从此以后, 有公义的冠冕为我存留, 就是按着公义审判的主到

了那日要赐给我的; 不但赐给我, 也赐给（ ）的人。”（提后4：6-8）。

从这些话中，我们可以看到两个事实：第一，属灵争战将会持续到上天堂的那一天;第二，

像使徒保罗一样，善于属灵争战的门徒是信仰好的门徒，将来在耶稣第二次来临的那一天，

将会获得公义的冠冕。因此，我们必须成为属灵争战的能手。

然而，如果你不认识撒旦和魔鬼，你就不了解属灵世界，也因此就不能赢得属灵的战争。

所谓信仰生活，就是与撒旦魔鬼进行属灵争战，完成神的旨意的过程。兵法家孙武在孙子兵

法中说：“知彼知己者，百战不殆。”也就是说，认识敌人，认识我，打一百次也不会有危

险。”正如圣经所表明的，只有我们正确认识我们的仇敌是邪恶的撒旦，并立即用话语和祈

祷武装自己，我们才能赢得每一次属灵的战争。

1. 你必须要了解撒但的深奥之理。

在启示录中出现的推雅推喇教会，是一个非常优秀的教会。

“我知道你的行为、爱心、信心、勤劳、忍耐, 又知道你末后所行的善事, 比起初所行

的更多。”（启2：19）

推雅推喇教会是一个坚忍不拔的教会，在困难中坚守自己的信仰，并承担主的使命的教

会。推雅推喇圣徒所承受的劳苦，被认可为比起初所行的更多。

大多数教会和圣徒最初开始得很漂亮，但随着时间的流逝，信仰、爱、服侍和奉献都比

一开始渐渐削弱；但推雅推喇教会是比先前更佳美的优秀教会。然而，由于撒但的役事，耶

洗别的思想进入教会，导致他们行淫和崇拜偶像。尽管主给了他悔改的机会，他并没有悔改，

反而追求恶的。

“至于你们推雅推喇其余的人, 就是一切不从那教训、不晓得他们素常所说撒但深奥之

理的人, 我告诉你们, 我不将（ ）放在你们身上。”（启2：24）

2. 撒旦的起源和本质

撒旦指的是堕落的邪灵首领（伯1：6，7）。原文为“萨塔纳斯”；是敌对者、叛逆者

的意思。撒旦最初是一个天使，被神创造（弗6：11-12，结24：18）。并且是他们排名最高

的被造物（结28：12-14）。与普通天使不同，这是一个特殊的灵物，有翅膀的基路伯（结1：

5-10）。撒旦有知性（后11：3），感性（启12：17）和意志（提后2：26）。撒旦既然是被

造物,他就不能像神一样知道一切,不是一切都能做到。而且不能像神一样无处不在。这是有

限的神的受造之物。

在《圣经》中，撒旦并不表现为与神平等或二元对立的存在，而是处于神的制约之下（伯



119

1章：亚3：1，2;代上21：1）。

他因神而有限（伯1:12），他并不等同于神（约一4:4）。撒旦看起来像是无所不在一

样，但实际并非如此。 因为在他的打仗时，有魔鬼的军队在帮助他。虽然只有一个撒旦,

但他的走狗魔鬼有很多。 得到神帮助的信徒们可以奉主的名抵挡撒旦(各4:7)。 另外,要知

道撒旦不是像我们这样有肉身的存在,而是灵体的存在。因此,与魔鬼的争战不是肉体上的斗

争,而是属灵上的钕战。但并不是说魔鬼与神处于同等状态。虽然魔鬼是灵体的存在,但他也

是神的被造物,绝对不是被崇拜的对象。

撒旦历史背景

下面我们来看一下《圣经》中的撒旦是什么样的存在。

“人子啊,你为推罗王作起哀歌,说主耶和华如此说:你无所不备,智慧充足,全然美丽。

你曾在伊甸 神的园中,佩戴各样宝石,就是红宝石、红璧玺、金钢石、水苍玉、红玛瑙、碧

玉、蓝宝石、绿宝石、红玉,和黄金;又有精美的鼓笛在你那里, 都是在你受造之日预备齐全

的。你是那受膏遮掩约柜的基路伯;我将你安置在 神的圣山上; 你在发光如火的宝石中间

往来。你从受造之日所行的都完全,后来在你中间又察出不义。因你贸易很多,就被强暴的事

充满,以致犯罪,所以我因你亵渎圣地,就从 神的山驱逐你。遮掩约柜的基路伯啊,我已将你

从发光如火的宝石中除灭。” (结28:12-16)

神为了实现神伟大的事工,首先创造了以灵魂存在的天使,天使们是神认可的完全、智慧、

美丽的存在。这是作为神使用的工具而建造的。但是堕落的天使撒旦却将祝福当作邪恶,在

与神一起生活的神圣的乐园里，成为了与神对抗的堕落的存在。它是用各种宝石装饰的美丽

而华丽的存在。在神创造它的的那天,神高兴得准备了各种乐器。这是神为了使用而受膏的

基路伯(天使)。

魔鬼-撒旦军队

“当下, 有人将一个被鬼附着、又瞎又哑的人带到耶稣那里, 耶稣就医治他, 甚至那哑

巴又能说话, 又能看见。众人都惊奇, 说:‘这不是大卫的子孙吗？’但法利赛人听见, 就

说:‘这个人赶鬼, 无非是靠着鬼王别西卜啊。’耶稣知道他们的意念, 就对他们说:‘凡一

国自相分争, 就成为荒场; 一城一家自相分争, 必站立不住;若撒但赶逐撒但, 就是自相分

争, 他的国怎能站得住呢？我若靠着别西卜赶鬼, 你们的子弟赶鬼又靠着谁呢？ 这样, 他

们就要断定你们的是非。我若靠着 神的灵赶鬼, 这就是 神的国临到你们了。人怎能进壮

士家里, 抢夺他的家具呢？ 除非先捆住那壮士, 才可以抢夺他的家财’。” (太12:22-29)

魔鬼是谁？

撒旦堕落,对抗神时,很多天使都跟随了撒旦。魔鬼在希腊语中被称为“Daimovnion”。

是堕落的天使。天使之星的三分之一似乎与撒旦一起堕落（启示录12：4-象征撒旦作为“龙”，

天使和鬼被描述为“星辰”）。

“天上又现出异象来:有一条（ ）, 七头十角; 七头上戴着七个冠冕。他的尾巴拖

拉着天上星辰的三分之一, 摔在地上。龙就站在那将要生产的妇人面前, 等他生产之后,

要吞吃他的孩子”（启12：3-4）。鬼魂有巨大的力量（可5：3, 徒19：16, 启9：1-11）。

耶稣在马太福音25：41中说“魔鬼和他的使者”。

“王又要向那左边的说:‘你们这被咒诅的人, 离开我! 进入那为魔鬼和他的使者所预



120

备的永火里去!’”(太25:41)

《圣经》任何地方都没有记载魔鬼是恶人的死灵回到这片土地上,或者是亚当以前的人

类灵魂的内容。关于魔鬼的叙述与我们所知道的撒旦的性质是一致的。魔鬼是肮脏的灵。

“耶稣叫了十二个门徒来,给他们权柄,能赶逐污鬼, 并医治各样的病症”（太10：1）。

另外,魔鬼作为没有身体的灵魂存在,正在寻找自己居住的身体,如果找到了,就会进入

其中,通过所居住的体表现和活动。灵界有三种灵：圣灵、撒旦的恶灵和人类的灵，人接受

什么灵决定今世和后世的命运，也决定幸福和不幸。魔鬼是具有知情意的灵的存在。

1）有知性

在可1：24中，“拿撒勒人耶稣, 我们与你有什么相干？你来灭我们吗？我（ ）你

是谁,乃是 神的圣者。”可以先认出耶稣,然后再说话。可5：9说“耶稣问他说:‘你名叫

什么？’回答说:‘我名叫『群』, 因为我们多的缘故’”。

魔鬼具有相当的智力。它们知道基督的身份和力量（太1：14，34;5：6，7），也知道

它们未来的审判（太8：28-29）。它们甚至可以尝试预见未来（徒16：16）。但他们的智慧

不是无限的。他们从数千年的经验和观察中学到了这一点。

2）有意志

在太12：43-44中，我们可以看到魔鬼有意志“污鬼离了人身, 就在无水之地过来过去,

寻求安歇之处, 却寻不着。于是说:‘（ ）回到我所出来的屋里去。’到了, 就看见里

面空闲, 打扫干净, 修饰好了。”

3）也有感情

雅2：19“你信 神只有一位, 你信的不错; 鬼魔也信, 却是战惊。”提前4：1-2 “圣

灵明说, 在后来的时候, 必有人离弃真道, 听从那引诱人的邪灵和鬼魔的道理。这是因为说

谎之人的假冒; 这等人的良心如同被热铁烙惯了一般。”

鬼魔会战惊, 麻痹良心，使他们无法对福音作出回应。因此，我们必须知道，魔鬼是活

生生的，具有知性、情感和意志的存在。

魔鬼有什么活动？

1） 鬼与邪恶撒旦的邪恶计划有关（林后11：15）。

2）魔鬼促使人们崇拜偶像（利17：7;申32：17;诗106：36-38）

3）它们骚扰人类，特别是基督徒，阻碍甚至阻止他们相信耶稣是基督。

4）许多疾病通常来自魔鬼，甚至试图杀死他们。

5）如果神允许，他们也会给信徒带来麻烦。

6）压迫和奴役人。

★辛普森(simpson)分析有关邪灵的四个阶段如下:

(1)压迫阶段（Opression）:不相信耶稣基督的人与神处于分离状态,所有人都在魔鬼役事

的影响下( 弗2:2)。圣徒们也会受到压迫性影响、诱惑、压迫感，无力行善。



121

(2)强迫感（Obsession）的压抑阶段:肉体的情欲,眼目的情欲,并今生的骄傲傲深深屈服。

在这个阶段,根据人的性格,可以从外部进行区分,并开始出现犯罪习惯等。

(3)魔鬼的附属物(Demon Attachment):第三阶段是习惯性的罪行加深,有‘从恩惠中脱离’

的危险,因此必须悔改并找回权势。圣经教导我们“也不可给魔鬼留地步。”(弗4:27）

(4)鬼魂附身(Demon Possession):非信徒的状态。对基督完全没有决断的意志。需要悔改

和治愈他人的使役。”

7）引诱人们犯罪。

8）做欺骗性的事情。

9）给人们带来烦恼和焦虑。

10）玷污人类的灵魂、心灵和社会。

11）引起纷争。

撒旦和魔鬼的组织

撒旦和魔鬼的组织是为了管辖和调整世界上发生的事件。作为“世界的神”，撒旦有着

出色的战略。与其他组织一样，组织内各有不同的功能。撒旦是破坏者,而且当它来到教会

时,他是分离者。但是在它自己的王国里，是一个组织得非常好的。保罗用以下语言描述了

撒旦的阶级组织。

“因我们并不是与属血气的争战(原文作摔跤; 下同), 乃是与那些执政的、掌权的、管

辖这幽暗世界的, 以及天空属灵气的恶魔争战。”(弗6:12)

这是一个有组织的王国，有组织的军队。但不要认为撒旦在统治今天的地狱，然后将他

的所有间谍都从地狱派遣出去，撒旦没有这个权力和权限。‘执政的’（principalities）

和‘掌权的’（powers）几乎同时被提及（西2:15）。这里‘执政的’相当于是‘统治者’

的意思，‘权势’顾名思义就是‘掌权的’。在本文中，这些表达是在属灵的存在当中有特

定级别的灵，不仅有恶天使，也包括有善良的天使。在撒旦影响下的政权和权柄,在我们社

会内的机构中,没有权威者或不服从权威的地方,就会有混乱和叛逆,因为撒旦在幕后支配。

因此,根据这种社会制度和法律遭到破坏的程度，撒旦进行治理。在看不见的灵界里,撒旦(魔

鬼)通过三种方法努力推翻这种制度和法律的墙壁。

第一种方法是像推罗王一样（结28章），让不虔诚的领袖登场并使用。当领袖不按照圣

经的原则和神的旨意生活和管理时，权威的墙就会倒塌。允许撒旦通过他进入和统治。所有

权威都成为撒旦的攻击目标。第二种方法是破坏社会的防御墙，以削弱权威。很快，领导者

就不能成为领导者，父母不能成为父母，教师不能成为教师。作为领导者，回避自己的责任，

因此，黑暗的政事会进入空旷的位置进行统治。第三种方法是最常见的反叛。叛逆是“悖逆

的罪与行邪术的罪相等; 顽梗的罪与拜虚神和偶像的罪相同。你既厌弃耶和华的命令, 耶和

华也厌弃你作王”（撒上15：23）。简单地说，叛逆的灵就是拒绝权威。

“在上有权柄的，人人当顺服他。因为没有权柄不是出于神的。凡掌权的都是神所命的。

所以抗拒掌权的，就是抗拒神的命。抗拒的必自取刑罚”（罗13：1-2）。

管辖这幽暗世界的(the rulers of the darkness of this world)是指谁？



122

看但以理书10：13

“但波斯国的魔君拦阻我二十一日。忽然有大君(就是天使长; 二十一节同)中的一位米

迦勒来帮助我, 我就停留在波斯诸王那里。”（但10：13）

这句话暗示了撒旦试图要用魔鬼来控制地上的国家。但以理的祷告之所以推迟，是因为

神的使者因着与撒旦还有它的走狗魔鬼的队伍交战，这一事件揭示了祈祷对于实现神在这个

世上的旨意是多么的重要，以及圣徒祈祷时撒旦所进行的干扰。撒旦和它的军队是有组织的。

如果信徒能够在自己的防御和争战中团结起来，撒旦是不可能赢得很多胜利的。可悲的是，

基督徒常常忙于互相争斗，以至于没有时间与魔鬼战斗，结果在与魔鬼的争战中常常失败。”

与魔鬼的属灵争战

圣经的历史从创世记第三章开始就证明了与魔鬼的属灵争战。这场战斗将一直持续到主

再来的那天,主再临,审判魔鬼,以彻底灭绝魔鬼的作为而告终。因此,教会是为了这个属灵的

战争而训练和武装圣徒的训练所,也是属灵的军队。这场战斗中圣徒是需要彻底准备和武装

的神的士兵,而牧会者们则是训练和武装圣徒们的教练。

1. 通过打仗实现的神的拯救计划

“我又要叫你和女人彼此为仇; 你的后裔和女人的后裔也彼此为仇。 女人的后裔要伤

你的头; 你要伤他的脚跟。”(创3:15)

作为无限之爱的神第一次给了堕落的亚当福音(创3-4章),他的启示就是亲自宣教的神。

亚当为了躲避神的面而藏在园里的树木中。但是神来到了亚当不顺从的现场。神成为第一位

宣教士，寻找并召唤罪人(创3:8-13)。宣教的神向他们应许了救主。将福音传给了全世界。

创世记第3章15节中这样写道:“我……… 要(I will)……” 这是神主权性的应许。这是第

一次向不得不下地狱的罪人宣布的福音。这句话包含着拯救人类的计划,也是神宣布向世界

宣教的异象(Vision)。这也被称为“原福音(protoevangelium)”。是亚当和夏娃未能遵守

行为之约,吃了善恶果,因犯罪而成为罪人,为了拯救正在死亡的人类,将派遣弥赛亚。

“我（神）又要叫你（蛇）和女人（夏娃）彼此为仇; 你（撒旦）的后裔和女人的后裔

（耶稣基督）也彼此为仇。 女人的后裔（耶稣基督）要伤你（撒旦）的头; 你（撒旦）要

伤他（耶稣基督）的脚跟（十字架的死亡）”。

世界上所有的人，除了有肉身的耶稣之外,都是通过男人的种子遗传下来的生命的种子。

因此，世界上所有的人都是男人的后裔。但唯有耶稣是独一无二的借着童貞女(virgin)之身，

由圣灵孕育出来的女人的后裔。

所有通过父亲诞生的人类，从母腹中就受到罪的污染，一出生就是罪人（诗51:5）。因

此,在神的面前,没有一个义人(罗3:10)，所有人都犯了罪,亏缺了神的荣耀(罗3:23)。因此，

不仅是亚当（创3:19），成为亚当后裔的所有人都被置于死亡之下（罗5:12），接受审判而

下地狱（来9:27）。而且,这个世界的人分成了女人的后裔（属耶稣基督的人）和属撒旦的

后裔两大类,两者的关系是相互为敌的关系,预示着有属灵的战争。

还有“你要伤他的脚跟”，“会受伤流血而死亡”即耶稣基督钉十字架。但是,“女人

的后裔（耶稣基督）要伤你（撒旦）的头”,头部受伤意味着撒旦的彻底失败,也预示着‘耶

稣的复活’。

基督福音的两大支柱是耶稣基督的十字架和复活(林前15:1-8)。 所以从一开始宣教的

主体就是“神”，宣教的内容就是“耶稣基督的十字架和复活” 因此,旧约的全过程可以说

是逐渐向我们阐明创世记最初福音的过程,即要派弥赛亚耶稣来完全伤蛇的头的过程。



123

1）第一次杀人

“该隐与他兄弟亚伯说话;二人正在田间。该隐起来打他兄弟亚伯,把他杀了”（创4：8）。

在魔鬼的怂恿下，该隐杀死了他的弟弟亚伯。这就是魔鬼对该隐的冲动，杀死了亚伯。

“不可像该隐;他是属那恶者,杀了他的兄弟。为什么杀了他呢？因自己的行为是恶的,

兄弟的行为是善的。”（约一3：12）

该隐是属于撒旦的。他的邪恶行为使他嫉妒和杀死了敬畏神的兄弟。

“你们是出于你们的父魔鬼,你们父的私欲你们偏要行。他从起初是杀人的,不守真理,

因他心里没有真理。他说谎是出于自己；因他本来是说谎的,也是说谎之人的父”(约8：44)。

最初杀人的该隐，是属于魔鬼的，出于是魔鬼的。

2）这是耶稣初临时直接与魔鬼的战斗。

“希律见自己被博士愚弄, 就大大发怒, 差人将伯利恒城里并四境所有的男孩, 照着

他向博士仔细查问的时候, 凡两岁以里的, 都杀尽了。”（太2：16）

魔鬼为了阻止和阻碍耶稣的道路，冲动希律屠杀了犹太的婴儿。这是杀死婴儿的耶稣的

对敌役事。

“耶稣说:‘撒但(撒但就是抵挡的意思,乃魔鬼的别名), 退去吧! 因为经上记着说:当

拜主你的 神, 单要事奉他”（太4：10）。

当耶稣准备开始他作为弥赛亚的工作时，魔鬼试图亲自出马试探耶稣，并妄想把他打倒。然

而，耶稣用神的话语打败了魔鬼。魔鬼开始破坏神预备通过耶稣实现的救恩事工。当杀掉婴

儿耶稣的计划失败时，它又试图亲自试探耶稣，想让耶稣失败，然而它再次失败了。然后，

他调动了罗马政治、军事和宗教力量（大祭司），并冲煽动了耶稣的门徒加略人犹大背叛了

主，将耶稣钉在十字架上而死。然后，它们庆祝自己的胜利。然而，耶稣基督不是在十字架

上死去，而是在十字架上大获个胜，击败了撒旦的权势和权威。

“又涂抹了在律例上所写攻击我们, 有碍于我们的字据, 把他撤去, 钉在十字架上。

既将一切执政的、掌权的掳来, 明显给众人看, 就仗着十字架夸胜。”（西2：14-15）

3）持续作战

“务要谨守,警醒。因为你们的仇敌魔鬼,如同吼叫的狮子,遍地游行,寻找可吞吃的人。”

（彼前5：8）

与撒旦势力的属灵战争从未停战过，与魔鬼的争战会一直持续到主再回来的那一天。这

些话是指我们会不断的进行属灵的战争。因此，我们必须保持在灵性上的清醒和勤奋，以免

在这场争战中失败，被它吞吃。

“我们晓得万事都互相效力,叫爱神的人得益处,就是按他旨意被召的人”（罗8：28）。

魔鬼最终只能被圣徒们当作拳击陪练(sparring)的角色,我们享受万事都互相效力的祝福。

“我又看见那女人喝醉了圣徒的血和为耶稣作见证之人的血。我看见他,就大大的希奇。”

（启17：6）。

这是关于在最后大淫妇与敌基督联合反对神的事迹，她沉醉在圣徒的血和耶稣见证人的

血中。这是在说最后的时候，敌基督、假先知和与他们联合的，通过逼迫、迫害教会的圣徒

用各样的患难来折磨圣徒。

4）撒旦和魔鬼的最终

“就是天使犯了罪,神也没有宽容,曾把他们丢在地狱,交在黑暗坑中,等候审判。”（彼

后2：4）



124

神说魔鬼是犯了罪的天使，神不饶恕它们，把它们扔进地狱，扔进黑暗的坑里，直到审

判。

“又有不守本位、离开自己住处的天使, 主用锁链把他们永远拘留在黑暗里, 等候大日

的审判。”（犹1：6）

神说魔鬼是不守本位，离开自己住处的天使，并说他们将受到审判。当教会被带到天上

时，撒旦会从天上被扔出去，他将在地上短暂呆一阵，并尽他所能地摧毁一切（启12章）。

但他的命运早已成定局，他和他的小卒们将被扔到永火里。神说，有永远的审判之火，是为

魔鬼和他的使者预备的。

“王又要向那左边的说:‘你们这被咒诅的人, 离开我! 进入那为魔鬼和他的使者所预

备的永火里去!’”（太25：41）

“那迷惑他们的魔鬼被扔在硫磺的火湖里,就是兽和假先知所在的地方。他们必昼夜受

痛苦,直到永永远远。”（启20：10）。

魔鬼和追随他的鬼以及恶人们都将受到审判。因此，我们要知道，魔鬼不是一个单独的

存在，而是许多魔鬼、假灵追随他。

“因为假基督、假先知将要起来,显大神迹、大奇事,倘若能行,连选民也就迷惑了。”

（太24：24）。

魔鬼和假灵的役事是试图迷惑神选择的神的百姓，使他们堕落。

“所以, 诸天和住在其中的,你们都快乐吧! 只是地与海有祸了! 因为魔鬼知道自己的

时候不多, 就气忿忿的下到你们那里去了。”（启12：12）

圣经记载,魔鬼也知道自己的日子所剩无几,要做出最后的挣扎，现在，教会和圣徒必须

立即知道我们应战的对象是谁。而且,为了战胜魔鬼,就必须要了解魔鬼在我们中间是如何行

事的，并要准备和武装。

那么,让我们看看撒旦是如何在我们生命中最珍贵的家庭和教会中作工的吧！

撒旦在家庭和教会的作工

我们想了解撒旦是如何在家里和教会中作工的。当家庭和平被打破时，对教会的影响是

巨大的。圣徒必须仔细思考并警惕这一点。

1. 撒旦在教会的作工

1）教会中可能有一个魔鬼的工人，他以光明天使为名。

“所以他的差役, 若装作仁义的差役, 也不算希奇。他们的结局必然照着他们的行为。”

（林后11：15）

“又屡次行远路, 遭江河的危险、盗贼的危险, 同族的危险、外邦人的危险、城里的危

险、旷野的危险、海中的危险、假弟兄的危险。”（林后11：26）

“那等人是假使徒, 行事诡诈, 装作基督使徒的模样。”（林后11：13）

2）撒旦可以在礼拜和圣经学习中工作。

教会必须区分圣灵的事工和撒旦的工作。圣徒不应该被魔鬼的虚假教导所蒙蔽。

“圣灵明说, 在后来的时候, 必有人离弃真道, 听从那引诱人的邪灵和鬼魔的道理。”

（提前4：1）。

3）撒旦经常在教会的事工和工作会议中以嫉妒和争吵表现出来 。



125

“你们中间谁是有智慧有见识的呢？他就当在智慧的温柔上显出他的善行来。你们心里

若怀着苦毒的嫉妒和分争,就不可自夸,也不可说谎话抵挡真道。这样的智慧不是从上头来的,

乃是属地的,属情欲的,属鬼魔的。在何处有嫉妒、分争,就在何处有扰乱和各样的坏事。惟

独从上头来的智慧,先是清洁,后是和平,温良柔顺,满有怜悯,多结善果,没有偏见,没有假冒。

并且使人和平的,是用和平所栽种的义果”（各3：13-18）

（撒旦甚至用到彼得的例子：太16：21-23）

4)撒旦可以通过教会工作人员进行作工。

“初入教的不可作监督,恐怕他自高自大,就落在魔鬼所受的刑罚里。”(提前3:6)

“我曾略略的写信给教会,但那在教会中好为首的丢特腓不接待我们。”(约三1:9)

5）当我们不能节制时，魔鬼会从缝隙中进入，使我们跌倒。

“夫妻不可彼此亏负,除非两相情愿,暂时分房,为要专心祷告方可;以后仍要同房,免得

撒但趁着你们情不自禁,引诱你们。”（林前7：5）

性欲、食欲、睡眠欲本身是神赐予的礼物,如果节制不了,撒旦可能会趁机进行引诱。

6）魔鬼在教会中促进自私和分裂（各3：13，16）

“在何处有嫉妒、分争, 就在何处有扰乱和各样的坏事。”（雅3：16）

“因为有宽大又有功效的门为我开了,并且反对的人也多。”（林前16：9）

看到作为对敌的魔鬼在争吵和对峙，以阻止福音的传道。

7）撒旦的事工妨碍了神的国度和教会的成长。

我们必须正视并分辨教会内部也有妨碍教会复兴和成长的魔鬼阵营。我们必须切断阻碍

教会复兴的凶恶的捆绑，只有通过禁食祷告，才能切断阻碍教会变化和成长的魔鬼的锁链。

并不是因为牧师讲道和行政工作不熟练或者错误，而阻碍了教会复兴，而很有可能是魔鬼在

背后拖后腿。撒旦和它的走狗魔鬼们阻止牧会和宣教的工作。

“所以我们有意到你们那里;我保罗有一两次要去,只是撒但阻挡了我们”（帖前2：18）。

2. 撒旦在家里的作工

魔鬼还扇动我们与属血气进行的争战。事实上，我们在战斗中不应该把人视为敌人，我

们的对手是恶魔。然而，魔鬼让我们缩小了视线，只恨人，让我们打架。让人们认为人才是

敌人一样；但事实上，使人心恶的罪魁祸首就是撒旦。因此耶稣也说，可以恨恶罪，但不要

恨恶人。不要忘记，撒旦首先攻击的是家庭！如果撒旦能够拥有作为家庭的基础组成单位的

丈夫和妻子，那么就可以影响到他们的信仰，甚至是教会。那么，撒旦是如何工作的呢？

1）撒旦教禁止结婚的教义。

“圣灵明说, 在后来的时候, 必有人离弃真道, 听从那引诱人的邪灵和鬼魔的道理。这

是因为说谎之人的假冒; 这等人的良心如同被热铁烙惯了一般。他们禁止嫁娶,又禁戒食物

(或作:又叫人戒荤), 就是 神所造、叫那信而明白真道的人感谢着领受的”（提前4：1-3）。

对一些人来说，单身是一种恩赐。

“因为有生来是阉人,也有被人阉的, 并有为天国的缘故自阉的。这话谁能领受就可以

领受。”（太19:12）

然而，大多数人结婚是神的旨意。撒旦使这段婚姻变得罪恶。单身不一定更虔诚。有必

要检查一下自己的恩赐。



126

2）撒旦试图颠倒家庭的家长。

“女人要沉静学道, 一味的顺服。我不许女人讲道, 也不许他辖管男人, 只要沉静。因

为先造的是亚当, 后造的是夏娃”(提前2:11-13)。

“你们作妻子的, 当顺服自己的丈夫, 如同顺服主。因为丈夫是妻子的头, 如同基督是

教会的头; 他又是教会全体的救主”（弗5：22-23）。

基督徒的家庭权威不是独裁政权。家長要拥有爱的统率力。不是服从的从属关系，而是

用爱和使命成为属灵领袖的丈夫。

3）撒旦尽其全力把丈夫和妻子引向不道德。

“论到你们信上所提的事, 我说男不近女倒好。但要免淫乱的事, 男子当各有自己的妻

子; 女子也当各有自己的丈夫。丈夫当用合宜之分待妻子; 妻子待丈夫也要如此。妻子没有

权柄主张自己的身子, 乃在丈夫; 丈夫也没有权柄主张自己的身子, 乃在妻子。夫妻不可彼

此亏负, 除非两相情愿, 暂时分房, 为要专心祷告方可; 以后仍要同房, 免得撒但趁着你

们情不自禁, 引诱你们。”（林前7：1-5）

基督徒的夫妻生活不是罪过，基督徒应该相互理解地调节夫妻生活。此外，只有在有明

确和特殊的属灵需要和原因时，才允许在夫妻生活方面进行节制。否则不应该给撒旦攻击或

引诱的机会。

4）撒旦让妻子忙于家庭以外的家庭。

在《圣经》中，“耶和华 神说:‘那人独居不好, 我要为他造一个配偶帮助他。’”(创

2:18)，这意味着妇女在建立家庭方面发挥着巨大作用。妻子应该对丈夫和孩子给予家庭成

员最大的关注。然而，撒旦却令其忽视了家庭。这并不是说禁止外部活动，而是意味着妻子

应该把工作的优先次序放在家里。

当然，无论是丈夫还是孩子，家庭成员都应该将家庭视为仅次于神的家。为了不让撒旦

摧毁他们的家园，整个家庭必须保护他们的家园。

不要忘记，当你以家庭、教会或神的话语为原则和标准生活时，你会感到幸福。“总要

警醒祷告, 免得入了迷惑。”因此，要对撒旦事工拥有清醒的感知。更敏感于圣灵的引导和

感动。奉耶稣基督的名使用耶稣基督的权权，要永远依靠主！

撒旦，只有当我给它打开门时，它才会进来。

如果我不向它敞开，撒旦就无法进来。撒旦已经被打败在神的全副军装里。在基督里享

受和平，撒旦在你生活中的权威已经被打破了。迎接基督的神的子女们都在基督里，魔鬼不

能对神的子女做任何自己想做的事情,只有当大家向魔鬼敞开心扉时,魔鬼才能工作。撒旦可

以攻击圣徒，但是撒旦真正到达大家身边，是需要你做出同意的决策的，否则撒旦不能随意

对你做什么！

我们国家有多少魔鬼和邪恶呢？人们因为自己的罪和欲望而允许了魔鬼和邪恶，因为撒

旦自己根本做不了任何事情。

要知道，没有大家的允许，魔鬼无法突破大家的心灵和家庭。除非圣徒自己犯罪，给撒

旦留出空隙，并且向撒旦的诡计敞开心扉，否则它们绝不能发动攻击或施加任何影响。

圣经中指着撒旦说“有恶魔从耶和华那里来扰乱他”（撒上16：14）。没有神的允许，

撒旦什么也做不了。属灵的战斗不是属血气的争战，而是只有圣灵才能进行的美好的仗。因

此，“人若不是从水和圣灵生的, 就不能进 神的国。”人的决策，是唯一的大门。不要以



127

为魔鬼可以自己做任何事。“就如罪作王叫人死; 照样, 恩典也藉着义作王, 叫人因我们的

主耶稣基督得永生。”（罗5：21）

防御和出击

所有的战争都有防御和出击。在属灵打战中也是如此！

1)防御

向敌人关闭大门（弗6:13节）。

“所以, 要拿起 神所赐的全副军装,好在磨难的日子抵挡仇敌,并且成就了一切,还能

站立得住。”(弗6:13)

这里说，在所有的事情完成后，我们要站稳（withstand）“在这里是要站稳，把门继

续关好”的意思，也就是防御。另外,如果看弗:6:11节,就会出现“抵挡(stand against)”

“要穿戴 神所赐的全副军装, 就能抵挡魔鬼的诡计。”(弗6:11)。

Put on the whole armour of God, that ye may be able to stand against the wiles

of the devil.

“与魔鬼的诡计相抗衡，站起来吧”。这就是攻击。

2）攻击

看大卫，以色列和非利士军队在以拉谷之间对峙。但是两个阵营都在看眼色拖延时间，

双方都不先攻击。歌利亚只是在大声叫喊着，以色列那边就瑟瑟发抖。每个人都被动而消极

的态度面对战争。非利士军队让歌利亚站在前面，但他只发声音，不进攻。这意味着双方都

有恐惧。恐惧支配着他们。没有人有勇气。以色列人或非利士人都是防守型的，而不是进攻

型的。但是，一个男孩出现在战场上。大卫一到那里就立刻做出了反应。他以耶和华的名，

向歌利亚跑去。然后我用一块石子就把歌利亚打倒了。歌利亚大喊大叫，这就像魔鬼，吓唬

人，让人恐惧。只喊叫而不攻击，说明他们也有恐惧。歌利亚以巨大的身体给人们带来恐怖，

但事实上，这在大卫的眼里就是饕餮圣宴。大卫从攻击手的角度看歌利亚，他就是食物。大

卫很勇敢，神允许以拉谷中唯一的攻击手大卫获胜。这充分说明了先发制人的进攻对战斗的

重要性。

我们不必害怕魔鬼。我们之所以害怕与魔鬼争战，是因为我们认为魔鬼比我们更强大。

魔鬼真的比我们更强吗？事实并非如此！如果魔鬼比我们强壮，圣经便会叫我们逃跑，为什

么还叫我们对抗呢？如果我们不得不输给魔鬼，圣经里就会以不同的方式记载了，圣经上会

说：“当魔鬼出现时，你不是对手，三十六计，早跑是活路。躲开，你才会活下来”。但圣

经上没有这样记录。圣经乃是这样说的“故此你们要顺服 神。务要抵挡魔鬼, 魔鬼就必离

开你们逃跑了”(雅4:7)。这意味着撒旦没有我们强大！撒旦曾因耶稣基督的十字架事件而

惨败。如果我们以取得胜利的耶稣基督的名前进,魔鬼就会害怕并且逃跑。

心灵战争两个领域 - 思想与心灵

心灵(mind)是人的智、情、意的动向,以及成为其动向根源的精神状态的总体。思想(i

magination)是指浮现的意见、意图、思考、想象、观念、判断、觉悟、感觉。因此，思想

是内心作用的一部分（申8:5、路2:35）。“心里的思念”(但2:30)。

心就像一片广阔的土地，可以不断开拓，心田比宇宙更广阔，在这里建设什么就是我们

的想法。如果说心灵是颜料，那么思想就是画。根据我们的想法,我们的心会结出果实。每

天平均浮现10万种左右的想法,在心里就会结出果实,转化为心灵的行动或肉体的行动上。

思想的源泉是：



128

①从心里发出来的(太15:19)

②魔鬼放在人里的

“吃晚饭的时候, 魔鬼已将卖耶稣的意思放在西门的儿子加略人犹大心里。”(约13:2)

③来自神。

“但保惠师, 就是父因我的名所要差来的圣灵,他要将一切的事指教你们,并且要叫你

们想起我对你们所说的一切话。”( 约14:26 )

那么魔鬼到底想通过什么门进入什么样的地区呢？

对于我们个人的精神胜利来说，“关上门”直接关系到我们个人的胜利。

各位, 这扇门在哪儿? 在我们心里！魔鬼为了进到我们里面而寻找接入点的那扇门在哪里

呢？各位应该向魔鬼保持关上的门在哪里呢？

第一扇门是想法

我们的想法就是属灵争战的中心。 约13:2中写道:“吃晚饭的时候, 魔鬼已将卖耶稣的

意思放在西门的儿子加略人犹大心里。” 加略人犹大接受了‘卖耶稣’的想法,最终付诸于

行动。因此,不义的人应该放弃个人的想法,归向神。

“恶人当离弃自己的道路; 不义的人当除掉自己的意念。归向耶和华, 耶和华就必怜恤

他; 当归向我们的 神, 因为 神必广行赦免。”(赛55:7)

圣徒们也会被自己的(魔鬼给予的)想法所束缚。所以仇敌魔鬼不断地将这些想法灌输给

圣徒们。例如 “你像个傻瓜，白痴，长得丑，也没有人爱你。”各位，这种想法究竟是从

哪里来的呢？

那就是属灵的战争(spiritual warfare)。所谓属灵的战争，就是要懂得分辨自己的想

法，来分辨思考方式。就是分辨灵的意思。“我的这些想法到底是从哪里来的呢？这些想法

果真与神一样吗? 我所听到的这些想法是否与神的话一致。这真的是神的旨意吗？”

第二扇门是我们的心。

在箴言4：23中说，“你要保守你心, 胜过保守一切(或作:你要切切保守你心), 因为一

生的果效是由心发出。”

是说要慎重维护我们的心。但我们不慎重。许多基督徒对这种罪作为外在行为表现出来

非常感兴趣，但对发生在他们心中的罪却不太感兴趣。问题的严重原因是，圣经中出现了四

处非常重要的经文。

①“生气却不要犯罪;不可含怒到日落,也不可给魔鬼留地步。”（弗4：26-27）

②“免得撒但趁着机会胜过我们,因我们并非不晓得他的诡计。”（林后2：11）

③“所以,你们要自卑,服在 神大能的手下,到了时候他必叫你们升高。你们要将一切的忧

虑卸给 神,因为他顾念你们。务要谨守,警醒。因为你们的仇敌魔鬼, 如同吼叫的狮子,遍

地游行,寻找可吞吃的人。你们要用坚固的信心抵挡他, 因为知道你们在世上的众弟兄也是

经历这样的苦难”（彼前5：6-9）。

④“叫他们这已经被魔鬼任意掳去的,可以醒悟,脱离他的网罗。”（提后2：26）

让我们深思基督

要体贴圣灵，就必须去耶稣那里。因为救恩只出于基督。要想爱神，也必须去耶稣，而

不仅仅是爱神。若要爱神的话语，就要服从神的话语，我们首先得去见耶稣。因为耶稣在经

上说“我就道路、真理、生命; 若不藉着我, 没有人能到父那里去”（约14：6）。当我们

得救时，基督的灵住在我们里面。



129

“若有人在基督里,他就是新造的人,旧事已过, 都变成新的了。”（林后5：17）

我们说，当我们能够面对我们的灵魂说“旧事已过, 都变成新的了！”我们心中种下的

基督耶稣的生命,给我们移植了真正的生命和平安、爱神的诫命、想要顺从和能顺从的内在

体系。因此，我们怎么能说我们的想法和生活是分开的呢？

生命之路与死亡之路

神在人生面前摆上了生命之路和死亡之路。通往生命的道路是通过耶稣基督获得信心的

永生的道路（约14：6），死亡之路则是世人所喜欢追寻的，但最终却是走向灭亡的路，也

是魔鬼的道路。耶稣也在马太福音7：13-14说过：

“你们要进窄门。因为引到灭亡, 那门是宽的, 路是大的, 进去的人也多;引到永生,

那门是窄的, 路是小的, 找着的人也少。”（太7：13-14）。

可见，我们人生的道路必然有两条路。其中一条对我来说是很舒适的，但却是让魔鬼感

到高兴的、通往毁灭的道路；而另一条则是引导我们通往生命之路，尽管需要一些痛苦、辛

劳、奉献和牺牲。但是现在，我们必须自己来选择这条路。

“我差你到他们那里去,要叫他们的眼睛得开,从黑暗中归向光明,从撒但权下归向 神;

又因信我, 得蒙赦罪,和一切成圣的人同得基业”（徒26：18）。

神的救恩计划是拯救被撒旦权势所困的人，并引导他们到神那里，从罪和死亡的黑暗权

势到光明到正义的道路；从灭亡中救出来，并接受神的祝福。

“他救了我们脱离黑暗的权势, 把我们迁到他爱子的国里”（西1：13）。

神的旨意是拯救黑暗权势下的人，并引导他们进入基督的国度。

“在那里, 虫是不死的, 火是不灭的。因为必用火当盐腌各人(有古卷加:凡祭物必用盐腌。)”

（可9：48-49）。

如果错过了悔改的机会，将会永远在地狱中受苦受难。一定要记住：只有耶稣是救世主，

是通往天堂之路（徒4：12.约14：6）路西弗是堕落的天使，魔鬼是路西弗的士兵。

让我们一起来看看迦南妇人的信仰。

本文：太 15：21-28

“耶稣离开那里,退到推罗、西顿的境内去。有一个迦南妇人,从那地方出来,喊着说:

‘主啊,大卫的子孙,可怜我! 我女儿被鬼附得甚苦。’耶稣却一言不答。门徒进前来,求他

说:‘这妇人在我们后头喊叫, 请打发他走吧。’耶稣说:‘我奉差遣不过是到以色列家迷失

的羊那里去。’那妇人来拜他,说:‘主啊, 帮助我!’他回答说:‘不好拿儿女的饼丢给（ ）

吃。’妇人说:‘主啊,不错;但是（ ）也吃他主人桌子上掉下来的碎渣儿。’耶稣说:‘妇

人,你的信心是大的! 照你所要的, 给你成全了吧。’从那时候,他女儿就好了。”

1)迦南妇人为了女儿而克服哪些东西而大声喊叫呢？抛弃自尊心，忘记羞愧或丢脸，向耶稣

寻求帮助（第22节）

我们在恳切地向着神而前进吗？

2)耶稣说了什么来考验迦南妇人的信心？ (24节)

3)迦南妇人不顾耶稣冷酷的拒绝，她持有怎样态度呢？ (第25节)

她认为耶稣是“大卫的子孙”，这有什么意义呢？



130

4)耶稣把迦南妇人比喻为狗,说子女的饼取出来扔狗不合适时,她没有埋怨，没有回家，她是

如何行动的? (27节)

5)迦南妇人从耶稣那里得到了怎样的认可？ 她的女儿什么时候好的？(28节)

6)如果耶稣看到我评价我是“比狗还差的人”,那么你对他的评价会采取什么样的态度呢?

7)迦南妇人的“主啊, 不错; 但是狗也吃他主人桌子上掉下来的碎渣儿”的告白意味着信

仰的迫切性。我的祈祷有多么迫切呢？

撒旦攻击的领域和奸计

魔鬼撒旦攻击的三个领域是这个世界的一切：肉体的情欲、眼目的情欲和今生的骄傲。

领域 亚当(创3:6) 约一2:16 耶稣(太4章)

肉体 好作食物 肉体的情欲 这些石头变成食物

精神 悦人的眼目 眼目的情欲 你若是神的儿子, 可以跳下去

灵 能使人有智慧 今生的骄傲 你若俯伏拜我

1.撒旦的攻击目标

撒旦攻击思想(意念)。因为人所有的行为都是思想(意念)的结果。

“地啊,当听! 我必使灾祸临到这百姓,就是他们意念所结的果子;因为他们不听从我的

言语,至于我的训诲(或作:律法),他们也厌弃了”（耶6:19)。

请记住，属灵的战场就是心灵。撒旦要把思想灌输在人的心里。你可以在圣经中发现

这样的事实。在《使徒行传》第八章当中，我们可以看到为实现伟大复兴而前往撒玛利亚的

腓力的故事。很多人被拯救、得医治、摆脱撒旦的权势、接受水的洗礼,也接受了圣灵洗礼。

在这个故事中,我们看到了一个叫西门的邪术师, 愚蠢的是,他想买彼得和约翰的恩赐,帮

助人们接受圣灵的按手的恩赐和权柄。彼得责备他,因为他正在被一个想法(Thought)激励着，

在苦胆之中, 被罪恶所捆绑着。这个想法是从哪里来的呢？那就是来自撒旦的。

“彼得说:‘你的银子和你一同灭亡吧! 因你想 神的恩赐是可以用钱买的。你在这道

上无分无关;因为在神面前,你的心不正。你当懊悔你这罪恶,祈求主，或者你心里的意念可

得赦免。’”(徒8:20-22)

彼得没有说“许多想法(复数)”,而是说“一个想法(单数)”祈祷神要赦免你里面一直

揣着的能将你引向错误行为的某一种想法(One Thought)。

耶稣的榜样

撒旦走到耶稣面前,通过他的话,把耶稣心中放进了一个想法。“你若是 神的儿子,可

以吩咐这些石头变成食物”。然而，耶稣拒绝了这个想法,用神的想法代替了这个想法。耶

稣这样告白了：“经上记着说(It Is Written)”(太 4:1-10)。我们也要像耶稣一样,通过

告白“经上记着说”的话,在每个瞬间都可以消灭魔鬼的诡计。

请继续告白神话语中的应许，抓住一切思想，使它们都服从吧！这句话的意思是,所有

的想法都必须要在神话语的支配下，要让魔鬼的想法在无误的神的话语面前烧毁吧！用神的



131

应许驱逐魔鬼给的想法。用“主说!”把它们弄击退！赛54：17节告诉我们：

“凡为攻击你造成的器械必不利用; 凡在审判时兴起用舌攻击你的, 你必定他为有罪。

这是耶和华仆人的产业, 是他们从我所得的义。这是耶和华说的。”

什么是兵器？是谁的舌头？来自撒旦的想法就是兵器，这就是用舌攻击的。而且这句话

的意思是‘任何敌挡和攻击你的武器或舌头都会被定罪的’。除非你允许！

很多人在痛苦中呼喊神的帮助。但神已经说过了“凡在审判时兴起用舌攻击你的,你必

定他为有罪”。

日复一日地更新心灵

更新你的心！思想，生活就是战场。所以要警惕你的想法。要注意你所读的，要小心你

所看的。你应该看看你脑子里想的是什么。不要让错误的想法停留在心里。

“所以弟兄们,我以 神的慈悲劝你们,将身体献上,当作活祭,是圣洁的,是 神所喜悦

的;你们如此事奉乃是理所当然的。不要效法这个世界,只要心意更新而变化,叫你们察验何

为神的善良、纯全、可喜悦的旨意。”（罗12：1-2）

我们怎么会改变？

要更新我们的心！每天都要活在圣洁的恩典里。生活在祷告和话语里面。每天握紧耶稣

的手，和他一起畅游在马太福音、马可福音、路加福音和约翰福音中。每天深深地思想神！

主你的心意更新吧！学习如何像神一样思考圣经中记载的救恩、宽恕、怜悯、医治、爱、善

良和圣经中其他美好的事情。大卫承认他得到了祝福的。你也得到了祝福吗？看他的告白诗

篇第一篇。

“不从（ ）的计谋, 不站（ ）的道路, 不坐（ ）的座位,惟喜爱耶和华的律法,

昼夜思想, 这人便为有福!他要像一棵树栽在溪水旁, 按时候结果子, 叶子也不枯乾。 凡

他所做的尽都顺利。”（诗1：1-3）

2.撒旦攻击武器：谎言

那么撒旦是如何欺骗人的呢？

“我只怕你们的心或偏于邪, 失去那向基督所存纯一清洁的心, 就像蛇用诡诈诱惑了

夏娃一样。”（林后11：3）

“耶和华 神所造的,惟有蛇比田野一切的活物更狡猾。蛇对女人说:‘神岂是真说不许

你们吃园中所有树上的果子吗？’女人对蛇说:‘园中树上的果子,我们可以吃,惟有园当中

那棵树上的果子,神曾说:你们不可吃, 也不可摸, 免得你们死。’蛇对女人说:‘你们不一

定死;因为神知道,你们吃的日子眼睛就明亮了,你们便如神能知道善恶。’于是女人见那棵

树的果子好作食物,也悦人的眼目,且是可喜爱的,能使人有智慧,就摘下果子来吃了,又给他

丈夫,他丈夫也吃了。他们二人的眼睛就明亮了,才知道自己是赤身露体,便拿无花果树的叶

子为自己编做裙子。”（创3：1-7）

撒旦借着一条蛇，欺骗了夏娃。

“你们是出于你们的父魔鬼, 你们父的私欲你们偏要行。他从起初是杀人的,不守真理,

因他心里没有真理。他说谎是出於自己;因他本来是说谎的,也是说谎之人的父”（约8：44）。

“大龙就是那古蛇,名叫魔鬼,又叫撒但,是迷惑普天下的。他被摔在地上,他的使者也一

同被摔下去”（启12：9）。



132

夏娃的反应

夏娃对撒旦的接近有何反应？她本来不应该和撒旦对话的,但是随着与撒旦的对话,夏娃犯

了三个错误：

1)她从神的话中删去了一部分。 -“你们不可吃”（园中各样树上的果子, 你可以随意吃

只是分别善恶树上的果子, 你们不可吃）。

2)她在神的话里添了些东西。 - “不可摸”

3)她改变了神的话。- 把“你吃的日子必定死!”改成“免得你们死”。

最终亚当和夏娃犯下了最根本、最大的罪。

（讲师提示Tip) 神用他真理，他的原则来实现他的旨意。撒旦通过谎言达到了目的。当

神的儿女相信神的真理时，神的灵可以成为权能。因为圣灵是真理的灵。但是，当一个人相

信谎言时，撒旦就会在他的生活中作工。对神真理的信心会把人引向胜利，但相信撒旦的谎

言则会被引向到失败。

撒旦现在仍然以谎言作工

1）有假基督徒。

“又屡次行远路, 遭江河的危险、盗贼的危险, 同族的危险、外邦人的危险、城里的危

险、旷野的危险、海中的危险、假弟兄的危险”（林后11：26）。

“田地就是世界; 好种就是天国之子; 稗子就是那恶者之子”（太13：38）。

2）有假福音。

“但无论是我们,是天上来的使者,若传福音给你们,与我们所传给你们的不同,他就应

当被咒诅”（加1：8）。

3）有假福音的教师。

“这也不足为怪, 因为连撒但也装作光明的天使。所以他的差役, 若装作仁义的差役,

也不算希奇。他们的结局必然照着他们的行为”（林后11：14-15）。

4） 存在虚假的义。

“因为不知道神的义,想要立自己的义,就不服神的义了”（罗10：3）。

5）还有撒旦的教会。

“我知道你的患难, 你的贫穷(你却是富足的), 也知道那自称是犹太人所说的毁谤话,

其实他们不是犹太人, 乃是撒但一会的人”（启2：9）。

这些假教会有假教义。

“主知道法利赛人听见他收门徒,施洗,比约翰还多”（约4：1）。

这一切都说明将来会有敌基督出现，他是一个敌基督者，他将接受全世界对撒旦的崇拜

和事奉。

“那时这不法的人必显露出来。主耶稣要用口中的气灭绝他,用降临的荣光废掉他。这

不法的人来, 是照撒但的运动, 行各样的异能、神迹, 和一切虚假的奇事,并且在那沉沦的

人身上行各样出于不义的诡诈; 因他们不领受爱真理的心, 使他们得救”（帖后2：8-10）。

“凡住在地上、名字从创世以来没有记在被杀之羔羊生命册上的人,都要拜他”（启13：

8）。



133

撒旦的目标就是你的想法，他的武器就是谎言。他的目的是什么？

3. 撒旦的目的 - 使神的意志无知。

1） 撒旦攻击我们，使我们无法理解神的话语。因为神的话语启示了神的旨意。

“你的话是我脚前的灯, 是我路上的光。”（诗119：105）

“我的 神啊, 我乐意照你的旨意行; 你的律法在我心里。”（诗40：8）

2） 神的旨意是神对我们爱的表达。

“惟有基督在我们还作罪人的时候为我们死,神的爱就在此向我们显明了。”（罗5：8）

3） 神愿意了解我们的意思。

“他又说:我们祖宗的 神拣选了你, 叫你明白他的旨意, 又得见那义者, 听他口中所

出的声音。”（徒22：14）

4） 神希望我们明白他的旨意。

“不要作糊涂人, 要明白主的旨意如何。”（弗5：17）

5） 神不仅希望我们明白他的旨意，而且希望我们拥有足够的话语。

“因此, 我们自从听见的日子, 也就为你们不住的祷告祈求, 愿你们在一切属灵的智

慧悟性上, 满心知道 神的旨意。”（西1：9）

6） 神之所以这样要求的理由是想让他们按照神的旨意行事。

“不要只在眼前事奉, 像是讨人喜欢的, 要像基督的仆人, 从心里遵行 神的旨意。”

（弗6：6）

7） 把按神的旨意行事当成我们的食物。

“耶稣说:‘我的食物就是遵行差我来者的旨意, 作成他的工。’”（约4：34）

8） 我们应该像以巴弗一样祈祷。

“有你们那里的人, 作基督耶稣仆人的以巴弗问你们安。他在祷告之间, 常为你们竭力

的祈求, 愿你们在 神一切的旨意上得以完全, 信心充足, 能站立得稳”（西4：12）。

那些对神的旨意一无知的人永远不会幸福地生活。他们的生活只能被魔鬼的诋毁和欺骗所蒙

蔽，只能生活在痛苦之中。我们必须牢记这一点，为神服务。

“这世界和其上的情欲都要过去, 惟独遵行 神旨意的, 是永远常存。”（约一2：17）

4. 你的防御手段 - 用圣灵的感动写下的神的话语

被圣灵感动写下的神的话语，是圣徒唯一的防御。耶稣在旷野接受撒旦的试探时也用过。

（太4：1-11）

神的话语是圣灵的剑。

“并戴上救恩的头盔, 拿着圣灵的宝剑, 就是 神的道。”（弗6：17）

圣徒必须知道使用这把圣灵宝剑的方法。应该依靠神的话语，这些事实使我们承担了一

些责任。



134

1）我们应该知道神的话语，必须教和学。

“凡我所吩咐你们的, 都教训他们遵守, 我就常与你们同在, 直到世界的末了。”（太

28：20）

2）我们应该记住神的话语。

“我将你的话藏在心里, 免得我得罪你。”（诗119：11）

3）我们应每天思想神的话语。

“这律法书不可离开你的口, 总要昼夜思想, 好使你谨守遵行这书上所写的一切话。

如此, 你的道路就可以亨通, 凡事顺利。”（书1：8）。

“惟喜爱耶和华的律法, 昼夜思想, 这人便为有福!”（诗1：2）

试着用诗篇作者的话来衡量一下自己：

“你的言语在我上膛何等甘美, 在我口中比蜜更甜!”（诗119：103）

“我趁天未亮呼求; 我仰望了你的言语。我趁夜更未换将眼睁开, 为要思想你的话语”

（诗119：147-148）。

“你是我藏身之处, 又是我的盾牌; 我甚仰望你的话语。”（诗119：114）

“所以, 我爱你的命令胜於金子, 更胜於精金。”（诗119：127）

4）要使用神的话语。

“但保惠师,就是父因我的名所要差来的圣灵,他要将一切的事指教你们,并且要叫你们

想起我对你们所说的一切话。”（约14：26）

恒切祈求圣灵的帮助和引导, 要过深深被圣灵充满的生活! 圣灵充满就是神的话充满。

重要的是，我们要用属灵的眼光看世界。

“因我们行事为人是凭着信心,不是凭着眼见。”（林后5：7）

我们必须相信神的圣经中的话是真实的。

“你一切的训词, 在万事上我都以为正直; 我却恨恶一切假道。”（诗119：128）

如果我们生活的一切不是根据神的话,那么事业、婚姻生活、职场生活、社会生活等一

切都会给你带来痛苦。因为被撒旦欺骗的结果会回到你的痛苦中。

<提问>
1. 我愿意接受神所说的关于我一生中一切地事是真的吗？还是经常这样问:“神真的那么说

了吗?”我是否与神的话语争论呢？

2.我对神的话是否越来越感觉奇妙？比起吃和睡觉等人生的一切喜乐，我是否更看重神的

话？

【研究与讨论】

1. 我每天都有时间阅读神并默想神的话吗？

2. 我是否在有规律地背圣经？我应该怎么做呢？

1) 每天读圣经。 ( 章节)

2) 每天背圣经。 ( 节)

3) 我要学圣经。 ( )

4) 只要知道神的旨意，你一定会顺从吗？ ( )



135

应用 & 作业

当认识到的

需要调整的

当感恩与

赞美的

当实践的

需要祷告的

作

业

背诵经文 ●属灵战争-彼前5:8

●凡事谢恩-弗5:20

读 经 太4:1-10

祷 告 愿我天天默想，实践神的话，帮助我教别的肢体。

阅读与其他



136

第

十

一

课

顺从的门徒

本文 太 4:1-10 背诵经文
●属灵的争战-彼前 5:8

●常常感谢-弗 5: 20

作业检查

检查标记 完成=○ 部分完成=△ 没做=×

读经

默想与背诵

实习及其他

复习题
1.说一下撒旦与魔鬼的关系及特性。

2.基督徒对撒旦和魔鬼当有的态度是什么?

学习目的
1.帮助了解魔鬼的攻击与诡计。

2.告诉我们在属灵争战中应有的正确信心与行动。

引人思考的喻道故事

帕福德（Horatio Spafford）先生是一位律师和大学教授。他有一位信仰虔诚的太太和

四个聪明漂亮的女儿，过着很幸福的生活。然而，有一日不幸却忽然涌向了这个幸福家庭。

一场有名的芝加哥大火灾烧毁了他的房子和财产。他在大火后把妻子和四个女儿送到法国时，

不曾想她们乘坐的“哈夫”号(Ville du Hawe)客轮撞上一艘英国船，造成了 226 名乘客死

亡的悲惨事故。他的四个女儿在这场事故中全都死去，只有他的妻子获救了。斯帕福德先生

很快就来到法国，带着悲痛的夫人返回美国。他们乘坐的船正好经过不久前哈夫号沉没的地

点时，他们的心都要碎了。当时夫人说：“亲爱的，玛吉和塔内塔，安妮和贝西并没有消失，

只是暂时和我们分开一段时间而已。”斯帕福德听了夫人的话之后，内心不由得一热，随后

便有赞美诗歌从他的口中涌出来。即，“我一生的路不论是一帆风顺总像一条平静的河流，

还是因大风大浪有惧怕和艰难，我的灵魂总会有平安，我灵魂平安，我灵魂平安。”

基督徒对魔鬼应有的信心态度

即使在今天撒旦也会讨厌两件事。其一，不愿人们相信鬼魂、恶灵和撒旦的存在。撒旦

总是尽可能地隐藏自己，因为那样活动才会方便。其二，不愿让人们知道耶稣赐给了他的儿

女抵挡撒旦和赶鬼的权柄。所以，撒旦一直都在致力于把人们引向圣徒并没有这等权柄的认

识误区上。魔鬼甚至还会让人相信世上没有鬼。但魔鬼是通过人来作工的。所以，保罗教训

我们不要“与人对抗”。撒旦会和那没有得救的人同工。“你们死在过犯罪恶之中，他叫你们

活过来。那时，你们在其中行事为人，随从今世的风俗，顺服空中掌权者的首领，就是现今

在悖逆之子心中运行的邪灵。我们从前也都在他们中间，放纵肉体的私欲，随着肉体和心中

所喜好的去行，本为可怒之子，和别人一样”(弗 2:1-3)。

撕毁字据的主的无尽的爱

借着耶稣基督的死与复活发生了什么事呢?



137

圣经宣告说：“又涂抹了在律例上所写攻击我们、有碍于我们的字据，把它撤去，钉在十字

架上。既将一切执政的、掌权的掳来，明显给众人看，就仗着十字架夸胜”(西 2:14-15)。神

差遣第二亚当耶稣基督来到这地并用耶稣基督的十字架打败了魔鬼。主靠着十字架得胜了。

所以，藉着这十字架，魔鬼的国度已经崩溃，军队已经被解散，武器也都被解除了。因此，

魔鬼虽然为了毁灭天国并赶走天国的君王耶稣基督而把他钉在了十字架上，但却因此反而使

魔鬼的国度崩溃，军队被解散，所有的兵器也都被解除了。现在，魔鬼就是被赶走的世界君

王。神让死在过犯罪恶之中的我们和耶稣一同活过来(弗 2:1)，赦免了我们的一切罪，又涂

抹了在律例上所写攻击我们、有碍于我们的字据，把它撤去，钉在十字架上。神将一切执政

的、掌权的掳来，明显给众人看，就仗着十字架夸胜。耶稣来就是为了除灭魔鬼的作为。“犯

罪的是属魔鬼，因为魔鬼从起初就犯罪。 神的儿子显现出来，为要除灭魔鬼的作为”（约

壹 3:8）。

当我们进行属灵争战的时候，要坚我们的信仇敌魔鬼面对用神的大能武装起来的我们是

不堪一击的事实。换句话说，只有放弃对敌人的恐惧才能在属灵的争战中得胜。“我们倚靠

神，才得施展大能，因为践踏我们敌人的就是他”(诗 60:12)。以色列百姓之所以不能站到歌

利亚面前，就是因为他们忘记了神的伟大，只从外表看到歌利亚的巨大而惧怕的缘故（撒上

17 章）。他们没有胜利是因为被歌利亚庞大的身躯和兵器以及他那巨大的嗓音震慑住，完全

失去了勇气。他们没有勇气与歌利亚对抗。但大卫所看的却是神。歌利亚在奉万军之耶和华

的名昂首阔步地出来应战的大卫面前，只不过是被一块石子就能打倒的纸老虎而已。撒旦的

本体亦是如此。圣经里所说的撒旦乃是因着耶稣基督的十字架而完全被捆绑的，注定要下地

狱的存在。“又涂抹了在律例上所写攻击我们、有碍于我们的字据，把它撤去，钉在十字架上。

既将一切执政的、掌权的掳来，明显给众人看，就仗着十字架夸胜”(西 2:14-15)。‘攻击我们、

有碍于我们的字据’是什么呢?那写在律例上的字据就相当于是债务凭证，就是被卖于罪价

的奴隶买卖字据 。律例是魔鬼为加给我们痛苦而写在律法上的字据。主在十字架上已经承

受了写在律法上的一切咒诅。因为主已经涂抹了写在律例上的一切咒诅，胜过了执政的、掌

权的魔鬼，所以魔鬼也就失去了能够加给我们痛苦的依据。因为有了主的十字架，魔鬼不能

再伤害我们了。我们在耶稣基督里成为完全自由的人了。“基督既为我们受了咒诅，就赎出我

们脱离律法的咒诅，因为经上记着：‘凡挂在木头上都是被咒诅的’”(加 3:13)。耶稣从大祭司、

士兵和彼拉多那里受苦，被鞭打，都是代替我们从撒旦那里所受的诅咒。主借着在十字架的

死，使我们脱离了律法的诅咒。因为撒旦实际上已经被捆绑了，所以再没有能力和权势来支

配我们基督徒了。圣徒在基督里是安全的，并能够得享胜利。“我们知道凡从 神生的，必不

犯罪，从 神生的，必保守自己，那恶者也就无法害他。”(约壹 5:18)

撒旦攻击的领域和诡计

撒旦与魔鬼攻击的三个领域，就是作为这个世界一切的，肉体的情欲、眼目的情欲、今

生的骄傲。

领域 亚当(创 3:6) 约壹 2:16 耶稣(太 4 章)

肉体 好作食物 肉体的情欲
你若是 神的儿子，可以吩咐这些

石头变成食物

精神 悦人的眼目 眼目的情欲 你若是 神的儿子，可以跳下去

灵
可喜爱的，能使人有

智慧
今生的骄傲

你若俯伏拜我，我就把这一切都赐

给你



138

攻击肉体的撒旦

我们通过约伯这个人将会学习到，撒旦就是攻击和毁坏肉体的存在。虽然不是所有疾病

都是因为撒旦的攻击造成的，但我们不能忘记撒旦就是利用我们肉体的软弱来达到自己目的

的狡猾的存在。我们在新约圣经中可以看到，撒旦使人变成哑巴（态 9：32-33），使一个女

人因病而无法直腰（太 13：11-17），使小孩子跳入水、火中（太 17：14-18）的事。

1. 撒旦的靶子- 你的肉体(身体)

撒旦为何要做攻击肉体的事呢?

第一，因为我们的身体是有圣灵居住的神的圣殿。

“岂不知你们的身子就是圣灵的殿吗？这圣灵是从 神而来，住在你们里头的；并且你们

不是自己的人”(林前 6:19)。

“因为你们是重价买来的，所以要在你们的身子上荣耀 神”(林前 6:20)。

今天，神就住在我们圣徒的身体里并在启示我们。我们圣徒不可忘记这样的事实。

“照着我所切慕、所盼望的，没有一事叫我羞愧。只要凡事放胆，无论是生是死，总叫基

督在我身上照常显大。”(腓 1:20)

“惟有你们是被拣选的族类，是有君尊的祭司，是圣洁的国度，是属神的子民，要叫你们

宣扬那召你们出黑暗、入奇妙光明者的美德。”(彼前 2:9)

神愿圣徒们都能被使用为能够显明神的通道。我们乃是要用我们的身体向那些不信之人

显明神的恩典与爱的，启示神的器具。

第二，因为我们的身体是神的器具。

“所以，不要容罪在你们必死的身上作王，使你们顺从身子的私欲。”(罗 6:12)

“也不要将你们的肢体献给罪作不义的器具；倒要像从死里复活的人，将自己献给 神，

并将肢体作义的器具献给 神。”(罗 6:13)

神在这地上作工时，绝对需要我们的身体。神借用挪亚的手建造了方舟，通过比撒列和

亚何利亚伯建造了圣幕。今天，主也会像行使五饼二鱼神迹时使用门徒们的手掰饼那样，通

过圣徒们的身体在作工。所以，撒旦才会让我们生病，拦阻我们不能作神的器具来作工。我

们要记住身体的重要性，要保守好我们的身体。

第三, 因为我们的身体乃是神的宝库。

“我们有这宝贝放在瓦器里，要显明这莫大的能力，是出于神，不是出于我们”(林后 4:7)。

神将他的生命（永生）安置在圣徒的身体里。另外，神也是为了将这生命传给他人而交托给

圣徒的。我们圣徒的身体就像一个储藏神生命的宝库。“这是照着可称颂之 神交托我荣耀福

音说的”(提前 1:11)。保罗把自己里面的这个宝贝传给了提摩太。“提摩太啊，你要保守所

托付你的，躲避世俗的虚谈和那敌真道、似是而非的学问”(提前 6:20)。“从前所交托你的善

道，你要靠着那住在我们里面的圣灵牢牢地守着”(提后 1:14)。提摩太又把这宝贝投入到别

人的生活中。神将这永生的宝贝安置在我们软弱的肉体里岂不是很神奇吗?

2.撒旦的武器 - 苦难

撒旦一直都在致力于攻击我们的肉体，使我们全人都受到影响。我们通过约伯就可以看

到这一点。但有一个我们必须要记住的真理，那就是神在掌管一切苦难。“耶和华对撒但说：

‘他在你手中，只要存留他的性命’”(伯 2:6)。“主又说：‘西门！西门！撒但想要得着你们，

好筛你们像筛麦子一样；但我已经为你祈求，叫你不至于失了信心。你回头以后，要坚固你的弟



139

兄’”(路 22:31-32)。若没有神的许可，撒旦就断不能对神的儿女下手。神在所有痛苦的背

后掌管着圣徒。但我们圣徒对应痛苦的姿态，神却并不具有强制性。我们要深思自己对待痛

苦的态度。神有时为试炼自己的儿女，会允许苦难临到。神因为深爱我们，所以希望我们能

够积极地听从他的旨意。“你们又忘了那劝你们如同劝儿子的话，说：‘我儿，你不可轻看主的

管教，被他责备的时候，也不可灰心’”(来 12:5)。“因为主所爱的，他必管教，又鞭打凡所收

纳的儿子”(来 12:6)。当神的儿女继续犯罪，不悔改时，神就会‘鞭打’自己的儿女。“看

哪，我要叫她病卧在床。那些与她行淫的人，若不悔改所行的，我也要叫他们同受大患难”(启

2:22)。无论是临到诗篇 32 章里的大卫还是临到约拿身上的暴风，起因都是因为神不顺从神

而有的暴风（管教的苦难）。

3.撒旦的目的——使你无法忍受神的旨意

“他的妻子对他说：‘你仍然持守你的纯正吗？你弃掉 神，（ ）吧’”(伯 2:9)。

“那先前忍耐的人，我们称他们是有福的。你们听见过约伯的忍耐，也知道主给他的结局，

明显主是满心怜悯，大有慈悲”(雅 5:11)。

撒旦最终的目标，就是要通过攻击我们的身体让我们否认神，对神旨意感到不耐烦，进

而不信神。

“我的弟兄们，你们落在百般试炼中，都要以为大喜乐；因为知道你们的信心经过试验，

就生忍耐。但忍耐也当成功，使你们成全完备，毫无缺欠”(雅 1:2-4)。

“并且不懈怠，总要效法那些凭信心和忍耐承受应许的人”(来 6:12)。

“圣灵所结的果子，就是仁爱、喜乐、和平、忍耐、恩慈、良善、信实、温柔、节制。这

样的事，没有律法禁止”(加 5:22-23)。

“然而他知道我所行的路，他试炼我之后，我必如精金”(伯 23:10)。

大胆地将一切盼望放在神那里的圣徒有福了。我们要靠着圣灵的帮助，存心忍耐，照着

神的旨意忍受苦难。

4. 你的防御手段– 领受的神的恩典

从神那里得到的恩典，才是我们战胜苦难的最大武器。“恩典是神为我们一切的需要而

安排的。”

那么，在苦难中也能得到神恩典的秘诀是什么呢？

第一，要立即让你自己顺服神。

“求你用厚恩待你的仆人，使我存活，我就遵守你的话。”(诗 119:17)

“他必杀我，我虽无指望，然而我在他面前还要辩明我所行的。”(伯 13:15)

我们要告白，无论遇到什么苦难也要顺服神的旨意。然后，要完全顺从神的旨意。我们

在苦难中很容易弯曲。但我们要在祷告中更加彻底地信赖神。

第二，要因着试炼感谢神。

“凡事要奉我们主耶稣基督的名，常常感谢父 神。”(弗 5:20)

“凡事谢恩，因为这是 神在基督耶稣里向你们所定的旨意。”(帖前 5:18)

圣徒的苦难背后是神。保罗和西拉在腓立比监狱中，仍旧感谢并称颂了神。这是撒旦所

讨厌的。但比起平安之时，我们反而会在苦难中更多地感受到神的爱。所以，我们在苦难中

也要感谢神。

第三，要多花些时间在神的话语上。

“我未受苦以先走迷了路，现在却遵守你的话。”(诗 119:67)

“我受苦是与我有益，为要使我学习你的律例。”(诗 119:71)

我们要借着多背诵和默想一些神恩典的话语和应许亲近主。我们必须要凭着相信神的应



140

许而活。特别是在苦难中，神安慰人的应许必会发出那灿烂的光芒。“从前所写的圣经，都是

为教训我们写的，叫我们因圣经所生的忍耐和安慰，可以得着盼望。”(罗 15:4)

第四，要寻找将荣耀归于耶稣基督的途径。

“你们若因犯罪受责打，能忍耐，有什么可夸的呢？但你们若因行善受苦，能忍耐，这在

神看是可喜爱的。”(彼前 2:20)

“若为作基督徒受苦，却不要羞耻，倒要因这名归荣耀给 神。”(彼前 4:16)

撒旦的目的乃是在于要通过苦难来使圣徒辱骂和怨恨神。圣徒应该反其道而行来对抗撒

旦。圣徒在苦难中更要致力于荣耀神。保罗在监狱里写了《腓利比书》。他不仅将荣耀归于

神，还对我们说要常常喜乐。

撒旦的攻击: 精神领域

本文: 代上 21:1-2,7-8,14-19

1. 撒旦的靶子——你的意志

我们圣徒的生活中，断不能过低评价意志的重要性。圣徒的圣洁生活，从根本上讲就是

意志问题。因为，无论是谁随时随地都有可能会受到试探和诱惑，会面临需要选择圣洁还是

罪恶的问题。这个问题又是人的意志所决定的。“若是你们以事奉耶和华为不好，今日就可以

选择所要事奉的：是你们列祖在大河那边所事奉的神呢？是你们所住这地的亚摩利人的神呢？至

于我和我家，我们必定事奉耶和华”(书 24:15)。“亲爱的弟兄啊，我们既有这等应许，就当

洁净自己，除去身体、灵魂一切的污秽，敬畏神，得以成圣”(林后 7:1)。

2.撒旦的武器 - 骄傲

1) 撒旦俘获了大卫的意志，使他骄傲而向神犯了罪。大卫的人口普查，目的不是为了神的

荣耀而是为了他自己的荣耀。“耶和华晓谕摩西说：‘你要按以色列人被数的计算总数。你数的

时候，他们各人要为自己的生命把赎价奉给耶和华，免得数的时候在他们中间有灾殃。凡过去归

那些被数之人的，每人要按圣所的平，拿银子半舍客勒，这半舍客勒是奉给耶和华的礼物。一舍

客勒是二十季拉。凡过去归那些被数的人，从二十岁以外的，要将这礼物奉给耶和华。他们为赎

生命将礼物奉给耶和华，富足的不可多出，贫穷的也不可少出，各人要出半舍客勒。你要从以色

列人收这赎罪银，作为会幕的使用，可以在耶和华面前为以色列人作记念，赎生命’”(出

30:11-16)。我们要注意，人口普查之后要奉上的赎价。这里并没有记录，大卫照着神的要

求收纳了赎价。

2) 圣徒应该知道所有骄傲的背后都有魔鬼介入的事实。圣徒还应该知道，骄傲也是神最讨

厌的事。“骄傲在败坏以先；狂心在跌倒之前”(箴 16:18)；“败坏之先，人心骄傲；尊荣以前，

必有谦卑”(箴 18:12)；“心骄气傲的人，名叫亵慢，他行事狂妄，都出于骄傲。”(箴 21:24)。

因大卫王的骄傲而发生的事，为全体以色列人带来了悲哀的痛苦（撒下 24 章）。

3) 使徒保罗对于骄傲是如下警告的。

“初入教的不可作监督，恐怕他自高自大，就落在魔鬼所受的刑罚里”(提前 3:6)；“若有

人传异教，不服从我们主耶稣基督纯正的话与那合乎敬虔的道理，他是自高自大，一无所知，专

好问难，争辩言词，从此就生出嫉妒、纷争、毁谤、妄疑，并那坏了心术、失丧真理之人的争竞。

他们以敬虔为得利的门路”(提前 6:3-5)。

3.撒旦的目的 — 使人远离神，违抗神的旨意

1) 人类乃是隶属于神的受造物。我们为了生存必须要依靠神。罪的本质就是寻求独立于神。

这不是把自己变成受造之物，而是要把自己变成创造主。“他们将 神的真实变为虚谎，去敬

拜事奉受造之物，不敬奉那造物的主。主乃是可称颂的，直到永远。阿们”(罗 1:25)。撒旦清



141

楚地知道，只要让我们独立于神他就能支配我们的意志并掌管我们的生活。

2)信神的圣徒乃是遵照神的旨意生活的人，并要把这个当作相信最重要的圣经的信心原理。

“我们从他受了恩惠并使徒的职分，在万国之中叫人为他的名信服真道；其中也有你们这

蒙召属耶稣基督的人”(罗 1:5-6)。我们要知道，更深入地顺服神的旨意才是使人喜乐的最

根本的真理。

3) 无论何时，我们只要正面不服从神的旨意，就是表现出骄傲和独立于神的心。

“在上有权柄的，人人当顺服他，因为没有权柄不是出于 神的，凡掌权的都是 神所命

的。所以抗拒掌权的，就是抗拒 神的命；抗拒的必自取刑罚”(罗 13:1-2)。

4) 大卫犯了“眼目的情欲”（看见拔示巴时）之后，接连又犯了“肉体的情欲”（与拔示巴

奸淫时），最后又犯了“今生的骄傲”（人口普查）的罪。大卫犯下这些罪时，就是在不顺

从神的旨意而想要独立于神的时候。

5) 我们断不能独立于神，神对于我们而言乃是绝对的，也应该如此。

我们不妨看一看乌西亚王。“又在耶路撒冷使巧匠做机器，安在城楼和角楼上，用以射箭

发石。乌西雅的名声传到远方，因为他得了非常的帮助，甚是强盛。他既强盛，就心高气傲，以

致行事邪僻，干犯耶和华他的 神，进耶和华的殿，要在香坛上烧香”(代下 26:15-16)。

摩西也对以色列人说：“耶和华你的 神，领你进他向你列祖亚伯拉罕、以撒、雅各起誓

应许给你的地。那里有城邑，又大又美，非你所建造的；有房屋，装满各样美物，非你所装满的；

有凿成的水井，非你所凿成的；还有葡萄园、橄榄园，非你所栽种的，你吃了而且饱足。那时，

你要谨慎，免得你忘记将你从埃及地为奴之家领出来的耶和华”(申 6:10-12)。

使徒保罗告白说：“我为基督的缘故，就以软弱，凌辱，急难，逼迫，困苦，为可喜乐的。

因我什么时候软弱，什么时候就刚强了”(林后 12:10)。

当你感到获得了财富和声望时就当注意了！当你觉得自己非常重要，神没有你就做不好

的时候，也当注意了。当你开始从神那里夺取单属于神的荣耀时，一定要注意了。因为这些

时候，撒旦离你很近。

4.你的防御手段 — 内在的圣灵

因为骄傲是撒旦手中强大的武器，撒旦又是非常强大的敌人，所以只有比这更强大的力

量才能带给我们胜利。这力量就是来自神的圣灵。“这样看来，我亲爱的弟兄，你们既是常顺

服的，不但我在你们那里，就是我如今不在你们那里，更是顺服的，就当恐惧战兢，做成你们得

救的工夫。因为你们立志行事，都是 神在你们心里运行，为要成就他的美意”(腓 2:12-13)。

圣徒要做成自己得救的工夫。圣徒做成得救的工夫，有三个重要内容。“你们得救是本乎恩，

也因着信。这并不是出于自己，乃是 神所赐的；也不是出于行为，免得有人自夸。我们原是他

的工作，在基督耶稣里造成的，为要叫我们行善，就是神所预备叫我们行的”(弗 2:8-10)。

1) 得救 - 这是神为我们所行的事。这事已经在十字架上借着耶稣基督完成了。“但基督献

了一次永远的赎罪祭，就在 神的右边坐下了”(来 10:12)。

2) 成圣 - 这是神在我们里面所行的。得救不过是一个开始，接下来还要伴随属灵的成长和

发展。“你们却要在我们主救主耶稣基督的恩典和知识上有长进。愿荣耀归给他，从今直到永远。

阿们”(彼后 3:18)。

3) 服事 - 这是神通过我们所行的事。在我们里面动工的是神，我们只不过是个管家而已。

“各人要照所得的恩赐彼此服事，作 神百般恩赐的好管家。若有讲道的，要按着 神的圣言

讲；若有服事人的，要按着 神所赐的力量服事，叫 神在凡事上因耶稣基督得荣耀。原来荣耀、

权能都是他的，直到永永远远。阿们”(彼前 4:10-11)！神是如何在我们里面动工呢?神是通

过他的圣灵作工的。那么，为了让神的灵在我们里面作工，我们当要做的是什么呢?“所以

弟兄们，我以 神的慈悲劝你们，将身体献上，当作活祭，是圣洁的，是 神所喜悦的；你们如



142

此事奉，乃是理所当然的。不要效法这个世界，只要心意更新而变化，叫你们察验何为 神的善

良、纯全、可喜悦的旨意”(罗 12:1-2)。当我们的肉体、想法、意志都顺服神的时候，圣灵

就可以在我们的生活中作工了。但因为撒旦也知道这一点，所以也会攻击这一部分。撒旦会

通过骄傲来引诱我们脱离神。

要保守想法!

“因为我们虽然在血气中行事，却不凭着血气争战。我们争战的兵器，本不是属血气的，

乃是在神面前有能力可以攻破坚固的营垒，将各样的计谋，各样拦阻人认识神的那些自高之事，

一概攻破了，又将人所有的心意夺回，使他都顺服基督”(林后 10:3-5)。在这里‘坚固的营垒’，

乃是意味着我们生活在世上基于人或环境造成的伤害、固执、以及未经愈合的伤口变得僵硬

的一切。‘各样的计谋’，是指个人基于过去的经历而有的固定的认知。‘各样拦阻人认识神的

那些自高之事’，则是意味着不能顺从神的一切话语和旨意的不顺从的诸般行为。‘所有的心

意’，乃是意味着不属于神心意的一切属肉体的心意，就是指属魂的想法。这一切都是需要

在神面前夺回放下的东西。属灵的争战就是想法之战。除神之外的一切都是需要奉耶稣的名

击打来顺服的，需要放下的杂质。如果这些东西留在我们心里，就很难听得见神的正确声音，

撒旦就会不断地攻击这些弱点，一旦有机会就会阻止我们正确地顺服神。神造人的时候就造

就了灵与魂与体（帖前 5：23），而属灵争战最激烈的的地方就是“魂”。撒旦会渗透到我们

的魂中带给我们属灵的混淆，使我们无法集中于神的话语上。

三种声音

① 神的声音, ② 撒旦的声音, ③ 肉体的声音

我们当然要倾听和顺从神的声音。但这需要我们能够准确辨别出是自己还是撒旦的声音，

需要有属灵分辨的恩赐。背叛耶稣的犹大时因为先把自己的心向撒旦敞开了，魔鬼才把“卖

耶稣的想法”放在了他的心中。犹大的心之所以成为撒旦侵入的渠道，乃是因为他并不关心

耶稣的一切事工，也不关心作耶稣的门徒，而贪婪钱财以及心里常存脱离神旨意的想法。那

么，我们应该基于什么样的标准来分辨神的声音呢？属灵分辨的正确标准是什么呢？

第一,要看是否会荣耀神。

凡事只应荣耀神，事情的过程和结论都应是荣耀神。

第二，要看是否有益于造就说和听的人。

神的旨意对所有人都会有益，有益于造就所有人。

第三，要看是否有益于造就自己。

属灵分辨的原则就是要同时满足这三个条件。若是其中有一个条件不符的话，就不是神

的旨意，而应该继续屈膝祷告向前。最重要的是，我们要保守自己的想法，要成为直至主再

来为止一直靠着主的帮助来保守自己灵魂的基督门徒。尤其我们一个人独处的时候，什么想

法都可能会出来。想法发展了就会放在心里，并会付诸行动。因此，我们心存好的想法是很

重要的。我们要思想耶稣（来 3：1），要思想上面的事（西 3；2），要思想神的话语（提后

2：7），要单单思想神的事（太 16：23），要思想教会和教会领袖（提后 1；3，来 13：7），

要思想审判（罗 14；10），要思想天国（来 11：15-16），要思想永恒的赏赐(来 11;25-26)。

我们要养成让自己的想法圣洁的习性。

真正谦卑的人就会具备一下几个特点:

1) 他会认识自己。

2) 他会接受自己。

3) 他会让自己顺服神。



143

4) 他会为了更好地服事神而努力降卑自己。

谦卑的人明白自己所拥有的一切都是来自神，并知道这些都应该还给神。“约翰说：‘若

不是从天上赐的，人就不能得什么’”(约 3:27)；“使你与人不同的是谁呢？你有什么不是领受

的呢？若是领受的，为何自夸，彷佛不是领受的呢”(林前 4:7)。我们所拥有的一切，如各种

恩赐、才能、财物、健康等，都是神赐予的，都是神交托给我们的，我们岂能因这些骄傲呢？

当撒旦带着骄傲要来攻击我们的意志时，我们要服从圣灵，让圣灵在我们里面产出谦卑！我

们要立即服从神！“务要在主面前自卑，主就必叫你们升高”(雅 4:10)。”

属灵的攻击: 指责人的人

本文 : 启 12:10 林后 2:10-11，7:10 亚 3:1-5

撒旦引诱人犯罪之后，就会利用其结果来使人心灵受苦。另外，撒旦还会利用良心和内

心来谴责犯了罪的人。

1.撒旦的靶子 — 你的心和良心。

“天使又指给我看，大祭司约书亚站在耶和华的使者面前，撒但也站在约书亚的右边，与

他作对。耶和华向撒但说：‘撒但哪，耶和华责备你，就是拣选耶路撒冷的耶和华责备你，这不

是从火中抽出来的一根柴吗？’约书亚穿着污秽的衣服，站在使者面前。使者吩咐站在面前的说：

‘你们要脱去他污秽的衣服。’又对约书亚说：‘我使你脱离罪孽，要给你穿上华美的衣服。’我

说：‘要将洁净的冠冕戴在他头上。’他们就把洁净的冠冕戴在他头上，给他穿上华美的衣服，耶

和华的使者在旁边站立”(亚 3:1-5)。这场景发生在天上的法庭。以色列百姓从巴比伦被掳

归回之后，犯下了离婚、与外邦女子结婚、放高利贷、祭司偷窃祭品等诸般罪行。大祭司约

书亚象征着以色列，他衣服上的污秽象征着犯罪。撒旦向上帝告发了以色列。撒旦是告发者，

正在告发犯了诸般罪行的以色列百姓。约书亚心里一定会感到很难受。你是否也听到过这样

的声音呢？是否有过因此而陷入绝望的时候呢？

2.撒旦的武器-指责

撒旦对人说神的时候常说假话。但撒旦和神谈论一个人的时候往往说的却都是事实。撒

旦在神面前指责我们的心灵和良心。重要的是，我们要把撒旦的指责与圣灵的确信区分开来。

罪责和羞耻心若是来自神的灵就是好的。“因为 神赐给我们不是胆怯的心，乃是刚强、仁爱、

谨守的心”(提后 1:7)。我们若是只听魔鬼的话就只会将我们引向后悔、自责和失败中。神

的灵使我们有确信的时候，会使用神的话语使我们努力回到与你父神的交往中来。撒旦责备

我们的时候会用恨来使用我们的罪，目的是让我们陷入绝望中。例如，加略人犹大在绝望中

自杀了，但彼得却又重新回来了。当我们对自己感到没有指望的时候，就是撒旦在责备我们

的时候。

3. 撒旦的目的——用神的旨意来指控。

撒旦希望我们有内疚感，体验到后悔和自责，却不希望我们悔改。撒旦愿继续责备我们。

所以，撒旦会致力于让我们执着于自己的罪之上。圣徒即使犯了罪也要仰望耶稣基督，然后

要认罪，悔改，恢复与神的亲交。我们要倚靠神应许的话语，相信神的饶恕！撒旦深知，我

们若是继续生活在罪的乌云之下，就不能有力地见证主或大有能力地事奉神。所以，撒旦才

会想要继续指责我们的罪行。过度的内疚和悲伤只会导致意志消沉、绝望和挫折。甚至有人

为了逃避撒旦的指责而自杀。

凭信心安息

得救的圣徒犯了罪时，先认罪和悔改之后就要确信主的宽恕。“我向你陈明我的罪，不隐



144

瞒我的恶。我说：‘我要向耶和华承认我的过犯。’你就赦免我的罪恶”(诗 32:5)。战胜魔鬼的

祷告不是靠自己的感觉，而是依靠记录下来的圣经话语的有信心的祷告。当圣徒受到良心的

指责时，他的祷告就像破漏的袋子一样什么都装不下。“我们若认自己的罪，神是信实的，是

公义的，必要赦免我们的罪，洗净我们一切的不义”(约壹 1:9)。我们要藉着相信主信实的应

许来击退魔鬼。信心不是感觉或感情而是事实。我们要凭著信心在基督里得享安息。“因为

那进入安息的，乃是歇了自己的工，正如 神歇了他的工一样”(来 4:10)。魔鬼可以动摇圣徒

的感情，但不能动摇凭信心祷告的圣徒。犹大劝勉说：“亲爱的弟兄啊，你们却要在至圣的真

道上造就自己，在圣灵里祷告”(犹 1:20)。我们要坚立在信心之上，靠着圣灵祷告。这样的

祷告是强有力的祷告，也是抵挡并胜过魔鬼的祷告。“这样的人，受了众人的责罚，也就够了。

倒不如赦免他，安慰他，免得他忧愁太过，甚至沉沦了。所以我劝你们，要向他显出坚定不移的

爱心来”(林后2:6-8)；“免得撒但趁着机会胜过我们。因我们并非不晓得他的诡计”(林后2:11)。

4.你的防御手段——我们的中保神的儿子

撒旦在我们的右边指责我们是事实，但神的儿子我们的主耶稣基督站在神的右边为我们

调停也是事实。“我小子们哪，我将这些话写给你们，是要叫你们不犯罪。若有人犯罪，在父那

里我们有一位中保，就是那义者耶稣基督”(约壹 2:1)。我们的主在这地上完成了他的事工回

到天上之后，仍在继续作他未了的事工。主未了的事工是什么呢？那就是为了他的儿女们，

成全完备，得着荣耀而在预备他们。“但愿赐平安的 神，就是那凭永约之血使群羊的大牧人

──我主耶稣从死里复活的 神，在各样善事上成全你们，叫你们遵行他的旨意；又藉着耶稣基

督在你们心里行他所喜悦的事。愿荣耀归给他，直到永永远远。阿们”(来 13:20-21)。

主为我们成全完备的事工有两个局面:

第一，为我们作中保，并在我们受到诱惑时为我们安排所需的恩典。我们若凭著信心向着

他，来到施恩宝座前的时候，他就会眷顾我们，直到我们得胜。

第二，倘若我们遇见试探，他就会作为我们的辩护人作工，使我们得到饶恕，使我们再一

次恢复与神的亲交（约壹 1：9）。

大祭司约书亚的体验阶段

⓵撒旦在神面前的指责 — 一一列举罪过。

⓶神对撒旦的斥责 — 神用恩典保护圣徒。

⓷约书亚的恢复 — 穿上华美的衣服。

“天使又指给我看，大祭司约书亚站在耶和华的使者面前，撒但也站在约书亚的右边，与

他作对”(亚 3:1)。撒旦站在约书亚右边与他作对，而大祭司约书亚却穿着‘污秽的衣服’。

撒旦说身穿污秽衣服的约书亚没有资格作大祭司，应该马上放弃大祭司的职分。对此，大祭

司约书亚却是无言以对。大祭司是百姓的代表，也是我们有诸多罪的样子。这时，神责备了

撒旦。“这不是从火中抽出来的一根柴吗”(亚 3:2)。以色列是从巴比伦这把火中抽出的烧焦

的一根柴。如果继续放置不管就会被燃烧殆尽，但神却让那些坚信神应许的人们成为“剩下

的人”。神吩咐站在他面前的人脱掉那污秽的衣服。我们的义就像那污秽的衣服。“我们都像

不洁净的人，所有的义都像污秽的衣服；我们都像叶子渐渐枯乾，我们的罪孽好像风把我们吹去”

(赛 64:6)。所以，神为亚当预备了皮衣，为我们预备了华美的衣服。“我使你脱离罪孽，要

给你穿上华美的衣服”(亚 3:4)。

神是怎么预备的呢?

“我必使我仆人大卫的苗裔发出。……要在一日之间除掉这地的罪孽”(亚 3:8-9)。神唯



145

有借着耶稣基督的救赎来预备的。“知道你们得赎、脱去你们祖宗所传流虚妄的行为，不是凭

着能坏的金银等物，乃是凭着基督的宝血，如同无瑕疵、无玷污的羔羊之血”(彼前 1:18-19)。

罪人靠着律法的行为是不可能回到神那里的，唯有靠着神所安排的“耶稣基督的华美的义袍”，

唯有借着神算我们为义，才能回到神那里。“总要披戴主耶稣基督，不要为肉体安排去放纵私

欲”(罗 13:14)；“你们受洗归入基督的，都是披戴基督了”(加 3:27)。

属灵争战的得胜秘诀

属灵的战争并不一定只是意味着驱赶魔鬼。我们的一切生活都是属灵争战。我们每天都

要不断地选择和决定，是照着神的话语和旨意生活还是体贴肉体生活。但我们在属灵的争战

中得胜的秘诀就在于神的话语上。

第一，若在主里就会常常得胜。

“你们要靠着主，倚赖他的大能大力，作刚强的人。”(弗 6:10)

因为我们的力量和能力都来自主，所以当我们在主里面的时候，魔鬼就会看到披戴耶稣

基督的我们而害怕，就只能屈服于耶稣之名的权势。愿我们常住在主里，只被圣灵充满。

第二，神的道是制胜的有力武器。

“并戴上救恩的头盔，拿着圣灵的宝剑，就是 神的道。”(弗 6:17)

耶稣对抗撒但的时候也用了神的话语。神的话语是我们强大的攻击武器。我们靠着神话

语的权柄就能抵挡并胜过看不见的仇敌撒但。我们里面要充满神的话语，以至于随时随地都

能靠着话语战胜撒但。

第三，每天都要凭著信心披戴神所赐的全副军装。

“所以，要拿起 神所赐的全副军装，好在磨难的日子抵挡仇敌，并且成就了一切，还能

站立得住。”(弗 6:13)

我们直至进入天国为止，每日每时每刻都要披戴神所赐的全副军装。我们也可以通过强

有力的赞美、律动来击退魔鬼。我们拥有的快乐，感恩，祈祷，赞美，敬拜，舞蹈...等，

这一切都会成为我们对抗恶人的全副军装。

第四，属灵争战的胜利就是知道魔鬼的策略之后而用意志来拒绝同意和配合魔鬼。

对照神的话，若是不能荣耀神，若是无益于主的身体教会与神所爱的一切圣徒与我们自

己，就可以判定为不是神的旨意而是撒但的诡计。

我们在属灵的争战中之所以失败，就是因为明知是撒但的计谋却仍旧同意并行出与神的

旨意相反的事。所以，如何运用我们的自由意志，对属灵争战的胜负与否有着非常重要的影

响。神说你们要抵挡魔鬼。“故此，你们要顺服 神。务要抵挡魔鬼，魔鬼就必离开你们逃跑

了”（雅 4:7）；“你们要用坚固的信心抵挡他，因为知道你们在世上的众弟兄也是经历这样的苦

难”(彼前 5:9)。我们有很多制胜的策略，耶稣是我们得胜的主！

不要为撒旦提供登陆的据点

本文: 弗 4:25-32

若有圣徒培养了他生命中已知的任何一种罪，那就是在他的生活中为撒旦提供了立足的

机会。那样，撒旦就会利用这个机会侵入，并且还会接管其他领域。弗 4：27 里记着说：“也

不可给魔鬼留地步” (不要为魔鬼提供类似于踏板的能够使其站住脚的机会-菲利普斯 译)

在这里被译为‘地步’或‘机会’的单词，乃是单纯地意味着城市或建筑物之类的地方，但

也具有踏板或机会，作战时机这样的概念。若是用战争术语来表现的话，可以说是‘不要为

魔鬼提供登陆据点’。

下面我们不妨思想一下，为撒旦提供登陆据点的一些罪过，并试着理解一下为什么。

1) 谎言



146

撒旦本身既然是说谎的，谎言能够在我们的生活中为撒旦提供作工的机会也就不足为奇

了。“你们是出于你们的父魔鬼，你们父的私欲，你们偏要行。他从起初是杀人的，不守真理，

因他心里没有真理；他说谎是出于自己，因他本来是说谎的，也是说谎之人的父”(约 8:44)。

当我们相信真理时，圣灵就能在我们的生活中动工。但我们相信谎言时，魔鬼就会在我们的

生活中动工。我们要倾听保罗的下列劝告。“弟兄们，我还有未尽的话：凡是真实的、可敬的、

公义的、清洁的、可爱的、有美名的，若有什么德行，若有什么称赞，这些事你们都要思念”(腓

4:8)。保罗为我们指出了一个避免受骗的很好的缘由。即，“我们彼此是一个身体上的肢体。”

神的真理会建立一个身体，撒旦的谎言却会拆卸这个身体。我们既然彼此所属，就会彼此影

响。如果我们的生活中有虚假，我们就会作为基督身体的肢体而影响到其他肢体。

神既然是真理的神，那么他的话也是真理。“求你用真理使他们成圣，你的道就是真理”

(约 17:17)；“并且有圣灵作见证，因为圣灵就是真理。”(约壹 5:7)

2) 愤怒

撒旦有气忿。“所以诸天和住在其中的，你们都快乐吧！只是地与海有祸了，因为魔鬼知道

自己的时候不多，就气忿忿地下到你们那里去了”(启 12:12)；“龙向妇人发怒，去与她其余的

儿女争战，这儿女就是那守 神诫命，为耶稣作见证的。那时龙就站在海边的沙上”(启 12:17)。

这个事实暗示我们，内心的愤怒会在我们的生活中为撒旦提供立足的机会。正如，谎言和谋

杀会同行一样，愤怒和谋杀也会同行。“你们听见有吩咐古人的话，说：‘不可杀人’，又说：

‘凡杀人的 ，难免受审判。’只是我告诉你们：凡向弟兄动怒的，难免受审判。凡骂弟兄是拉加

的，难免公会的审断；凡骂弟兄是魔利的，难免地狱的火”(太 5:21-22)。义愤是确实有的。

神就对罪发怒了。“神是公义的审判者，又是天天向恶人发怒的 神。”(诗 7:11)

3) 偷窃

撒旦就是盗贼。“盗贼来，无非要偷窃、杀害、毁坏；我来了，是要叫羊得生命，并且得的

更丰盛”(约 10：10)。格拉森的两个被鬼附之人的经历，便是生动地为我们显明撒旦是如何从

他的仆人那里偷窃的例子(太 8:28-34, 可 5:1-20)。撒旦从这些人身上夺走了他们的精神、

自由、家庭（他们生活在坟墓里）、快乐、生活中有效的工作、名声、健康（他们用石头打

伤自己变成石头）。另外，撒旦还夺走了他们的人生。因为他们还没有借着耶稣基督得着释

放，撒旦就夺走了他们的灵魂。人一旦开始偷了小东西，就有可能会偷更多的东西。“人在

最小的事上忠心，在大事上也忠心；在最小的事上不义，在大事上也不义”(路 16:10)。

4) 污秽的言语(弗 4：29)

“淫词、妄语和戏笑的话都不相宜，总要说感谢的话”(弗 5:4)。‘淫词’是指下流、俗

气、肮脏、可耻的言语。我们不可像亚当那样说出妄语。亚当摘下吃了伊甸园中神所禁止的

让人知道善恶的树上的果子之后，当神问他是否吃了时，亚当没有承认自己的错误，反而将责任

推卸给了自己的妻子。他推脱说自己本不想吃，是神为他造的妻子让他吃才吃的。意即，如果神

不造一个女人给他的话就不会发生这种事，所以神在这事上也有责任。

5)不饶恕的心(弗 4：30-32:)

圣徒心中若是充满了辛辣和恶意就会为撒旦提供一个最有效的登陆据点。这种态度会扰

乱在我们生活中作工的圣灵，并会剥夺我们能够识破和击败魔鬼所需要的能力。我们的旧人

旧性喜欢心怀和培养这一类的毒。对此唯一的治愈方法就是饶恕。若有人对你做错了，就请

你从心底里原谅他，并要记住和应用耶稣的话！“倘若你的弟兄得罪你，你就去趁着只有他和

你在一处的时候，指出他的错来。他若听你，你便得了你的弟兄；他若不听，你就另外带一两个



147

人同去，要凭两三个人的口作见证，句句都可定准。若是不听他们，就告诉教会；若是不听教会，

就看他像外邦人和税吏一样”(太 18:15-17)。

主教训我们说不仅要遵守这一步而且要尽快和解。“所以，你在祭坛上献礼物的时候，若

想起弟兄向你怀怨，就把礼物留在坛前，先去同弟兄和好，然后来献礼物。你同告你的对头还在

路上，就赶紧与他和息，恐怕他把你送给审判官，审判官交付衙役，你就下在监里了。我实在告

诉你：若有一文钱没有还清，你断不能从那里出来”(太 5:23-26)。我们越是长时间存不饶恕

的心，撒旦就越会在我们的生活中获得更多的领地。我们若是不饶恕的话就只能活出被撒旦

扭曲和破坏的生活。我们要饶恕！我们要靠着主的恩宠饶恕人！那样，我们就会得享从撒旦

辖制下释放出来的自由。“惟有我为自己的缘故涂抹你的过犯，我也不记念你的罪恶”(赛

43:25)。我们不仅要饶恕别人，而且还要饶恕自己的错误和罪过。我们凭信心认罪过一次就

够了。但是，魔鬼会欺哄我们需要认罪千百次才能得到饶恕。我们每当失去信心的能力以及

祷告没有得到回应时，首先要省察一下自己是否存有不饶恕的心。“耶稣说：‘我对你说：不

是到七次，乃是到七十个七次’”(太 18:22)。

我们经常用肉眼或肉体的感情来判断对方。例如，看人外貌、出身、国籍、学历等外在

因素来判断人。这乃是随从头脑所想的，随从肉体所支配的，没有分辨的判断。信主的人口

中若是说出恨谁的言语，他就要把自己的肉体钉在十字架上，而随从内住在自己灵里的神的

爱而行。我们若是不以耶稣的爱来爱仇敌的话，就等于为撒旦提供进入我们生活的机会。

6)诋毁 (弗 4：31:)

“女执事也是如此：必须端庄，不说谗言，有节制，凡事忠心”(提前 3:11)；“又劝老年

妇人，举止行动要恭敬，不说谗言，不给酒作奴仆，用善道教训人”(多 2:3)。保罗命令作了

执事的夫人和教会里的老妇人不要“恶语相向”。这是翻译成“魔鬼”的希腊语“迪亚博洛

斯”（魔鬼一词的意思是诋毁者、谴责者）。当信的人们在一起进行无聊的闲谈和诽谤时，就

是在为魔鬼做事，就是在为魔鬼提供登陆据点，让魔鬼进来做别的事！

“不可作假见证陷害人”(出 20：16)。这是神的命令。神所恨恶的六样之一就是作假见

证。“耶和华所恨恶的有六样，连他心所憎恶的共有七样：就是高傲的眼，撒谎的舌，流无辜人

血的手，图谋恶计的心，飞跑行恶的脚，吐谎言的假见证，并弟兄中布散纷争的人”(箴 6:16-18)；

“作假见证陷害邻舍的，就是大槌，是利刀，是快箭”(箴 25:18)。诽谤会像大棒槌一样能够

伤害近在咫尺的人，也会像利刀一样伤害稍近一点的人，甚至会像箭一样伤害到远处的人。

但无论距离如何，伤害都是致命的。圣经中有许多伟大而虔诚的人——约瑟、大卫、耶利米、

保罗等，甚至我们的主耶稣，也都因诽谤和假见证而受到了苦难。我们看到那些所谓的圣徒

们，打着为主作工为幌子，肆意揭露圣徒的罪行并加以诽谤的事。我们看看应该如何对待这

些人。“弟兄们，若有人偶然被过犯所胜，你们属灵的人，就当用温柔的心把他挽回过来；又当

自己小心，恐怕也被引诱”(加 6:1)；“最要紧的是彼此切实相爱，因为爱能遮掩许多的罪”(彼

前 4:8)；“恨，能挑启争端；爱，能遮掩一切过错” (箴 10;12)。但这并不意味着爱会忽视

罪恶，也不意味着爱会对罪熟视无睹。这乃是意味着单纯地爱兄弟，就不会把兄弟的罪暴露

在世界或邪恶的基督徒面前，也不会为了抬高我们自己而过分宣扬兄弟的错误。俗话说，“不

要把脏衣服晾在公众面前”。另外，神还说圣徒听到别人的过错时不可轻信。“这是我第三次

要到你们那里去。‘凭两三人的口作见证，句句都要定准’”(林后 13:1)；“要凭两三个人的

口作见证，将那当死的人治死；不可凭一个人的口作见证将他治死”(申 17:6) ；“人无论犯什

么罪，作什么恶，不可凭一个人的口作见证，总要凭两三个人的口作见证才可定案”(申 19:15)。

撒旦是控告和指责弟兄们的存在。“我听见在天上有大声音说：‘我 神的救恩、能力、国

度，并他基督的权柄，现在都来到了，因为那在我们 神面前昼夜控告我们弟兄的，已经被摔下

去了’”(启 12:10)。我们若是不为圣徒祷告并致力于用爱来遮掩他们的罪反而诽谤他们时，



148

就是为撒旦做事。我们不必惊讶于撒旦在我们的生活中找到了立足点，并拿着我们的武器攻

击我们的事。

智慧之人的属灵争战

“不要以恶报恶。众人以为美的事，要留心去做”(罗 12:17)；“你不可为恶所胜，反要以

善胜恶”(罗 12：21)。大部分的属灵争战都与周围最近的人和环境有关。撒但会让我们忘

记‘我们并不是与属血气的争战，乃是与那些执政的、掌权的、管辖这幽暗世界的，以及天

空属灵气的恶魔争战’（弗 6:12）的事实，并会刺激我们的感情和心思阻止我们去实践见证

美善之主的爱。我们若是单爱那些爱我们的人就会成为与世人没有什么不同的人。“只是我

告诉你们：要爱你们的仇敌，为那逼迫你们的祷告。这样，就可以作你们天父的儿子，因为他叫

日头照好人，也照歹人；降雨给义人，也给不义的人。你们若单爱那爱你们的人，有什么赏赐呢？

就是税吏不也是这样行吗？你们若单请你弟兄的安，比人有什么长处呢？就是外邦人不也是这样

行吗”(太 5:44-47)。当我们面对与我们为敌或逼迫我们的人和环境时，当要记住其背后有

恶灵存在的事实。属肉体的血气和愤怒对我们的争战没有任何帮助。因为，那些邪恶势力并

不是以可怕的面貌出现来威胁我们，而是通过人和环境攻击我们并刺激我们的弱点。

耶稣之名的能力(徒 4:12)

基督教信仰的核心就在耶稣基督的名字上。‘基督徒’就是拥有耶稣基督的名，为这名

而活并天天传扬这名的人。‘礼拜’就是呼求耶稣的名，赞美他的名，奉他的名祷告并宣告

神的话语。那么，传道是什么呢? 传道就是传耶稣基督的名，传扬靠他的名罪得赦免的的道

路，使人因信他的名得救，奉他的名施洗。基督教的一切都在耶稣基督的名字里。我们信仰

生活的所有钥匙也都在耶稣的名字里。祷告生活的成功，传道的能力，祝福的奥秘等，也都

在他的名字里。若有人问你是谁的时候，你会怎样回答呢?

1. 耶稣之名的奥秘是什么呢?

1)是创世之前就已经预备好的圣洁的名

“就如 神从创立世界以前，在基督里拣选了我们，使我们在他面前成为圣洁，无有瑕疵”

(弗 1:4)。

“她将要生一个儿子，你要给他起名叫耶稣，因他要将自己的百姓从罪恶里救出来”(太

1:21)。

“说：‘必有童女怀孕生子，人要称他的名为以马内利。’（以马内利翻出来就是‘神与我们

同在’）”(太 1:23)。

2)是超乎万名之上的名

“所以 神将他升为至高，又赐给他那超乎万名之上的名，叫一切在天上的、地上的和地

底下的，因耶稣的名无不屈膝”(腓 2:9-10)。

“他所承受的名，既比天使的名更尊贵，就远超过天使”(来 1:4)。

“远超过一切执政的、掌权的、有能的、主治的和一切有名的，不但是今世的，连来世的

也都超过了”(弗 1:21)。

3)哪里奉耶稣的名聚会，他就会在他们中间

“因为无论在哪里，有两三个人奉我的名聚会，那里就有我在他们中间”(太 18:20)。

4)信耶稣名的人，他就会赐下权柄作神的儿女

“凡接待他的，就是信他名的人，他就赐他们权柄，作 神的儿女”(约 1:12)。

5)因他的名所行的一切都会得到赏赐

“人因为先知的名接待先知，必得先知所得的赏赐；人因为义人的名接待义人，必得义人



149

所得的赏赐。无论何人，因为门徒的名，只把一杯凉水给这小子里的一个喝，我实在告诉你们，

这人不能不得赏赐”(太 10:41-42)。

“你们若为基督的名受辱骂，便是有福的，因为 神荣耀的灵常住在你们身上”(彼前 4:14)。

2.耶稣的名字里有什么能力呢？

1)有罪得赦免和救恩

我们是因信耶稣基督的名得救的。“凡接待他的，就是信他名的人，他就赐他们权柄，

作 神的儿女”(约 1:12)。信耶稣基督的名，就是相信耶稣为我们的罪，代替我们受死而

赎掉了我们的所有罪，作了我们的救主。信耶稣基督的名，就会罪得赦免，作神的儿女，出

死入生，得着永生。使徒保罗为此在罗 10:13 里也见证说：“因为凡求告主名的，就必得救”。

相反，不信耶稣的名，不求告他名的人，就会受到审判，永远灭亡。“信他的人，不被定罪；

不信的人，罪已经定了，因为他不信 神独生子的名”(约 3:18)。另外，我们得救的方法

也是唯有信靠耶稣的名。徒 4:12 里见证到，“除他以外，别无拯救；因为在天下人间，没

有赐下别的名，我们可以靠着得救”。使徒约翰也见证说：“小子们哪，我写信给你们，因

为你们的罪藉着主名得了赦免”(约壹 2:12)。

2)有耶稣的临在

凡求告耶稣之名的地方就会有耶稣的临在。因为耶稣就是这样应许的，所以我们可以对

此有确信。“因为无论在哪里，有两三个人奉我的名聚会，那里就有我在他们中间”(太 18：

20)。神在旧约圣经里也有相同地应许。“你要为我筑土坛，在上面以牛羊献为燔祭和平安

祭。凡记下我名的地方，我必到那里赐福给你”(出 20：24)。我们在哪里呼求和敬拜耶稣

的名，耶稣就会降临在哪里。今天亦是如此。当然，耶稣现在并不会披戴肉身与我们同在。

因为，耶稣复活升天之后就坐在父神的右边。但耶稣会借着他所差遣的圣灵与我们同在。

3)有祷告的应允

我们唯有通过耶稣基督的名才能祷告。因为，人类作为罪人凭着自己无法来到圣洁的神

面前。人类唯有借着耶稣代赎的恩典罪得赦免之后，才能来到神面前。所以，我们总要奉耶

稣的名祷告，就是以耶稣的资格来祷告。那时，神就必会应允我们的祷告。耶稣曾亲自这样

应许说：“你们奉我的名无论求什么，我必成就，叫父因儿子得荣耀。你们若奉我的名求什

么，我必成就”(约 14:13-14)。雅 5:14 里记着说：“你们中间有病了的呢，他就该请教会

的长老来，他们可以奉主的名用油抹他，为他祷告”。意即，我们奉耶稣的名祷告时，主就

会显现医治的事工。我们当要相信，我们奉耶稣的名祷告时就必会得到应答。“不是你们拣

选了我，是我拣选了你们；并且分派你们去结果子，叫你们的果子常存，使你们奉我的名，

无论向父求什么，他就赐给你们”(约 15:16)；“到那日，你们什么也就不问我了。我实实

在在地告诉你们：你们若向父求什么，他必因我的名赐给你们。 向来你们没有奉我的名求

什么，如今你们求就必得着，叫你们的喜乐可以满足”(约 16:23-24)。

4)赶出污鬼使我们活出得胜生活

路加福音 10 章里记录了，耶稣把 70 名门徒分成两人一组的若干小组之后差遣他们出去

传道的场面。路 10:17 里记录的是门徒们奉差遣出去传道回来欢喜报告的内容。即，“那七

十个人欢欢喜喜地回来，说：‘主啊！因你的名，就是鬼也服了我们’”。显然，耶稣并没

有亲身与他们同行。但是当门徒们呼求耶稣的名字时，耶稣的灵就会临到现场亲自作工赶出

了污鬼。“信的人必有神迹随着他们：就是奉我的名赶鬼，说新方言”(可 16:17)。“她一

连多日这样喊叫，保罗就心中厌烦，转身对那鬼说：‘我奉耶稣基督的名，吩咐你从她身上



150

出来！’那鬼当时就出来了”(徒 16:18)。

另外，耶稣的名还会使我们活出得胜的生活。我们不仅可以奉耶稣的名祷告，而且还可

以奉耶稣的名命令和宣告。我们看一下徒 3：6里的的内容:“彼得说：‘金银我都没有，只

把我所有的给你。我奉拿撒勒人耶稣基督的名，叫你起来行走’”。彼得奉耶稣的名命令生

来就是瘫子的人起来行走时，瘫子身上立刻就开始发生了变化。我们作为神的儿女可以坦然

无惧地奉耶稣的名命令和宣告。我们本着耶稣基督的资格，带着天上地下一切的权柄，有合

法的权力来命令撒旦离开。那样，就会显明大能的作为。我们要相信，当我们奉耶稣基督的

名命令污鬼离开时污鬼就会离开；命令病魔离开时疾病就会离开；命令问题离开时就会解决

问题。

5)会显明能力和神迹奇事

耶稣的名字里有权柄和能力。但也不是说像咒文那样，那名字本身有什么能力。因为，

那名字的主人是耶稣，所显明的乃是名字的主人耶稣的能力。显明神迹是为了让人们看见并

感受到神是活着的神。另外，耶稣的名字能够显明能力，乃是因为名字的主人耶稣本身还在

活着的缘故。耶稣一直都在活着并在作工。耶稣升天之前说到，“信的人必有神迹随着他们：

就是奉我的名赶鬼，说新方言，手能拿蛇，若喝了什么毒物，也必不受害，手按病人，病人

就必好了”(可 16:17)。经上对此见证说：“甚至有人从保罗身上拿手巾或围裙放在病人身

上，病就退了，恶鬼也出去了”(徒 19:12)。那么，这些惊异之事是怎样成就的呢?答案就

记录在可 16:19-20 里。“主耶稣和他们说完了话，后来被接到天上，坐在 神的右边。门

徒出去，到处宣传福音。主和他们同工，用神迹随着，证实所传的道”。意即，耶稣虽然升

天了，但仍会作为基督而临在并治理一切。“他们恐吓我们，现在求主鉴察。一面叫你仆人

大放胆量，讲你的道；一面伸出你的手来医治疾病，并且使神迹奇事因着你圣仆耶稣的名行

出来。”祷告完了，聚会的地方震动，他们就都被圣灵充满，放胆讲论 神的道”(徒 4:30-31)；

“你们众人和以色列百姓都当知道，站在你们面前的这人得痊愈，是因你们所钉十字架、神

叫他从死里复活的拿撒勒人耶稣基督的名”(徒 4:10)。

另外我们还要铭记一点，我们虽然都是神的儿女，但也会随着我们的信心大小，耶稣的

名字所显明的权柄也会有所不同。耶稣的名在有些人那里显明的权柄也许会很大，但在一些

人那里却有可能显出来的很微弱。彼得能够让瘫子起来行走并不是出于他自己的实力，而是

出于耶稣的能力。但这里也有需要我们关注的事实。即，那就是彼得的敬虔生活成了他作工

有能力的基础。我们看一下徒 3:1 里的内容。“申时初祷告的时候，彼得、约翰上圣殿去……”。

彼得养成了敬虔的祷告习惯。当时，敬虔的犹太人都有一日三次祷告的习惯，就是每日在辰

时(上午 7-9 点), 午时(中午 11-1 点), 申时(下午 3-5 点)三次定时祷告。彼得一定也是这

样每日三次定时向神祷告的。那日，彼得已经献完了两次祷告，正为了献上第三次祷告前往

圣殿。‘上圣殿去’，‘上’这一词乃是未完成的时态，所表现的就是‘习惯’。彼得乃是

常常警醒祷告的人。所以，彼得才能在那时放胆向瘫子宣告和命令并显出了耶稣的能力。彼

得时常祷告，显然是一个灵魂清洁，圣灵充满的人。我们要祷告，且要有规律而持续地祷告。

这样才能显明大有能力的作为。我们若是遇见问题才开始祷告就麻烦了。当然，这样也好过

不祷告，而且也会得到应答，只是不能显出大能而已。真心祝愿我们大家都能借着殷勤的祷

告生活，善于活用耶稣之名的权柄。另外，心中怀着罪祷告时也不能显出大能。赛 59:1-3

里记着说：“耶和华的膀臂并非缩短，不能拯救，耳朵并非发沉，不能听见。但你们的罪孽

使你们与 神隔绝。你们的罪恶使他掩面不听你们。 因你们的手被血沾染，你们的指头被

罪孽沾污；你们的嘴唇说谎言，你们的舌头出恶语”。因此，我们大家要常常借着神的话语

来光照自己，并能够悔改一切属恶的来保持清洁的心之后，奉耶稣的名来祷告。



151

3. 怎样才能拥有耶稣的名呢?

唯有靠着圣灵才能拥有耶稣的名。唯有靠着圣灵才能经历到他名的能力，得到他名的祝

福。

1)圣灵是奉耶稣的名来的。

“但保惠师，就是父因我的名所要差来的圣灵，他要将一切的事指教你们，并且要叫你们

想起我对你们所说的一切话。”(约 14:26)

“他既被 神的右手高举，又从父受了所应许的圣灵，就把你们所看见、所听见的浇灌下

来。”(徒 2:33)

2)圣灵是为了见证耶稣的名，让人相信他的名来的。

“所以我告诉你们：被 神的灵感动的，没有说耶稣是可咒诅的；若不是被圣灵感动的，

也没有能说耶稣是主的。”(林前 12:3)

“但我要从父那里差保惠师来，就是从父出来真理的圣灵，他来了，就要为我作见证。”(约

15:26)

“并且有圣灵作见证，因为圣灵就是真理。”(约壹 5:7)

3)圣灵会向世界显明耶稣之名的能力。

“彼得说：‘金银我都没有，只把我所有的给你。我奉拿撒勒人耶稣基督的名，叫你起来行

走！’”(徒 3:6)

“我们因信他的名，他的名便叫你们所看见、所认识的这人健壮了。正是他所赐的信心，

叫这人在你们众人面前全然好了。”(徒 3:16)

4)相信并传耶稣的名时，就会拥有他名的能力。

“及至他们信了腓利所传 神国的福音和耶稣基督的名，连男带女就受了洗。”(徒 8:12)

“主对亚拿尼亚说：‘你只管去。他是我所拣选的器皿，要在外邦人和君王并以色列人面前

宣扬我的名。’”(徒 9:15)

5)耶稣的名是我们永远的基业

圣经劝勉我们要奉耶稣的名生活。因为奉基督的名生活的就是基督徒。

“无论做什么，或说话、或行事，都要奉主耶稣的名，藉着他感谢父神。”(西 3:17)

“凡为我的名撇下房屋或是弟兄、姐妹、父亲、母亲、儿女、田地的，必要得着百倍，并

且承受永生。”(太 19:29)

“我要晚上、早晨、晌午哀声悲叹，他也必听我的声音”(诗 55:17)。我们只有祷告，才

能在属灵上强壮起来，并能经历到耶稣的临在与他的大能。另外，我们一旦恢复了主的临在

和大能时，我们心中就会像被医治的瘫子一样溢出赞美（徒 3：8-9）。我们只应赞美尊贵的

耶稣的名。我们凡事都要奉我们主耶稣基督的名感谢（弗 5：20），无论做什么，或说话、或

行事，都要奉主耶稣的名（西 3：17）。我们要借着常常感谢神赐给我们耶稣尊贵的名而得胜。

最为神秘、尊贵、宝贝的名字就是耶稣基督的名。我们要拥有耶稣的名，他的名就是神的能

力、奇迹、祝福。我们要传扬耶稣的名，他的名字里有救赎、自由、幸福。我们要高举，赞

美耶稣的名。凡事都奉他的名而行并感谢的人，神的祝福和恩典必会满溢。

你是不是耶稣的好门徒呢?

当我们否认自己而活出跟从耶稣的门徒的生活时，主的爱就会激励我们心向那些失丧的

灵魂（林后 5：14）。我们通过可 13：10 可知，跟从耶稣的门徒的第一使命就是‘传福音’。

“然而，福音必须先传给万民”(可 13:10)。And the gospel must first be preached to all

nations。在主后 49 年罗马皇帝格拉迪奥的统治时期里，因罗马犹太人聚居区发生了一场大

争斗，皇帝便下令驱逐在罗马的所有犹太人。为此，百基拉夫妇也不得不离开罗马。他们放

弃了那里的家具和朋友搬到了哥林多，投入所有的钱开了一家帐篷店。帐篷技工保罗为购买

帐篷材料来到百基拉夫妇的店里时偶然认识了这对夫妇。因为，当时很多人都在过着流浪生



152

所以帐篷也就成了人们的必需品，帐篷技术也成了一门高级技术。当时，有了帐篷技术不仅

能够保证生计不受影响，也可以成为相当富有的人。所以，保罗即使没有格外拿教会的酬劳

也能够借着帐篷买卖来筹集宣教费。保罗和百基拉夫妇整日的工作就是用山羊、绵羊、牛或

其他动物的皮来加工帐篷。

换而言之，保罗因为整日和他们在一起的缘故，所以在很短的时间立就让他们成为了真

正的门徒。百基拉夫妇在保罗的教导下经历到了恩典，也带来了属灵的成长，并成了保罗的

同工。保罗在罗 16：3-4 里说到“他们在基督耶稣里与我同工，也为我的命将自己的颈项置之

度外”。后来，他们夫妇一直都全心全意地帮助了保罗。百基拉夫妇和保罗一起离开哥林多

来到以弗所时，在那里遇到了杰出的实力派布道家阿波罗。但这对初信夫妇却成了阿波罗的

导师。后来，阿波罗来到哥林多地区，成为与保罗或彼得形成双璧的属灵大师。阿波罗遇见

百基拉夫妇之前对五旬节之后的圣灵事工一无所知。因为保罗在哥林多只停留了大约八个月，

所以百基拉夫妇当时还只是信了不到一年的初信徒。但他们夫妇却已经开始了教导的事工。

我们通过林前 16：19 可知，他们夫妇开放自己的家作了教会的事实。即，“亚居拉和百基拉

并在他们家里的教会...”。百基拉夫妇不仅在以弗所开放了他们的家庭建立了教会，而且他

们在格劳狄奥皇帝死后重返罗马之后，再次心甘情愿地献出自己的家作了教会。他们夫妇在

哥林多、以弗所、罗马，曾先后三次为教会献出了他们自己的家。

你能否像百基拉夫妇那样，为神的国度开放你的工作场所和家庭吗？对百基拉夫妇而言

传扬福音乃是先于赚钱的事。传福音是他们的本业，做帐棚赚钱只是他们的副业。我们要丢

弃那些认为自己没有教导圣经的恩赐所以只要努力赚钱多捐款就行的错误想法。我们不妨看

一下耶稣伟大的地上大命令。“所以，你们要去，使万民作我的门徒，奉父、子、圣灵的名给

他们施洗。凡我所吩咐你们的，都教训他们遵守，我就常与你们同在，直到世界的末了”(太

28:19-20)。这是耶稣对当时或直至主再临的日子愿跟随他的所有门徒们所说的话。古人说，

‘君命不可违，君让臣死臣不得不死’。万君之君的神给我们的至严的命令是什么呢？乃是

宣教的命令。这是死了之后又复活的万王之王耶稣基督在升天之前，赐给门徒和所有圣徒的

地上最大的御命。这是主为了救赎一切死在罪恶过犯中的人，并为他们赐下生命、祝福、喜

乐而发出的，向万民传福音的命令!

【研究与讨论】

1. 你能否更好地识破撒旦的谎言呢？

2. 你是否知道神为我的人生所定的旨意呢？是否真的想知道呢？

3. 你是否喜悦神的旨意并从心里愿意遵行呢？



153

应用 & 作业

当认识到的

当感恩与

赞美的

需要调整的

当实践与

顺从的

需要祷告的

作

业

背诵经文
●天国的钥匙 -太 16:19

●抵挡魔鬼- 雅 4:7

读经 弗 6:10-18

祷告

读书及其他



154

引人思考的喻道故事

据说有一人睡觉前总会在床边准备好一双鞋，然后把钥匙放在里面。所以，他每天早上

起来穿鞋时就会碰到钥匙。然后，他会拿出钥匙对自己说：“我面前会有一扇锁着的门。但

那扇锁着的门阻止不了我，因为我有可以打开那扇门的钥匙。”之后，他会向神祷告说：“神

啊，当我今天感到自己面前的路似乎被堵死的时候，求你不要让我受挫，让我明白有一把钥

匙可以度过一切难关，能够打开紧闭的大门”。“我要把天国的钥匙给你，凡你在地上所捆绑

的，在天上也要捆绑；凡你在地上所释放的，在天上也要释放”(太 16:19)。

属灵的争战

人生就是争战。现在的世界各地战争也没有结束，仍在继续发生各样战争。例如，争夺

领土之战、政治之战、经济之战、高考之战、交通之战、体育竞技之战、贸易战等，充斥着

我们的人生。我们就是这样生活在各样无休止的争战中。但对我们基督徒来说最大的争战就

是属灵的争战。“因我们并不是与属血气的争战，乃是与那些执政的、掌权的、管辖这幽暗世界

的，以及天空属灵气的恶魔争战”(弗 6：12)。

魔鬼今天也在寻找可吞吃的人。因此，我们要抵挡魔鬼（雅 4：7）。我们要用神的道装

备自己来抵挡世俗的价值观和迷惑人的声音。我们必须要成为这场属灵争战的胜利者。所有

争战都会有胜负。胜利者会有奖赏和荣誉，但失败者却只能伴随耻辱和痛苦。我们在信仰生

活中胜过仇敌魔鬼，才能活出得享基督丰盛生命的得胜生活。圣经比较着信仰与争战，告诉

我们要做胜利者。 “因为凡从 神生的，就胜过世界；使我们胜了世界的，就是我们的信心”

(约壹 5:4)；“所以弟兄们，我以 神的慈悲劝你们，将身体献上，当作活祭，是圣洁的，是 神

所喜悦的；你们如此事奉，乃是理所当然的”(罗 12:21)。

神为我们预备了怎样的属灵宝贝和武器呢?

神所预备的筵席(诗 23 篇)

第

十

二

课

得胜的门徒

本文 弗 6:10-18 背诵经文
●天国的钥匙- 太 16:19

●抵挡魔鬼-雅 4:7

作业检查

检查标识 完成=○ 部分完成=△ 没做=×

读经

默想与背诵

实习及其他

复习题
1.魔鬼的攻击武器和通道是什么？

2.针对魔鬼攻击的防御手段和恩典是什么？

学习目的
1.帮助学员明白和认识胜过魔鬼的全副军装和祷告。

2.告诉学员效法耶稣在与魔鬼的争战中得胜的道路。



155

撒旦会作为我们的仇敌(彼前 5:8)，直至主再来为止会一直存在于我们面前。许多基督

徒之所以在生活中失败，就是因为没有凭信心领取和使用神在耶稣基督里为我们所预备的一

切。基督里的丰盛的一切都包含在主所摆设的筵席上，且是为一切在耶稣基督里的信的人所

预备的。圣经里包含着一切人生问题的答案。我们里面的圣灵大过世上的一切。耶稣基督里

有我们所需要的一切，并且我们都已经领受了（弗 1：3；彼后 1：3）。“我虽然行过死荫的

幽谷，也不怕遭害，因为你与我同在；你的杖，你的竿，都安慰我。在我敌人面前，你为我摆设

筵席。你用油膏了我的头，使我的福杯满溢”(诗 23:4-5)。主为我们摆设的筵席乃是丰盛的

筵席。那里有永生和圣洁、圣灵的洗礼、胜过魔鬼和恶灵的权柄、胜利、恩赐、健康、安息、

平安、自由、富足等。主为我们摆设的筵席上有我们在生活中得胜所需要的一切。所以大卫

才会告白说：“使我的福杯满溢”。我们要停止注视仇敌，要去看神为我们摆设的筵席。我们

要把注意力集中在神和神所预备的之上，而不要集中于魔鬼和魔鬼的作为上。然后，我们要

凭信心领受和使用我们的特权和产业。“并要释放那些一生因怕死而为奴仆的人”(来 2:15)。

主的宝血会使我们从魔鬼的权势(徒 26:18)和罪中得到释放。“并那诚实作见证的，从死里首

先复活，为世上君王元首的耶稣基督，有恩惠、平安归与你们！他爱我们，用自己的血使我们脱

离罪恶”(启 1:5)；“锡安哪，我因与你立约的血，将你中间被掳而囚的人，从无水的坑中释放

出来”(亚 9:11)。另外，我们还要借着相信和告白说：“主啊! 在这个困难之事过去之前，

我愿把自己当做是死的，眼前的困难比起地狱就是天国”。我们如此相信并能够如此而行时，

就会在属灵的争战中得胜了。“弟兄胜过它，是因羔羊的血和自己所见证的道。他们虽至于死，

也不爱惜性命。”(启 12:11).

武装的重要性

耶稣对门徒们说，即使把你们不可缺少的外衣卖掉也要预备属灵争战。路 22：36 里记

着说：“耶稣说：‘但如今有钱囊的可以带着，有口袋的也可以带着，没有刀的要卖衣服买刀’”。

意即，要用神所赐的权柄和属灵武器装备好之后进行属灵争战时才能得胜。住在我们里面的

圣灵在属灵的争战中乃是比罪与撒旦与世界与死亡都强大的万有的主。大卫攻打巨人歌利亚

的时候说：“又使这众人知道耶和华使人得胜，不是用刀枪，因为争战的胜败全在乎耶和华。

他必将你们交在我们手里”（撒上 17：47）。圣经又补充说：“这样，大卫用机弦甩石，胜了

那非利士人，打死他；大卫手中却没有刀”（撒上 17:50）。大卫手里什么也没有，他也没有说

自己会咬紧牙关靠自己的力量取胜。因为他知道，这是属于神的争战。我们若是不相信争战

是属于主的，就只能在一切争战中失败。我们必须要消除一切压迫感。那么，这是否意味着

与我们毫无关系呢？绝对不是。我们必须信靠神，让神来成就他所应许的。关键就在于我们

要信赖神。

我们为了成为战胜魔鬼的圣徒当要怎样行呢？我们应该察验一下自己的信仰生活。我们

要对真理有确信。“但你所学习的、所确信的，要存在心里，因为你知道是跟谁学的”(提后 3:14)。

保罗劝提摩太和今天的我们，要学习真理的话语并要对话语有确信。确信真理的理由是什么

呢？我们对神的话语心存确信，就是为我们自己预备属灵武器。这确信对他人而言也是一个

有见证的好榜样。我们若是对神的话语没有信心，就无法在与魔鬼的争战中得胜，也无法保

守我们自己。“要将犁头打成刀剑，将镰刀打成戈矛。软弱的要说：‘我有勇力’”(珥 3:10)。

我是谁？

我是世上的盐。(太 5:13)

我是世上的光。(太 5:14)

我是神的儿女。(约 1:12)

我是葡萄树上的枝子，是基督的生命通道。(约 15:1,5)

我是基督的朋友。(约 15:15)



156

我是基督为结出果子所拣选的人。(约 15:16)

我是义的奴仆。(罗 6:18)

我是作了神奴仆的人(罗 6:22)

我是神的儿子，神是我属灵的父。(罗 8:14,15;加 3:26,4:6)

我是与基督同作神的后嗣，是承受神产业的人。(罗 8:17)

我是神所居住的圣殿，他的灵与生命就在我的里面。(林前 3:16,6:19)

我是与主联合的，便是与主成为一灵。(林前 6:17)

我是基督身体上的肢体。(林前 12:27;弗 5:30)

我是新造的人。(林后 5:17)

我借着基督已经与神和好，神又将劝人与他和好的职分赐给了我。(林后 5:18-19)

我是神的儿子，在基督耶稣里都成为一了。(加 3:26,28)

我既是儿子就靠着神为后嗣。(加 4:6-7)

我是圣徒。(弗 1:1,林前 1:2;腓 1:1;西 1:2)

我原是神在基督耶稣里造成的，为要叫我在基督里作他的工。(弗 2:10)

我是与圣徒同国，是神家里的人了。(弗 2:19)

我是被囚在基督耶稣里的人。(弗 3:1;4:1)

我有真理的仁义和圣洁。(弗 4:24)

我是天上的国民，坐在天上的人。(腓 3:20;弗 2:6)

我是与基督一同藏在神里面的人。(西 3:3)

基督是我的生命，他显现的时候，我也要与他一同显现在荣耀里。(西 3:4)

我是神的选民，是圣洁蒙爱的人，是得蒙神的怜恤和爱的人。(西 3:12; 帖前 1:4)

我是光明之子而不是黑暗之子。(帖前 5:5)

我是蒙天召的圣洁弟兄。(来 3:1)

我是有分于基督和他生命的人。(来 3:14)

我是在基督里建造灵宫所需的活石。(彼前 2:5)

我是被拣选的族类，是有君尊的祭司，是圣洁的国度，是属神的子民。(彼前 2:9-10)

我是这世上的客旅，是寄居的。(彼前 2:11)

我是魔鬼的仇敌。(彼前 5:8)

我是神的儿女，将来基督再临时必要像他。(约壹 3:1-2)

我是从神生的，魔鬼也就无法害我。(约壹 5:18)

我不是“自有永有”的(出 3:14; 约 8:24- 25, 58),今天的我乃是蒙神的恩才成的。(林前

15:10)

我是靠着神的恩典在耶稣基督里的…(把‘我’换成你的名字来读一下)，我已经完全得到了

赦免，因信被称为义了。(罗 5:1)

我已经与基督一同死去，已经向掌管我生活的罪的权势死去了。(罗 6:1)

我永远不会被定罪。(罗 8:1)

我靠着神的恩典已经在耶稣基督里了。 (林前 1:30)

我领受了叫我能知道神开恩赐给我们的事的圣灵。(林前 2:12)

我领受了基督的心。(林前 2:16)

我是神重价买来的，我不再属于我而是属于神的。(林前 6:19-20)

神在基督里坚固我并且膏了我，又用印印了我，并赐圣灵在我心里作了凭据。(林后 1:19-20)

我已经与基督同死去，所以不再为自己活，乃为替我死而复活的主活着。（林后 5:14-15）

我在基督里面成为了神的义。(林后 5:21)

我已经与基督一同钉在了十字架上，现在活着的不再是我而是基督在我里面活着，并且我如



157

今在肉身活着，是因信 神的儿子而活。(加 2:20)

我得到了天上各样属灵的福气。(弗 1:3)

神从创立世界以前，在基督里拣选了我，使我在他面前成为圣洁，无有瑕疵。(弗 1:4)

神预定我藉着耶稣基督得儿子的名分。(弗 1:5)

我已经得到救赎，得到了赦免，得到了神无限的恩典。(弗 1:6-8)

神叫我与基督一同活过来。(弗 2:5)

神又叫我与基督耶稣一同复活，一同坐在天上。(弗 2:6)

我藉着基督被一个圣灵所感，得以进到父面前。(弗 2:18)

我因信耶稣，就得以在他里面放胆无惧，笃信不疑地来到神面前。(弗 3:12)

神救了我脱离黑暗的权势，把我迁到了他爱子的国里。(西 1:13)

我在神的爱子里得蒙救赎，罪过得以赦免了。(西 1:14)

基督在我心里成了有荣耀的盼望。(西 1:27)

我在基督里面生根建造。(西 2:7)

我受了属灵的割礼，脱去了没有重生的旧人。(西 2:11)

我在基督里面也得了丰盛。(西 2:10)

我与基督一同埋葬，与他一同复活，与他一同活了过来。(西 2:12-13)

我与基督一同受死又一同复活了，我的生命与基督一同藏在神里面。(西 3:1-4)

神赐给了我刚强、仁爱、谨守的心。(提后 1:7)

神按他的旨意和恩典救了我，以圣召召了我。(提后 1:9, 多 3:5)

我因那使人成圣的和那些得以成圣的都是出于一，所以被他称为弟兄也不以为耻。(来 2:11)

我坦然无惧地来到施恩的宝座前，为要得怜恤，蒙恩惠，作随时的帮助。(来 4:16)

我照着主的宝贵而极大的应许，成了有分于神的性情之人了。(彼后 1:4)

<应用>你对哪句话最有感动呢？

心意和心灵的治愈

心意和心灵的治愈很重要。当我们有了错误的心意时，我们与神与人的关系，我们的灵魂

体都会朝着神所不希望的方向发展下去。我们应该知道，我们在生活中扭曲和弯曲的心意应

该藉着神的话语得到治愈。心怀神所希望的属灵的心意乃是在属灵争战中得胜的重要钥匙。

第一，我们的心与想法若要蒙神使用为神的属灵通道，就当持续得到治愈。据说，人平均每

天要思考 10 万次，而在这么多的想法中有很多属肉体的想法。“体贴肉体的就是死；体贴圣

灵的乃是生命平安。原来体贴肉体的，就是与 神为仇，因为不服 神的律法，也是不能服”(罗

8:6-7)。因此，我们时时刻刻都需要耶稣的宝血。体贴肉体的需要清洗。如果一直抱着体贴

肉体的想法，就会做出犯罪的行为。“只是我告诉你们：凡看见妇女就动淫念的，这人心里已

经与她犯奸淫了”(太 5:28)。体贴圣灵的想法会带来生命和平稳安静的心灵。我们要体贴圣

灵，要顺从神。“只要以里面存着长久温柔、安静的心为妆饰，这在 神面前是极宝贵的”(彼

前 3:4)。

第二，唯有攻破扎根于我们心中一切坚固的营垒，一切以我为中心的想法，一切自高之事，

才能改变成新的想法。“因为我们虽然在血气中行事，却不凭着血气争战我们争战的兵器，本不

是属血气的，乃是在神面前有能力可以攻破坚固的营垒，将各样的计谋，各样拦阻人认识神的那

些自高之事，一概攻破了，又将人所有的心意夺回，使他都顺服基督”(林后 10:3-5)。

第三, 尤其要借着圣灵的帮助来明白和找出那些被撒旦经常反复攻击的心意，然后摧毁掉。

首先，要抵挡集中攻击的对象。然后，奉耶稣的名捆绑和击退。其后，就是祷告求神用耶稣

的宝血洗净，让圣灵占据那里，让圣灵治理一切。“故此，你们要顺服 神。务要抵挡魔鬼，

魔鬼就必离开你们逃跑了。”(雅 4:7)



158

第四, 要将过去的伤痕、撒旦所播种的心意，都放在主面前得到医治，并要以耶稣的权柄赶

走一切邪恶的灵。我们要记住，加略人犹大的堕落是由心意造成的。“吃晚饭的时候，魔鬼已

将卖耶稣的意思放在西门的儿子加略人犹大心里。”(约 13:2)

第五，当你心中不断地浮现不安或消极的心意时，你不要允许继续浮现，而要奉耶稣的名打

破，并要大声宣告神的生命话语，或是带着耶稣的权柄宣告自己的心以及所有的心意都已经

得到痊愈了。“既将一切执政的、掌权的掳来，明显给众人看，就仗着十字架夸胜”(西 2:15)；

“我们藉这爱子的血得蒙救赎，过犯得以赦免，乃是照他丰富的恩典”(弗 1:7)；“按着律

法，凡物差不多都是用血洁净的，若不流血，罪就不得赦免了”(来 9:22)；“我们若在光明中

行，如同 神在光明中，就彼此相交，他儿子耶稣的血也洗净我们一切的罪”(约壹 1:7)。

我们既然已经领受了作神儿女的权柄(约 1:12)，当要如何使用这权柄呢?

迪恩·谢尔曼（Dean Sherman）对此提出了五点建议：

第一，奉耶稣的名宣告。

“奉我的名赶鬼”(可 16;17)。我们若要使用耶稣大有能力的名，就必须要完全顺从他

的话语。

第二，使用神的话语。

“并戴上救恩的头盔，拿着圣灵的宝剑，就是 神的道。”(弗 6:17)

第三.圣灵的能力主要用于我们使用权柄之上。

“你们受圣灵”(约 20:22)，乃是指圣灵的法定权柄。

“但圣灵降临在你们身上，你们就必得着能力；并要在耶路撒冷、犹太全地和撒马利亚，

直到地极，作我的见证。”(徒 1:8)

第四, 要让撒旦想起耶稣的宝血。

“弟兄胜过它，是因羔羊的血和自己所见证的道。他们虽至于死，也不爱惜性命。”(启

12:11)

第五，我们自己要见证真理。

要用自己见证的道战胜仇敌魔鬼（启 12：11）。在这里就是宣告神的性情和伟大，除灭

那些只在谎言、欺骗、伪善的黑暗中活动的仇敌魔鬼的作为。

奉耶稣基督的名

“被掳的得释放”(路 4:18)。

“那时，你们在其中行事为人，随从今世的风俗，顺服空中掌权者的首领，就是现今在悖

逆之子心中运行的邪灵”(弗 2:2)。

自然人是无法战胜撒旦的。主说，撒旦是“这世界的君王”（约 12：31）。但不信的人

并不知道这些。因为，撒旦‘本来是说谎的，也是说谎之人的父’(约 8:44)。一切不信耶稣

的人都在撒旦的权势之下。所以，所有人都需要从撒旦那里得救。仇敌魔鬼所行的乃是偷窃、

杀害、毁坏，俘虏人的事（约 10：10）。但耶稣却总是要释放那些被紧紧捆绑的人，并要为

人赐下生命和自由(徒 10:38)。希伯来书 2 章里论及耶稣基督道成肉身来到世上的目的时说

到，“儿女即同有血肉之体，他也照样亲自成了血肉之体，特邀藉着死败坏那掌死权的，就

是魔鬼，并要释放那些一生因怕死而为奴仆的人”(来 2:14-15)。同样，今天只要信了耶稣，

被圣灵充满了就能驱赶魔鬼，带来医治，并能把人从邪恶中拯救出来。耶稣基督乃是使我们

从撒旦的攻击中，从世界当中得胜的元帅。耶稣绝对不会有失败，在他里面只有胜利。路

10：19 里记着说：“我已经给你们权柄可以践踏蛇和蝎子，又胜过仇敌一切的能力，断没有什

么能害你们”。我们的仇敌不是人而是魔鬼。罗 5：17 里记着说：“若因一人的过犯，死就因

这一人作了王，何况那些受洪恩又蒙所赐之义的，岂不更要因耶稣基督一人在生命中作王吗？”



159

不错，我们圣徒因耶稣基督在生命中作了王，所以胜过了撒旦。我们现在凭信心领受话语之

后只要抵挡魔鬼就可以了（雅 4：7）。圣徒虽然已经有了神儿女的权柄（约 1：12），但能够

使用这个权柄的“杜那密思”(δύναμις)，就需要圣灵的能力了（徒 1：8）。所以，我

们若要蒙神使用为打破撒旦王国并建立神国的神的同工，就要被圣灵充满。

顺服神，抵挡魔鬼

我们不要惧怕撒旦，要常常顺从神的话语，要大胆地奉耶稣的名抵挡撒旦。持守神话语

的圣洁者会越来越有力量。“然而义人要持守所行的道；手洁的人要力上加力”(伯 17:9)。四

福音书中宣布了耶稣是神的儿子。神的国乃是神做主的国度。变像山事件之后，后三本福音

书共同都言及到了耶稣医治被鬼附身的孩子的事。福音书中，耶稣医治被鬼附身之人的事工

与神的国有着密切的关系。“他们应许人得以自由，自己却作败坏的奴仆，因为人被谁制伏，

就是谁的奴仆”(彼后 2:19)。亚当堕落后统治罪人的是魔鬼。凡是接待了比魔鬼更大的耶稣，

神的国就会临到他身上。因此，神国乃是一个不受时间和空间限制的国度。污鬼就是这个世

界的君王，赶走污鬼实现神主权的地方就是神的国临到了。“我若靠着 神的灵赶鬼，这就是

神的国临到你们了”(太 12:28)。耶稣不但言及到了神的国，而且还亲自显明了神国的权柄

和能力。“因为 神的国不在乎言语，乃在乎权能。”(林前 4:20)

1) 要抵挡魔鬼

“天上地下所有的权柄都赐给我了。”(太 28:18)

“故此，你们要顺服 神。务要抵挡魔鬼，魔鬼就必离开你们逃跑了。”(雅 4:7)

真实地接待耶稣为救主并藉着圣灵和水重生的作了神儿女的圣徒，会拥有惊人的权柄。

我们每天都在与那看不见的邪恶的仇敌进行着激烈的属灵争战。邪恶的仇敌乃是我们抵挡和

驱逐的对象。我们不需要躲避魔鬼，也没有理由害怕或退缩。耶稣已经把天上地上所有的权

柄都赐给了信他的圣徒们。当我们藉着耶稣基督的名行使圣徒的权柄时，魔鬼就会被打败。

我们为了行使作为圣徒的权柄，有几样是必须要具备的。

第一，要有照着话语相信的坚固的信心。我们里面有什么样的神呢？“小子们哪，你们是属

神的，并且胜了他们，因为那在你们里面的，比那在世界上的更大”(约壹 4:4)。当我们相信

自己作了耶稣基督的儿女，相信得胜的主乃是大过世上一切的主，抵挡仇敌魔鬼时就会打败

魔鬼。我们要相信神已经将主所行的一切能力和权柄都赐给了我们信的圣徒。我们必须还要

相信直接与仇敌争战的乃是主。“然而我们的 神在天上，都随自己的意旨行事。”(诗 115:3)

第二，我们要从耶稣那里医治一切可能被撒旦控告的罪，以及使人情绪波动的各种创伤和苦

毒。如果罪在我们里面，而且那罪在神面前还没有解决时，我们就不能行出有能力的权柄。

我们若有罪就要在神面前尽早悔改，治愈创伤和一切苦毒。圣洁乃是所有神的儿女在末时应

具备的又一种能力。“神召我们，本不是要我们沾染污秽，乃是要我们成为圣洁”(帖前 4:7)。

第三，光明的神要在我们里面常与我们同在。当我们常常被圣灵充满的时候，黑暗就无法靠

近我们的周围。最为重要的是，我们要在二十四小时里常与主同行，要在主的临在中，寻求

耶和华的面和能力。“要寻求耶和华与他的能力，时常寻求他的面”(诗 105:4)。因为撒旦也

是能够行出大能的存在，所以我们总要警醒并正确地使用权柄。

2）要认清魔鬼的诡计

“免得撒但趁着机会胜过我们。因我们并非不晓得他的诡计”(林后 2:11)。魔鬼是一个



160

善于伪装的存在，也是一个善于迷惑人的说谎的存在。所以，我们若没有辨别的能力和圣灵

的引导，就只能被魔鬼迷惑而遭到失败。因为，魔鬼不会以真面目出现，总是会用诡计迷惑

人来作工。“至于你们推雅推喇其余的人，就是一切不从那教训，不晓得他们素常所说撒但深奥

之理的人，我告诉你们：我不将别的担子放在你们身上”(启 2:24)。推雅推喇教会的圣徒们

就是被撒但迷惑，才会像旧约以利亚时代有人被耶洗别迷惑那样陷入了偶像主义。

我们要正确认识撒旦的理由是什么呢？

我们只有正确认识撒旦才能抵挡撒旦，也才能不被撒旦所迷惑。我们若不能正确认识撒

但的真面目，就无法区分是神的灵在作工还是出于撒但的作为，会很容易把撒但迷惑人的事

误认为是神的灵在作工。另外，还会因为不能事先知道撒但在接近而无法应对。我们的仇敌

是谁呢？保罗通过提摩太前后书说到，“监督也必须在教外有好名声，恐怕被人毁谤，落在魔

鬼的网罗里。叫他们这已经被魔鬼任意掳去的，可以醒悟，脱离他的网罗”(提前 3:7，提后 2:26)。

我们的主要仇敌就是魔鬼撒旦。可以说，牧会就是让神的百姓不落在魔鬼的网罗里，脱离魔

鬼撒旦的网罗。

3) 要警醒祷告

“总要警醒祷告，免得入了迷惑。你们心灵固然愿意，肉体却软弱了”(太 26:41)。耶稣

对正在睡觉的门徒们说，总要警醒祷告，免得入了迷惑。“务要谨守、警醒，因为你们的仇敌

魔鬼，如同吼叫的狮子，遍地游行，寻找可吞吃的人”(彼前 5:8)。因为魔鬼正在遍地寻找可

吞吃的人，所以圣徒们总要警醒，谨守，祷告。另外，“也不可给魔鬼留地步”(弗 4:27)。

我们只要给魔鬼留了缝隙，它就会通过那缝隙接近我们。所以，我们断不能为魔鬼留有缝隙。

《祷告的能力》的作者 E.M.Bounds 说：“在这个世界上，为神做了最多事的人就是早早起来

跪下祷告的人。”

4) 要忍耐到底

“所以，你们不可丢弃勇敢的心，存这样的心必得大赏赐。你们必须忍耐，使你们行完了

神的旨意，就可以得着所应许的”(来 10:35-36)。对圣徒来说，忍耐乃是信仰胜利的必要条

件。我们要忍耐到底而得胜来荣耀神。圣徒必须要有大胆的确信。“我将这些事告诉你们，是

要叫你们在我里面有平安。在世上你们有苦难，但你们可以放心，我已经胜了世界”(约 16:33)。

全副军装所用的诸般属灵兵器

本文 : 弗 6:10-18

基督徒应该知道生活就是属灵的争战。圣徒真正开始有属灵的成长之时，就是意识到自

己是一个正在进行属灵争战的士兵之时。当圣徒开始意识到属灵的争战时，便是信心成长的

凭据。约翰.理查德（John Richard）在他所写的《救我们脱离凶恶》一书中，提出了一个

很智慧的问题。那就是谁在战争中遭难呢？答案就是那些不顺从的，没有武装自己的，软弱

的，没有受过训练的，幻想着战争只会发生在别处的人。在属灵的战争中受难的亦是如此。

我们所参与的属灵的争战同国家间的战争没啥不同。“我们争战的兵器，本不是属血气的，乃

是在神面前有能力可以攻破坚固的营垒”(林后 10:4)。

<提问> 参照弗 6：10-17 和《圣洁的道路路》教材，照着记忆讲一下下面的属
灵兵器。
1) 真理的带子

2) 公义的护心镜

3) 平安的福音之鞋



161

4) 信德的藤牌

5) 救恩的头盔

6) 圣灵的剑

全副军装: 祷告

我们若是不知道如何进行属灵的装备，这一切就只能成为基督徒的象征。至于要如何武

装的答案就在弗 6：18 里。即，“靠着圣灵，随时多方祷告祈求，并要在此警醒不倦，为众圣

徒祈求”。 (我们要常常藉着祷告和祈求来请求神的帮助。我们在所有情况下都要得到圣灵

的帮助来祷告。我们要常常警醒，持之以恒地祷告。)

凡事都要藉着祷告

‘凡事都要藉着祷告’乃是意味着怎样的祷告呢?

“应当一无挂虑，只要凡事藉着祷告、祈求和感谢，将你们所要的告诉神”(腓 4:6)。

1)‘凡事’里要包含礼拜、爱、认罪、恳求、代求、感谢等。

我们所求的一切若都是物质的话，就会错过均衡祷告的一切真正的祝福。只有祈求的祷

告是自私的祷告。“凡事藉着祷告”就能够击退撒旦。我们献上的感恩祷告就等于是射向撒

但阵营的利箭。相反，一切抱怨和没有信心的言语都会成为射向我们自己的箭。“我劝你第

一要为万人恳求、祷告、代求、祝谢”(提前 2:1)。

2)‘凡事都要藉着祷告’乃是意味着圣灵充满的祷告。

我们当要得到圣灵的帮助来祷告。“亲爱的弟兄啊，你们却要在至圣的真道上造就自己，

在圣灵里祷告”(犹 1:20)。这句话说的是我们需要圣灵启示我们所需的祷告，并需要赐给我

们能力让我们继续祷告。真正的祷告并不容易。我们若是靠着肉体的力量祷告，神就不会应

答。这样用不了多久不我们就会放弃，而胜利的将会是撒旦。

3)‘凡事都要藉着祷告’乃是意味着出于警醒的祷告。

“你们要恒切祷告，在此警醒感恩”(西 4:2)。没有哪一个军人会在他的敌人面前放心

地闭着眼睛。我们不可忘记，我们现在正暴露在撒旦攻击之下的事实。撒旦乃是像吼叫的狮

子一样的存在。我们总要对魔鬼有组织的行为保持警醒，否则魔鬼就会在你祷告时攻击你。

4)‘凡事都要藉着祷告’乃是意味着直至得到应答为止要一直坚持下去的祷告。

“耶路撒冷啊，我在你城上设立守望的，他们昼夜必不静默。呼吁耶和华的，你们不要歇

息，也不要使他歇息，直等他建立耶路撒冷，使耶路撒冷在地上成为可赞美的”(赛 62:6-7)。

我们要坚持祷告，直至得到神的应答或者神说已经祷告够了的时候。神在督促我们祷告。神

在说：“来吧，别让我休息！我愿拯救，祝福，治愈，移动。你们来祷告，不要休息！”

真实的祷告案例

*为宣教士所献的祷告

“也叫我们脱离无理之恶人的手，因为人不都是有信心”(帖后 3:2)。人类不能成为独立

的存在，因为还存在着比人类更高更强的灵体。人类都是生活在比自己更高更强的属灵势力

的支配之下。“他们应许人得以自由，自己却作败坏的奴仆，因为人被谁制伏，就是谁的奴仆”

(彼后 2:19)。所以，才会有人作被圣灵所用并有天使帮助的神的仆人（多 1：1；启 1：1），

也有人作了魔鬼和邪灵的仆人（弗 2：2；来 2：15）。那些无理和邪恶之人的背后是有魔鬼

存在的。所以，使徒保罗见证福音的时候，才会有人受到魔鬼的指使去妨碍保罗的宣教活动。



162

那些无理和邪恶之人们的背后，有魔鬼和邪灵在拦阻福音传播，并毁谤神的话语来阻碍神的

话语得着荣耀（帖前 2：18）。

<提问> 通过犹 1:20，请说出祷告与属灵争战的关系。
“亲爱的弟兄啊，你们却要在至圣的真道上造就自己，在圣灵里祷告”(犹 1:20)。

向伟大之神的祷告和赞美

“当用各样的智慧，把基督的道理丰丰富富地存在心里，用诗章、颂词、灵歌，彼此教导，互

相劝戒，心被恩感，歌颂 神”(西 3:16)；“摩西何时举手，以色列人就得胜；何时垂手，亚

玛力人就得胜”(出 17:11)。我们祷告时，神的能力就会显现，邪恶势力就会消退。所以，

魔鬼总会致力于妨碍我们祷告。祷告乃是连接我们与神的属灵之链，魔鬼总要切断这链。战

争中敌军首先要轰炸的目标就是通信设施。小偷进屋也会先切断电话线来防止报警。我们在

任何情况下也不能中断祷告。我们祷告时，黑暗的权势就会退去（雅 4：7）。但 10：13 里

记着说，但以理昏倒，祷告应答迟延是因为有了象征黑暗之灵的波斯魔君的拦阻。属灵的争

战乃是争夺统治权的争战。天使对但以理说，除了你们的大君米迦勒之外，没有帮助我抵挡

这两魔君的。我们祷告时，天使们会来帮助我们。我们必须要藉着随时多方祷告来胜过黑暗

之灵。“靠着圣灵，随时多方祷告祈求，并要在此警醒不倦，为众圣徒祈求”(弗 6:18)。天国

里设有 24 小时急救电话，所以我们在任何敌人和问题面前也都没有什么可担心的。“既是这

样，还有什么说的呢？ 神若帮助我们，谁能敌挡我们呢”(罗 8:31)；“并要在患难之日求告

我，我必搭救你，你也要荣耀我”(诗 50:15)。

我们有权柄通过祷告来捆绑魔鬼的势力，切断他们的活动和影响力。“我要把天国的钥

匙给你，凡你在地上所捆绑的，在天上也要捆绑；凡你在地上所释放的，在天上也要释放”(太

16:19)。神要求我们要忠于神呼召我们作有君尊祭司的职分，就是藉著祷告来守望的事工。

“耶路撒冷啊，我在你城上设立守望的，他们昼夜必不静默。呼吁耶和华的，你们不要歇息，

也不要使他歇息，直等他建立耶路撒冷，使耶路撒冷在地上成为可赞美的”(赛 62:6-7)。

<提问> 阅读弗 6：11-18，回答以下问题。
1）所谓信仰生活，在本质上就是意味着属灵的争战。圣经里把魔鬼比作吼叫的狮子，这里

有什么意思呢？（伯传 5：8-9）

2）基督徒争战的对象是谁呢（弗 6：11-12）？为了能够战胜魔鬼，需要做的都有哪些事呢

（弗 6：10-11）？

3）我们为抵挡魔鬼需要使用的属灵兵器是什么（弗 6：14-18）？说一下，其中你的最脆弱

的兵器是什么？

4）我们必须要有在每一次的属灵争战中都会得胜的确信。请用下面的话，一个一个地说出

其中的理由（罗 8：35-37，林前 15：57，约壹 5：4-5，约壹 5：18)。

5) 我们在属灵争战中得胜的秘诀是什么？（可 16：17，启 12：11，弗 6：10,11）

6）读弗 2：2-3 之后，说一说魔鬼所使用的通道在哪里。魔鬼固然会敌对个人，但更会致力

于摧毁教会。魔鬼对教会使用的策略是什么？

7）请说出在属灵争战中为取得胜利应有的觉悟。

胜过试探的耶稣

耶稣开始传道事工的时候，在旷野禁食祷告了四十天，然后又受了魔鬼的三次试探。这

三次试探乃是我们人类所受的一切试探的代表性试探。第一亚当虽然在试探面前失败了，但

第二亚当耶稣却胜过了一切试探。为此，我愿意为耶稣所受的三次试探来与大家一同分享恩



163

典。

撒旦攻击的领域和诡计

领域 亚当(创 3:6) 约壹 2:16 耶稣(太 4 章)

肉体 物质 好作食物 肉体的情欲 可以让这些石头变成食物

精神 名誉 悦人的眼目 眼目的情欲 你若是 神的儿子，可以跳下去

灵 属灵的
是可喜爱的，

能使人有智慧
今生的骄傲 你若俯伏拜魔鬼

撒旦和魔鬼攻击的三个领域，就是作为这个世上一切肉体的情欲、眼目的情欲、今生的骄傲。

1. 物质上的试探

耶稣所受的第一个试探就是物质上的试探。我们生活在这个世界上最容易受到的就是物

质上的试探。太 4:1-3 里记着说：“当时，耶稣被圣灵引到旷野，受魔鬼的试探。他禁食四十

昼夜，后来就饿了。那试探人的进前来，对他说：‘你若是 神的儿子，可以吩咐这些石头变成

食物’”。因为耶稣是披戴肉身来到这世上的，所以所感受的一切都会和我们人类一样。他在

高兴的时候耶会笑，在悲伤的时候也会流下悲伤的泪水。他面临艰难困苦时，也会感到困苦

和疲惫。耶稣禁食了四十天，他的身体也一定会疲惫不堪。这时魔鬼来了，引诱他把石头变

成饼吃。谁都避免不了这种物质上的试探。无论是谁只要披戴肉身生活，就没有人能从物质

的试探中得到自由。更何况忍受饥饿确实是非常艰难的事。魔鬼成功地在吃的方面引诱了亚

当和夏娃，使他们禁不住诱惑而犯了罪。以色列百姓出埃及之后所受的试探，大部分也都是

吃的问题。魔鬼引诱禁食 40 天的耶稣是在吃的问题上，末时还会用吃的问题进行试探。“它

又叫众人，无论大小、贫富，自主的、为奴的，都在右手上或是在额上受一个印记。除了那受印

记、有了兽名或有兽名数目的，都不得作买卖。在这里有智慧。凡有聪明的，可以算计兽的数目；

因为这是人的数目，它的数目是六百六十六”(启 13:16-18)。若是不受印记就买不到粮食，

于是受不受印记就成了选择饿死还是领受印记的，关乎生死的问题了。就像如此，饮食乃是

在人类的生存上绝对必要和最原始的需求。所以，魔鬼会用饮食问题试探到底。神在旷野中

也借用饮食“吗哪”每天向以色列百姓教训了福音耶稣基督。以色列定居迦南之后，神也通

过食物对他们进行了分别为圣的训练。蒙神拣选为祭司国度的以色列百姓每当离开神的时候，

神首先就会在饮食问题上惩戒他们来促使他们悔改（摩 4：6；玛 3：11）。圣徒也当像以斯

帖那样，怀着“若死就死吧”（斯 4:16）的迫切的心情，不吃不喝来献上非常的祷告。因为，

圣徒的人生乃是为神和福音而活的。

2. 名誉上的试探

耶稣受到的第二个试探是名誉上的试探。太 4:5-6 里记着说：“魔鬼就带他进了圣城，叫

他站在殿顶上，对他说：‘你若是 神的儿子，可以跳下去，因为经上记着说：主要为你吩咐他

的使者，用手托着你，免得你的脚碰在石头上’”。人人都有名誉欲，都希望得到人气、地位、

荣誉，被人称赞。这本身并没有错，问题在于爱声望和荣誉胜过爱神时就会受到试探而跌倒。

魔鬼引诱耶稣从耶路撒冷圣殿的殿顶上跳下来。因为，耶稣若从那里跳下来就会被很多人看

到，就会得到人们的称赞，就会被认定是神所差来的人，人气也会随之大增而会有很多跟随

者。我们不能太执着于世上的人气，我们的生命中第一要紧的总是我们的主。耶稣同样用话



164

语击退了魔鬼的第二次试探。太 4:7 里记着说：“耶稣对他说：‘经上又记着说：不可试探主

你的 神’”。

3. 属灵的试探

耶稣所受的第三个试探便是属灵的试探。我们受到物质和名誉上的试探之后，临近我们

的便是属灵的试探。太 4：8-9 里记着我说：“魔鬼又带他上了一座最高的山，将世上的万国与

万国的荣华，都指给他看，对他说：‘你若俯伏拜我，我就把这一切都赐给你’”。各位，这个属

灵的试探就是俯伏拜魔鬼。那么，在哪种情况下会发生这样的事呢？当我们有了超过爱神的

东西时，就会使我们受到属灵的试探，并会使我们堕落下去。如果我们比上帝更爱自己，我

们就会因自己的骄傲而跌倒。如果我们爱自己所拥有的胜过爱神，那么我们所拥有的就是我

们的偶像并会使我们受到属灵的试探。因此，我们总要被充满圣灵而活出神为至上的生活。

我们不要事奉神所赐的物质，不要把神所赐的世间权势当成一切，要单单为主的荣耀而

在恩典中管理好神所托付给我们的一切。

总而言之，这属灵的试探是来自于哪里呢？乃是来自于我们爱自己胜过爱神至上。亚当

和夏娃是怎样被诱惑的呢?

<提问> 阅读路 18：1:-8 之后回答下列问题。
1)人子来的时候，祷告者的姿态应是怎样的呢？（1节）

2)受了冤屈的寡妇选择了什么方法来解决了自己的问题？（3节）

3)你遇到冤屈之事时会怎样解决？你有冤屈的事，寻求神会有多急切呢？

4)审判官为何会满足那寡妇的愿望？（5 节）

5)神会为怎样的人伸冤呢？(7 节)

6)依本文看，人子来的时候有信心的人是什么人呢？（8节）

7)你现在的生活是否合乎圣经呢？

我们不要试图让圣经来适应我们的生活，而要让我们的生活适应圣经。这就是生活的应

用。

先发制敌

*书 11:1-9

“夏琐王耶宾听见这事，就打发人去见玛顿王约巴、伸仑王、押煞王，与北方山地、基尼

烈南边的亚拉巴高原，并西边多珥山冈的诸王；又去见东方和西方的迦南人，与山地的亚摩利人、

赫人、比利洗人、耶布斯人，并黑门山根米斯巴地的希未人。这些王和他们的众军都出来，人数

多如海边的沙，并有许多马匹、车辆。这诸王会合，来到米伦水边，一同安营，要与以色列人争

战。这诸王会合，来到米伦水边，一同安营，要与以色列人争战。于是，约书亚率领一切兵丁，

在米伦水边突然向前攻打他们。耶和华将他们交在以色列人手里，以色列人就击杀他们，追赶他

们到西顿大城，到米斯利弗玛音，直到东边米斯巴的平原，将他们击杀，没有留下一个。约书亚

就照耶和华所吩咐他的去行，砍断他们马的蹄筋，用火焚烧他们的车辆”(书 11:1-9)。

信仰生活过得好的人，在属灵争战中也会善于争战。现在我们都在进行属灵的争战，就

处在争战的中心位置上。撒旦现今仍在不断地攻击我们。撒旦从伊甸园开始就攻击我们。我

们通常认为，在属灵争战中都是魔鬼进攻我们，而我们只能防守。所以，认为我们在属灵争

战中永远都是被动的，并因此很容易就变得消极起来。因此，受魔鬼攻击时只会在守势中防

御(defense)。但是，一味地只想着被动防御是有问题的。魔鬼攻击我们时，难道我们就只

能防御吗？我们在战争中重要的不是防御而是进攻。俗话说的好，“最好的防守就是进攻”。

我们必须要先进攻，而不要让撒旦先进攻。因此，在战争中态度很重要。我们的人生态度很



165

重要，在战争中积极争战的态度和意志也很重要。我们在魔鬼攻击我们之前先攻击魔鬼时，

就会得到很好的效果。约书亚记是一本关于战争的书。事实上，实际争战的乃是神。神制定

了一切战略之后，具体地下达了作战命令。约书亚记讲述的是，为得到神所应许的土地，赶

出迦南七族而征服迦南的内容。神对约书亚和以色列人说：“你们要脚踏那地。”意即，不要

消极地应对，而要积极地争战去征服那地。雅 4：7 里记着说：“故此，你们要顺服 神。务

要抵挡魔鬼，魔鬼就必离开你们逃跑了”。事实上，魔鬼才是被动防守的一方，而我们才是进

攻的一方。这里所说的‘抵挡’不是逃避或消极防御的态度，而是意味着要有非常积极的态

度。

约翰海德(John Hyde)是在印度宣教的宣教士。他向神祷告说：“神啊，要么赐给我灵魂，

要么就赐给我死亡”。1900 年代初，海德通过他与祷告一致的积极生活，被认识他的人们称

之为“祷告的海德”。后来，传记作家们称他为“祷告的使徒”。他每天都会在神前度过很长

时间，每晚都会醒来祷告三四次，还经常整夜把脸贴在地上代祷。他实际并没有什么成功宣

教的恩赐。他因为有听力障碍，所以学习印度语时遭遇了很多困难。而且，他还由于性格不

内向，所以与人交往时很害羞。他比起在街上传福音，更喜欢研究圣经。有一年，约翰·海

德大胆地祷告求神让他每天都至少能得到一个悔改的灵魂。他的同事们认为，这是根本不可

能的事。但就在那一年的年底，他竟引领 400 人归向了基督。他并没有不满足于此，于是第

二年又把自己的要求增加了一倍，纠缠神让他一天能得到两个灵魂。那年年底，他又将 800

多人引向了基督。后来，他又把自己的要求增加了一倍，并在一年里又将 1600 多人引向了

基督。约翰·海德献上了伟大的祷告，成千上万的印度人通过他的事工得救了。如果你在祷

告，那么你就已经拥有了胜利的生活。祝愿大家都能藉着祷告开启得胜的未来。

今天，有许多基督徒的信仰生活不冷不热。消极的信仰无法经历得胜，只能时常处于守

势而被撒旦打败受伤。战争需要战术，而在战术中最重要的就是进攻。踢足球的战术也分为

防守型和进攻型。你防守得再好，若没有进攻就赢不了。当你强力地攻击对方时，对方就无

法攻击你，而只能疲于防守。这样，所有主动权就会转向进攻的一方了。所以，先发制敌很

重要。对于使用武器的士兵来说，比武器更重要的是态度。士兵要有战斗意志，要勇猛，要

有勇气。约书亚记 11 章里记录到，神向以色列百姓发出了先发制敌的命令。书 11：7-8 里

记着说：“于是，约书亚率领一切兵丁，在米伦水边突然向前攻打他们。耶和华将他们交在以色

列人手里，以色列人就击杀他们，追赶他们到西顿大城，到米斯利弗玛音，直到东边米斯巴的平

原，将他们击杀，没有留下一个。”

那么，要用什么先发制敌呢?

第一，祷告

耶稣也在清晨里祷告。这就是先发制敌。祷告本身就是攻击。祷告不是防守而是进攻。

耶稣在清晨里祷告是非常重要的。耶稣在开始一天之前，总是藉著祷告掌握了全天，并展开

了脚踏二十四小时领地的工作。很多人都是在事情发生之后才开始祷告。我们不能这样，而

要事先祷告。事先祷告与事后祷告，结果是截然不同的。虽然同样都是祷告，但不能改变祷

告的顺序。祷告本身就是一种属灵的武器。我们不论做什么，只要祷告魔鬼就会失去力量。

祷告本身就会捆住魔鬼的力量。我们藉着祷告的力量得胜。接受基督统治的义人来到神的宝

座前呼求时，神就会垂听他的祷告，并会差遣天军天使去成就他的祷告。我们就是藉着这力

量阻挡恶人的强暴并除灭仇敌的。“耶和华对约书亚说：‘不要怕他们，因为我已将他们交在你

手里，他们无一人能在你面前站立得住’”(书 10:8)。当亚述的军队冲上来要摧毁神所建立的

犹大和耶路撒冷时，希西家就向神祷告。“亚摩斯的儿子以赛亚就打发人去见希西家说：‘耶和

华以色列的 神如此说：你既然求我攻击亚述王西拿基立，所以耶和华论他这样说：锡安的处女

藐视你、嗤笑你；耶路撒冷的女子向你摇头。你辱骂谁？亵渎谁？扬起声来，高举眼目攻击谁呢？



166

乃是攻击以色列的圣者’”(赛 37:21-23)。当然，以赛亚和其中的众义人也祷告了。“‘因我

为自己的缘故，又为我仆人大卫的缘故，必保护拯救这城。’耶和华的使者出去，在亚述营中杀

了十八万五千人。清早有人起来一看，都是死尸了。亚述王西拿基立就拔营回去，住在尼尼微。

一日，在他的神尼斯洛庙里叩拜，他儿子亚得米勒和沙利色用刀杀了他，就逃到亚拉腊地。他儿

子以撒哈顿接续他作王”(赛 37:35-38)。亚述王和他的军队就这样被消灭了，185000 人一夜

之间就被消灭净尽了。我们藉著祷告先发制敌时，神就会垂听我们的祷告，并会发动天军天

使帮助我们取得胜利。因此，我们要放弃人的计谋，无论怎样也都要接受基督的统治。所以，

我们要在遇到问题之前就先祷告。很多人都是受到魔鬼的攻击和伤害之后才开始祷告。我们

要在受到伤害之前，就先压制和攻击撒旦。我们平时殷勤地祷告就是先发制敌。问题发生之

后祷告固然不是坏事，但先进攻更加重要。我们平时要用祷告武装起来，要向撒旦的领地进

攻。我们不要给魔鬼攻击的余地，而要奉耶稣基督的名先发起攻击。

第二，话语

弗 6 章里言及到了，真理的带子，公义的护心镜，平安福音的鞋子，信德的藤牌，救恩

的头盔，圣灵的宝剑(弗 6:14-17)等全副军装。这些全副军装当中只有圣灵的宝剑是攻击用

的，而其他的都是用来守卫的。圣灵之剑就是的神的道。耶稣与魔鬼争战时就使用了圣灵的

剑，使用了神话语的能力。属灵的争战并不特殊。耶稣在与魔鬼争战中并没有使用特殊的兵

器，他只是宣告了神的话语，魔鬼就离开了。我们出去传播福音就是属灵争战。属灵争战并

没有什么特别的。“人怎能进壮士家里，抢夺他的家具呢？除非先捆住那壮士，才可以抢夺他的

家财”(太 12:29)。这里的“壮士”是指主宰局势的魔鬼势力，而我们就是要捆绑这种势力

的人。所以，传播福音就是打碎撒但王国，在黑暗中点亮灯。

当我们把真理宣布为真理时，魔鬼就会一击即溃。我们要相信话语的能力。神的话语不

是用来防守而是用来进攻的。攻击用的兵器就应该使用在攻击对象之上。刀不是用来守卫的，

而是必须要挥舞起来，要真正像刀一样使用。神将他的话语赐给我们，乃是为了让我们使用

在属灵的争战上。神的话语就是剑，我们不能把剑当做盾牌来使用。剑必须要挥舞起来，要

刺向敌人的心脏。剑就是神的话语，神的话语会使真理显现为真理。魔鬼总会让真理模糊不

清，而且从伊甸园开始就这样做了。我们若是对真理含糊不清，就只能成为撒旦的食物。今

天，宗教多元主义正在攻击绝对的真理。他们主张没有绝对的真理。宗教多元主义就是今天

这个时代最强大的攻击源。他们声称一切都差不多，宗教都是相似的，最终必会交集于一点。

撒旦在玩弄真理，总要使真理变得模糊不清，总要把绝对的真理变成相对的真理。撒旦会用

话语来攻击我们，所以我们也要用话语攻击撒旦。我们用真理揭示真理时，谎言就会被揭穿。

这就是我们要起到的作用。我们要正确地认识和使用神的话语。属灵之战就是真理之战，最

激烈的争战就是真理的争战。我们必须要正确认识，读取，使用神的话语。我们若是不知道

神的话语，撒旦就会玩弄我们。我们若是不懂真理，就会倒向魔鬼一边。我们若是没有分辨

能力就只能上当。我们要拿起真理之剑，让谎言夭折。真理变得含糊不清时，就会变成撒旦

的世界，撒旦就会欢喜跳舞。但当真理被显明为是真理时，魔鬼就动弹不得，撒旦的谎言也

就没有立足之地了。撒旦是撒谎之人的父。撒旦会把话语说得差不多，造出异端。撒旦把无

数人引向地狱之路。当我们正确地认识和确信真理时，魔鬼就无所作为而不能动摇我们了。

今天人们为什么会因为软弱而跌倒呢？人们为什么会摇摆不定呢？原因只有一个，那就是因

为没有神的话。神的话语是活泼而有功效的。我们的灵魂是通过话语获得力量的。我们在属

灵上变得艰难就是因为没有神的话语。神的话语会让我们正确地认识到问题的根源，并会为

我们开出解决问题的处方，指引我们进入真理当中。所以，我们要用话语来充满我们。我们

若是用真理武装自己，撒旦就无法攻击我们，就会逃跑。撒旦在真理面前没有立足之地，黑

暗在光明面前只能退去。我们若要制服撒旦，平时就要努力使用话语。武器只有不断地使用



167

才不会生疏，使用起来才会越来越熟练。但是，很多基督徒却都不愿使用武器，有的信徒甚

至还不知道自己有武器。信徒不知道自己拥有最具威力的武器实在是很遗憾的事。祝愿我们

大家都能积极使用话语之剑，而成为击破并撒但王国的大有能力的属灵精兵。

第三，对话语的顺从。

属灵争战中最优先的是顺从。顺从神的话语就是进攻。雅 4：7 里记着说：“故此，你们

要顺服 神。务要抵挡魔鬼，魔鬼就必离开你们逃跑了”。顺从神就是对魔鬼最有力的攻击。

魔鬼总会致力于阻止我们顺从神的话语。魔鬼入侵的最常见的情况就是我们反复犯罪而不悔

改的时候。魔鬼会拦阻我们顺从神的话语。从本文来看，神的子民只要听从神话语，神就会

将一切都赐给他的子民。本文告诉我们要顺从神。神通过耶利哥城所教训我们的是什么呢？

神让他的百姓围着耶利哥城转。神向他们所要求的就是顺从，他们只要顺从神就会让他们得

到那城。但魔鬼不让我们顺从神的话语。当我们不顺从时，就等于把攻击权交给了撒旦。撒

旦清楚地知道我们不顺从的领域。我们延迟顺从的瞬间，就会把攻击权交给魔鬼。我们必须

要意识到这一点。所以，我们要听从神的话，要立刻顺服。推迟顺从就是不顺从，这时撒旦

就会攻击我们，使我们不能顺从神的话。我们宣告并顺从神的话语就是攻击撒旦，就会彻底

打败撒旦。我们延迟顺从神的话语时，就会给撒旦留有余地来攻击我们。我们要察看一下，

在生活中都有哪些领域对撒旦的攻击束手无策。我们若是不顺服，若是不顺从或推迟顺从神

的话语时，就会成为撒旦的食物。我们要在神面前活出积极顺服的生活。那样，魔鬼就无法

再攻击我们了。耶稣就是如此而行的。耶稣在客西马尼园里祷告，流出了血与汗。他在那里

祷告获胜后，便毫不犹豫地走上了十字架道路，完全顺从了神。那时，神允许了儿子在十字

架上的得胜。胜利在属灵争战中乃是通过顺从获得的。

已经有了得胜保障的争战

我们在约书亚记中可以看到，在征服迦南的争战中站在前头指挥战斗的神。神已经制定

好了所有策略，约书亚和他的部队只要信神的话向前进，就能保证取得胜利。今天，神仍就

会让我们争战。我们之所以要积极地进行属灵战争乃是因为撒旦占据了我们应该占据和享有

的领域。以色列百姓不是抢夺迦南地，而是把原本属于神的地还给神的百姓。我们之所以要

进行属灵争战，就是因为我们必须要夺回被撒旦所支配的原本属于我们的领地。所以，我们

作为神的子民，为了过上真正的神的子民生活，就必须要和撒旦争战。那样，我们才能活出

正确的人生。当我们战胜撒旦时，神的祝福就会流进我们的生活中。正如，若不能让埃及法

老屈膝下来以色列百姓就不能出埃及一样，若不能制服撒旦的权势，我们就无法过上好生活。

争战要有挑衅性和攻击性，而不能不温不火，不能消极，否者就会战败。魔鬼一直都在盯着

我们。我们上班的第一件事就是祷告。我们逢人要先微笑，要先祝福。我们不要看人的眼色，

更不可以隐瞒自己信耶稣的事实，总要公开表明自己是神的儿女。我们要做一个称职的圣徒。

我们被撒旦夺走了很多神赐予我们的好东西。我们必须夺回被撒旦夺走的一切。我们要奉耶

稣基督的名义进军，夺回被撒旦夺走的一切，将撒旦踩在脚下。

我们读过约书亚记就会知道，迦南七族断不会不轻易退出。他们毕竟在那里扎根生活了

很久，岂能轻易放弃逃脱呢？不冷不热的态度是无法胜过他们的。撒旦会巧妙地利用今天的

文化和深深植根于我们的罪性来引诱我们。我们必须要在撒旦阻碍我们过正常信仰生活的领

域中赶出撒旦。我们若不这样，不仅不能成为优秀的基督徒，而且每天都会被沮丧、灰心、

恐惧所辖制，就会在信仰生活中失败。你是否知道，长期存在于我们身上的旧习就是魔鬼的

游乐场这样的事实吗？我们的罪性和魔鬼的诱惑联合产出的合作品，进入我们的领地时，每

天都会折磨和绊倒我们。所以，我们不能放任不管，不能任凭魔鬼随意出入。我们要进攻，

要奉耶稣的名宣告真理，要祷告捆绑魔鬼。我们不要认为自己不行，我们靠着主就能得胜。



168

若要在属灵争战中先发制敌，就需要有积极的战斗意志和得胜的自信。撒旦只能带来给我们

惧怕，并不是我们的对手。我们从大卫那里就可以验证这一点。非利士人歌利亚虽然曾使以

色列整个阵营都陷入恐怖之中，但最后却被一个小小的石子击倒了。

凭信心的生活

本文 : 启 12:10；林后 2:10-11，7:10；亚 3:1-5

凡是活在这个世界上的人，无论是谁都是凭信心生活的。基督徒和那些没有悔改之人间

的区别，不是信心的事实而是信心的对象。没有得救的人是信靠自己或其他人以及世界上的

物质而活的。但是基督徒信靠的是神。信靠神便是我们信仰的秘诀。“人非有信，就不能得 神

的喜悦；因为到 神面前来的人，必须信有神，且信他赏赐那寻求他的人”(来 11:6)。神和他

的儿女共同所有的一件大事就是坚固神儿女们的信心。撒旦知道这一点，所以才会攻击信众

的信心。保罗告诉帖撒罗尼迦年轻基督徒们的话就很好地说明了这一点。“我们既不能再忍，

就愿意独自等在雅典，打发我们的兄弟在基督福音上作 神执事的提摩太前去坚固你们，并在你

们所信的道上劝慰你们，免得有人被诸般患难摇动，因为你们自己知道，我们受患难原是命定的。

我们在你们那里的时候预先告诉你们，我们必受患难，以后果然应验了，你们也知道。为此，我

既不能再忍，就打发人去，要晓得你们的信心如何，恐怕那诱惑人的到底诱惑了你们，叫我们的

劳苦归于徒然。但提摩太刚才从你们那里回来，将你们信心和爱心的好消息报给我们，又说你们

常常记念我们，切切地想见我们，如同我们想见你们一样。所以弟兄们，我们在一切困苦患难之

中，因着你们的信心就得了安慰。你们若靠主站立得稳，我们就活了。我们在 神面前，因着你

们甚是喜乐，为这一切喜乐，可用何等的感谢为你们报答 神呢？我们昼夜切切地祈求，要见你

们的面，补满你们信心的不足”(帖前 3:1-10)。

基督徒所期待的乃是‘本于信，以至于信’。“因为 神的义正在这福音上显明出来；这义

是本于信，以至于信。如经上所记：‘义人必因信得生’”(罗 1:17)。我们读到亚伯拉罕的生

平（创 12：-15：）时，就会知道神所作的一切事都是为了使亚伯拉罕的信心成为完全而行

的。这就是属灵的原理。“耶稣就摸他们的眼睛，说：‘照着你们的信给你们成全了吧’”(太 9:29)。

无论何时，当神在我们的生活中以及通过我们的生活来作工时，一般都是对我们的信心做出

的回应。神的事工受阻并不是因为神能力不足，而是因为神的百姓信心不足。“耶稣因为他

们不信，就在那里不多行异能了”(太 13:58)；“他也诧异他们不信，就往周围乡村教训人去了”

(可 6:6)。这会引发一个重要的问题。即，信主的人怎能知道自己是凭信心生活的呢？我们

很容易被自己的感情所蒙蔽（但这样做似乎像是对的）。我们要么容易被周围的情况所蒙蔽，

要么就是容易被撒旦和他的邪恶势力所欺骗。基督徒是否有一个试金石可以应用于判断自己

的决定或行为是不是出于信心呢？

下面有四种实际性的试验：

试验一：“我这样做是为了神的荣耀？还是仅为了取悦自己呢？”

1) 亚伯拉罕坚持相信神的应许，不仅没有疑惑反而更加坚信并赞美了神。

“并且仰望 神的应许，总没有因不信，心里起疑惑，反倒因信，心里得坚固，将荣耀归

给 神。”(罗 4:20)

2) 亚伯拉罕和撒拉虽然都已经年纪老迈早已过了生育的年龄，但神还是应许要赐给他们一

个儿子。撒拉通过亚伯拉罕生育一个儿子，除了神以外其实是根本不可能的事。

“耶稣看着他们说：‘在人这是不能的，在 神凡事都能’”(太 19:26)。

3) 重要的是，不是亚伯拉罕相信会成就的信心，而是亚伯拉罕信神的信仰行出了这个神迹。

这与“要有信心 — 一切都会成就”是完全不同的。重要的不是信心本身而是信心的对象。



169

因此，信心就是信任。亚伯拉罕和撒拉信神，神履行了他所应许的。这与“要有信心 - —

切都会成就”是完全不同的。重要的不是信心本身，而是信心的对象。因此，信心就是信赖。

亚伯拉罕和撒拉信了神，神履行了他所应许的事。“且满心相信 神所应许的必能作成”(罗

4:21)。

4) 重要的是，要在这一切当中观察亚伯拉罕的动机。他将荣耀归于了神。信心总会将荣耀

归于神。因为，信心会承认人不能成就什么，唯有神才能成就这事。亚伯拉罕和撒拉相信神

会作工的时候，他们的肉体就像尸体一样。这给神带来了荣耀。大卫进行人口普查时并没有

凭信心行事。因为，他不是为了荣耀神而是为了荣耀自己所行的。骄傲就是信心的仇敌。

5) 就像如此，无论何时当你需要有所决定或是在你基督徒的生活或工作中需要采取什么措

施时，总要问一下自己：“我是为神的荣耀做这事的吗？”但凡在你心中有迹象表明其中也

包含了荣耀自己的成分时，你就要立刻停止下来仰望主，并要等候主的指示。真正的信心只

会引向将荣耀归于神的心。

试验二：“我是急躁地跑在神的前面，还是愿意等候神的时间呢？”（信心与忍耐总是并行

的）

“经上说：‘凡信他的人，必不至于羞愧’”(罗 10:11)；“所以主耶和华如此说：‘看哪，

我在锡安放一块石头作为根基，是试验过的石头，是稳固根基，宝贵的房角石，信靠的人必不着

急”(赛 28:16)。

等候神的引导和作工的基督徒，必不至于失望或蒙羞。真正的信仰，直至神开出路为止

都不会着急。你若是发现自己没有耐心地跑在主前面时就要注意了。因为可以肯定，你是在

以属肉体的不信代替真正的属灵信仰而行的。“若有疑心而吃的，就必有罪。因为他吃，不是

出于信心；凡不出于信心的都是罪。”(罗 14:23)

试验三：“你是否能够确信自己所行的是源自神的话语吗？”（真正的信仰总会基于神的话

语，圣经之上。）

“可见信道是从听道来的，听道是从基督的话来的”(罗 10:17)。

1）不论你的行为看起来有多合理，若是与神的话语背道而驰的话就不能说是凭信心去行

的。圣经给了我们，要顺服的教训、要坚持相信的应许、要跟从的原理。我们若是违背了其

中的任何一项就是不信，就不是凭信心而行的。夏娃摘吃善恶果的时候就是不服从神的命令。

真正的信仰总会伴随基于神的话语而有的顺从。

2)我们的朋友可能会鼓励我们，也有可能情况会有所好转（就像约拿的他施之行所乘的船）。

但我们若不服从神的话语就不是凭信心而行。这乃是意味着，你不信神能祝福或使用我们来

荣耀神的名。

试验四：“当我对这个行为深思熟虑的时候，心里是否有喜乐和平安呢？”

“但愿使人有盼望的 神，因信将诸般的喜乐平安充满你们的心，使你们藉着圣灵的能力

大有盼望。”(罗 15:13)

1）哪里有真信心，哪里就有圣灵的事工。凡圣灵作工的地方，就会结出盼望、喜乐、平

安的果子。 你心中若有神的平安，就是证明你行在神旨意里的一个凭证。“又要叫基督的平

安在你们心里做主，你们也为此蒙召，归为一体；且要存感谢的心”(西 3:15)。“做主”这个

单词，字面上的意思是“做裁判”。当你里面失去了神的和平时，你会知道你已经偏离神的

旨意到别的地方了。

2) 基督徒必须要学会在自己生活的这个领域中区分自己的人性情感和神的事工。神从不

会否认我们的感情，反倒会利用这一点来成就他的目的。然而，当我们偏离信心时往往就会



170

体验到人性的恐惧和焦虑。但我们若是凭信心而行时，这种恐惧终究会被更深刻的喜乐和平

安所克服。这乃是神的灵作工，回应我们相信神话语的信心。

旧约的说明 - 创世记 16 章

1) 亚伯拉罕在通过撒拉生一个儿子的事上，没能够耐心等候下去。撒拉安排夏甲和亚伯

拉罕结婚虽然是完全合法的，但却不是出于“等候神的信心行为”。

2) 我们不妨将此事应用于上面论及的四种试验上。

亚伯拉罕是“为了神的荣耀而行的吗？”答案显然不是。亚伯拉罕是以生儿子为目的，要取

悦他妻子撒拉。他试图来“帮助”神。

3）“亚伯拉罕和撒拉是否愿意等候呢？”信心乃是等到神的时候到了为止。但亚伯拉罕是

先于神而行的，结果就造成了一个混乱的问题。

4) 他们的决定是基于神的话语吗？显然不是的。从亚伯拉罕的一生来看，当亚伯拉罕信

神的话语时，神就以此为他的义。但亚伯拉罕行在了神的话语之前，和神所说的有了出入。

“耶和华又有话对他说：‘这人必不成为你的后嗣，你本身所生的才成为你的后嗣。’于是领他

走到外边说：‘你向天观看，数算众星，能数得过来吗？’又对他说：‘你的后裔将要如此。’亚

伯兰信耶和华，耶和华就以此为他的义”（创 15:4-6）。

5) “他们的决定，是否为他们带来了内在的喜乐和平安呢？没有。夏甲和撒拉发生争执，

亚伯拉罕有了痛苦。他们的这个错误至今仍旧延续为中东战争。

我们不妨将以上的内容应用到我们自己身上。我们的生活怎样呢？我们始终都要把信心

的这四项原则放在心上，凡事要谨慎地凭信心而行！

新约的说明 - 使徒行传 27 章

我们在这里将百夫长犹流的决定与四种试验联系起来看一下。

1) “他是求了神的荣耀吗？”不是，他只是想尽快把囚犯移送到罗马。

2) “他愿意等候了吗？”没有，反而担心到罗马晚了。“走的日子多了，已经过了禁食的节

期，行船又危险，保罗就劝众人说”(徒 27:9)。

3) “他的决定是基于神的话语吗？”不是，他拒绝了神通过保罗向他所说的话。“但百夫长

信从掌船的和船主，不信从保罗所说的；且因在这海口过冬不便，船上的人就多半说，不如开船

离开这地方，或者能到非尼基过冬。非尼基是克里特的一个海口，一面朝东北，一面朝东南”(徒

27:11-12)。犹流听取“专家的意见（船长和船主）”，胜过听取神的旨意。他随从了大多数

人的意见，恰逢微微起了南风，他们以为得意，就起了锚（行 27：13）。但结果却是苦涩的。

4) “他的决定带来了喜乐和平安了吗？”没有，反而遭遇大风大浪，船和货物全都损失殆

尽，神的话变成了事实。

我们若是能够耐心等候神，听从神的话，心中有了神的喜乐和平安，并愿将荣耀归于神

的话，就可以自信地凭信心生活，击退撒旦。

神的试验（Test）和信心

圣经在三种情况下使用了试验一词。首先，是指诱惑（temptation）的时候。这是撒旦

激发我们内心的罪恶本性使我们犯罪的试探。第二种，是指我们人生中遇到困难或磨难

（trial）时的试炼。第三种，是指神考验（test）我们信心时的试验。神为什么要考验我

们呢？撒旦试探我们是为了让我们陷在罪里，神试验我们却是要显明我们的信心，使我们得

到称赞和尊贵，信心老练起来。学生虽然都讨厌考试，但考试的重要性是在于测试和提高实

力。属灵的信心亦是如此。神是试验我们信心的主。“我耶和华是鉴察人心、试验人肺腑的，

要照各人所行的和他做事的结果报应他”(耶 17:10)。神在以色列百姓的旷野生活期间试验了



171

他们。“你也要记念耶和华你的 神在旷野引导你这四十年，是要苦炼你、试验你，要知道你心

内如何，肯守他的诫命不肯”(申 8:2)。神也试验了约伯。伯 1:12 和伯 2：6 记着说，神将

约伯交在撒旦手中，允许撒旦试探了他。神还试验了希希家的心和信心。“惟有一件事，就

是巴比伦王差遣使者来见希西家，访问国中所现的奇事；这件事 神离开他，要试验他，好知道

他心内如何”(代下 32:31)。士师记 7 章里记着说，神也试验了聚集在基甸左右的军队。聚

集的 3万 2千名士兵中，去掉因害怕而被打发回去的 2万 2千人之后就剩下了 1 万人。神又

对那一万人进行了测试。“耶和华对基甸说：‘人还是过多。你要带他们下到水旁，我好在那里

为你试试他们。我指点谁说：‘这人可以同你去。’他就可以同你去；我指点谁说：‘这人不可同

你去。’他就不可同你去’”(士 7:4)。神命基甸将他们引至水边饮水，结果大部分人都是屈

膝饮水，只有 300 人没有屈膝而用手捧着水饮下去通过了测试。所以，我们称他们为基甸的

三百勇士。

试验自己

所以，我们总要试验自己是否在信心里，在耶稣里。“你们总要自己省察有信心没有。也

要自己试验。岂不知你们若不是可弃绝的，就有耶稣基督在你们心里吗”(林后 13:5)。我们每

天都要测试自己的信心。信心的考题，靠着我们自己的智慧、经验、实力，是无法通过的。

我们唯有靠着对主单纯的信心、祷告、顺服，才能通过试验。真正坚固的信心乃是要得到验

证的，并会在任何困难中都会大胆依靠主。“弟兄胜过它，是因羔羊的血和自己所见证的道。

他们虽至于死，也不爱惜性命。...”（启 12:11）。正如这里所说的那样，我们唯有藉着耶稣

宝血的能力才能胜过魔鬼。我很高兴每天都有考试。我们依靠我们的大元帅耶稣基督，就能

战无不胜。若没有魔鬼的考验，我们就没有胜利的机会，也没有将荣耀归于神的机会，更没

有天国的赏赐。魔鬼的考验，罪的诱惑，随时随地都会有。但我们在耶稣基督里却总能得胜。

我们要因着每天都有试验而喜乐。“因为凡从 神生的，就胜过世界；使我们胜了世界的，就

是我们的信心”(约壹 5:4)；“小子们哪，你们是属 神的，并且胜了他们，因为那在你们里面

的，比那在世界上的更大”(约壹 4:4)；“然而，靠着爱我们的主，在这一切的事上已经得胜有

余了”(罗 8:37)；“感谢神，常帅领我们在基督里夸胜，并藉着我们在各处显扬那因认识基督

而有的香气”(林后 2:14)。

【研究与讨论】

1.你在属灵争战中所依靠的属灵兵器是什么呢?

2.你是否天天得胜呢？



172

应用&作业

领悟到的

待调整的

当感谢的

当实践的

待祷告的

作 业

背诵经文
●得胜的信心-约壹 5:4

●有行为的信心-林后 5:7

读 经 民 14:1-10

祷 告 主啊! 赐给我大信心!

读书与其他



173

引人思考的喻道故事

某一天，宣教士哈德逊·泰勒(James Hudson Taylor)全部财产只有半克朗 1.2 先令 6

便士。那日，他正好拜访了一户贫困家庭。那家里躺着一位抱着刚出生婴儿的产妇。这是一

对很难度过一夜的母亲和婴儿。他心想，“我兜里的钱若是两个一先令硬币和一个六便士硬

币，我会高兴地给这些穷人一先令。”他安慰产妇说：“不要灰心，天上有个慈悲又多爱的父

亲。”这时他听到心中有声音说：“你这个伪君子，你说着多爱的神，却在口袋里紧攥着半克

朗。”内心受到谴责的哈德逊·泰勒只好拿出了那半克朗给了她们。他从那里出来，穿过乡

间小路走向自己的单间宿舍的脚步和他空空的口袋一样轻盈。他边走边祷告说：“亲爱的神，

您说凡赐给穷人的，就是借给耶和华。希望这次借给你的东西不要太久归还。否则，我明天

中午就要饿肚子了。”不料，第二天邮递员给他送来了不知谁寄出的一枚十先令金币。生活

的任何领域若是在祷告中被排除在之外的话，心就会因着快乐或忧虑而变得迟钝起来。但若

是祷告得到应答时，信心就会成长，并因着体验到能力而能克服末日的诸般逆境。不管别人

怎么说，确信神还活着的火热的信心必会将逆境一一熔化掉。

操练凭信心思想和使用语言

在精神医学中有一个术语叫“心灵的有色眼镜”。这是针对看待事物的心态而说的。这

是指人会随着自己心中想法的颜色不同，事物看起来也会有所不同。本着积极、肯定的思维

看待事物时，所有的事物看起来就会很明亮。但若是本着消极的、否定的想法去看事物时，

所有事物看起来就会显得很黑暗。所以，我们当要戴上信心的眼镜，成为兴起事工的仆人。

有信心的人会兴起事工。民 13：25-33 里，“看”和“看见”这样的话出现了六次。意即，

12 个探子都看见了，无论是报恶信的 10 个探子还是报好消息的 2 个探子都看得很清楚。他

们在同一时间里，看到的是同一个对象。他们是在同一天、同一时间、同一对象、同一条件

下，一同看到的。然而，两个探子观察迦南的环境时，看到了神的安排而心怀感激地说：“哇，

神为我们准备了这么好的土地。”但另外 10 个探子却抱怨说：“神把我们领到如此可怕的地

方受死，真是太过分了。”12 个探子经历了相同的事件后，却有了截然不同的反应。两个探

子是本着积极的信心看的，但另外十个探子却是本着消极的想法和眼光看的。两个探子没有

第

十

三

课

大有信心的门徒

本文 民 14:1-10 背诵经文
●得胜的信心-约壹 5:4

●有行为的信心-林后 5:7

检查作业

检查标识 完成=○ 部分完成=△ 没做=×

读 经

默想与背诵

实习及其他

复习问题
1.说一说全副军装。

2.你是否知道在属灵争战中常常得胜的方法呢?

学习目的
1.教给学员真信心是什么。

2.帮助学员成为大有信心的门徒。



174

基于自己的能力而是基于神的能力去看的结果，就是确信能够征服那地。但另外十个探子只

考虑到了自己的能力，所以才认为做不到。两者什么区别呢？两者的区别在于，有与没有看

神的有信心的属灵的眼睛。即使生活在同样的环境中，出入同一个教会，从事着同样的工作，

也会有人幸福地生活和成长，而有人却在不幸地生活着，倒退着。这不是出于环境的原因，

而是在于看待世界的眼光上的差异。我们看人、看社会、看事情，都要用积极的、信心的、

看神在我们背后如何安排的眼睛去看。

本文:民 14:1-10

“当下全会众大声喧嚷；那夜百姓都哭号。以色列众人向摩西、亚伦发怨言，全会众对他

们说：‘巴不得我们早死在埃及地，或是死在这旷野。耶和华为什么把我们领到那地，使我们倒

在刀下呢？我们的妻子和孩子必被掳掠，我们回埃及去岂不好吗？’众人彼此说：‘我们不如立

一个首领，回埃及去吧！’摩西、亚伦就俯伏在以色列全会众面前。窥探地的人中，嫩的儿子约

书亚和耶孚尼的儿子迦勒，撕裂衣服，对以色列全会众说：‘我们所窥探经过之地是极美之地。

耶和华若喜悦我们，就必将我们领进那地，把地赐给我们，那地原是流奶与蜜之地。但你们不可

背叛耶和华，也不要怕那地的居民，因为他们是我们的食物，并且荫庇他们的已经离开他们。有

耶和华与我们同在，不要怕他们！’但全会众说：‘拿石头打死他们二人！’忽然，耶和华的荣光

在会幕中向以色列众人显现。”(民 14:1-10)

本文是代表以色列的十二位族长在迦南地窥探了四十天之后回来所作的报告。首先是

10 位族长作了消极否定的报告说，迦南的土地确实是好的，但迦南人都身量高大，我们与他

们相比就像蚱蜢一样，根本无力征服他们。这叫做“蚱蜢情结”。会众听了他们的报告之后

就彻夜痛哭，抱怨摩西和亚伦，抱怨神。他们抱怨说，巴不得我们早死在埃及地，或是死在

这旷野，耶和华为什么把我们领到那地，使我们倒在刀下呢？我们不如立一个首领，回埃及

为奴吧！这个时候，还有另外两人，就是约书亚和迦勒见此便撕裂了衣服报告说，迦南地是

美丽的，是流奶流蜜之地，耶和华若喜悦我们就会将那地赐给我们。全会众听过之后要用石

头攻打约书亚和迦勒，但神阻止了他们。“生死在舌头的权下，喜爱它的，必吃它所结的果子”

(箴 18:21)。正如舵能够决定船的方向一样，我们使用的言语也会决定我们人生的方向。我

们的嘴唇，我们的舌头，既能杀死我们也能拯救我们，既能压制我们也能释放我们。

“因此，我藉先知砍伐他们，以我口中的话杀戮他们，我施行的审判如光发出”(何 6：5)。

我们在圣经里可以看到，耶稣也用言语医治了许多病人（太 8：16）。照着神的形象受造之

人的舌头也可以影响死亡或生命。“良言如同蜂房，使心觉甘甜，使骨得医治”(箴 16:24)。

科学最终也在证明神的话。最近，神经医学界发现了大脑中的语言中枢神经支配所有神

经系统的事实并作了定论。于是，语言疗法（Word Therapy）便应运而生并应用于疾病的治

疗上。这种疗法就是让患者每天进行 2-3 次固定时间的（例如 10-15 分钟）语言治疗。例如，

让糖尿病患者在 10 分钟左右的时间里重复说：“我的血糖值正在恢复正常。”再如，让癌症

患者在 10 多分钟的时间里反复说：“我的癌细胞正在死亡。”美国威斯康星州某医院对晚期

癌症患者采用了这种语言疗法，临床报告显示 3 周后阵痛消失，最后癌症消失得无影无踪了。

圣灵会随着我们使用的言语而会在我心中或欢喜或叹息。我们使用的言语，可以让我们向着

神的应许前进，也可以让我们远离神的应许。通过嘴唇和舌头发出的言语，既能挽救生命也

能杀死生命。所以，我们的言语必须要靠着圣灵发生变化去挽救生命。

信心之眼所看到的世界

十个探子窥探迦南地回来之后报恶信说：“我们所窥探经过之地，是吞吃居民之地，我们

在那里所看见的人民都身量高大”(民 13:32)。按照迦南地当时的整体情况来看，这十个人

说的可能是对的。当时的迦南，贫瘠的旷野要比肥美的沃土多得多。他们说的是自己亲眼所



175

见的。但重要的是，他们没有信心的眼睛。信心乃是把看不见的东西说得像是看见了一样来

宣告的（来 11：1-3，罗 4：17-18）。尽管当下看起来不太好，但信心乃是把未来带到当下

来得享的。比起报恶信的 10 个探子，约书亚和迦勒是怎样说的呢? 窥探地的人中，嫩的儿

子约书亚和耶孚尼的儿子迦勒，撕裂衣服，对以色列全会众说：“我们所窥探经过之地是极美

之地。耶和华若喜悦我们，就必将我们领进那地，把地赐给我们，那地原是流奶与蜜之地”(民

14:6-8)。他们窥探的是同一片土地，但他们窥探回来之后所说的竟有这么大的不同。信就

是信赖神的话。迦勒和约书亚所信的就是神应许要赐给他们流奶和蜜的迦南地。司布真对于

信心曾说到，“信心不是通过努力来成就的。假设有人告诉我今天发生了什么事，我就不会

对他说我会努力相信你说的话。因为如果你认为那个人是诚实可信的，你就会把他的话当真。

我若是觉得他是个不真实的人，自然就不会相信他的话了。所以，在信的事实中丝毫不包括

‘努力’的因素。因此，如果神宣告‘唯有在基督耶稣里才有得救’的时候，我们或是信神，

或是不信而使神变成说谎者。我们要在这两者当中选择一个。”（C.H.司布真）

我们要为了能够仰慕、拥有、得享约书亚和迦勒的有信心的眼睛和嘴唇而向神祷告。哈

佛大学的库布赞斯基（L.Kubzansky）博士公布了对 1300 名健康人进行测试得出的结果。结

果很简单，那就是拥有积极想法的人要远比拥有消极想法的人健康得多，并且感觉疼痛的比

率和心脏病发作的可能性也小很多。结论就是，你若能改变想法，那么你的人生就会有很多

要改变的。

信心的言语

十个探子说，他们永远无法征服那片土地，根本不能进入迦南地，所以不要前往那地。

但有信心的人拥有的是出于信心的想法和眼睛。迦勒和约书亚说：“耶和华若喜悦我们，就必

将我们领进那地，把地赐给我们，那地原是流奶与蜜之地”(民 14:8)。他们没有说他们去占

领占那地，而是说神把那地赐给他们。信心不是依靠自己的能力、经验、知识，而是倚靠神，

倚靠神的能力。不信的那些人说他们在迦南地看到了巨人。“我们在那里看见亚衲族人，就是

伟人，他们是伟人的后裔。据我们看自己就如蚱蜢一样，据他们看我们也是如此”(民 13:33)。

我们要离弃‘蚱蜢信仰’的不信，要离弃一切负面的言论。不信的十个探子说他们会死，结

果就真的照着他们说的应验了。生死取决于舌头的权势。约书亚和迦勒怎样呢？他们凭信心

开口说：“不要惧怕那地的百姓，他们就是我们的食物。他们之所以能成为食物，并不是因

为我们强大而是因为耶和华与我们同在”（民 14：9）。神若与我们同在，无论怎样我们都会

胜利。

信是什么，是所望之事的实底，未见之事的确据（来 11：1-2）。另外，信也是打那美

好的仗（提前 6：12）。我们听到神的话之后不是马上忘记，而是为了能够信靠神的话语活

着，就要同自己和环境争战。因为，我们的仇敌魔鬼一直都为夺走我们的信心而在攻击我们。

征服惧怕

“但你们不可背叛耶和华，也不要怕那地的居民，因为他们是我们的食物，并且荫庇他们

的已经离开他们。有耶和华与我们同在，不要怕他们”（民 14:9）。10 个探子看到迦南人之后

回来报告说：“我们在那里看见亚衲族人，就是伟人，他们是伟人的后裔。据我们看自己就如蚱

蜢一样，据他们看我们也是如此”(民 13:33)。以色列百姓的眼中迦南人是伟人，而自己就

像是蚱蜢一样渺小，就开始自暴自弃。他们在严重的自卑感驱使下，背弃了神、自己、自己

的民族。他们还没等开战就举手投降了。人以前的那些负面经历，往往会引起“恐惧周期”

的开端之“对失败的恐惧”。

举个例子，假设有一人小时候为了筹学费，挨家挨户去拿肥皂或洗涤剂去卖时遭遇了失

败。他长大后遇到类似的情况时就会感到胆怯。如果他是一个需要给客户打电话的推销员，



176

或者是需要探访各种家庭的一个牧师，那么童年的失败自然而然地就会给他带来胆怯。出于

害怕被拒绝的胆怯，会使人一事无成。我们若是不能克服对失败的胆怯，就无法向前迈进一

步。信心能够使我们从失败的惧怕中得到自由。约书亚和迦勒说迦南地的伟人就是他们的食

物。十个探子看到迦南地伟人之后说自己像蚱蜢，但迦勒和约书亚却说看他们就是自己的食

物。‘蚱蜢和食物’岂有可比性呢? 这乃是约书亚和迦勒基于信心而认为可以轻松征服迦南

地的，充满确信的告白。

不可背叛耶和华

“但你们不可背叛耶和华”(民 14:9)。背叛耶和华就是意味着不信耶和华的应许，拒绝

耶和华的旨意，去行恶事。很早之前，耶和华神的旨意就是应许以色列人迦南地，把他们从

埃及救赎出来，并在迦南地建立圣洁的国度。神的旨意必要成就，任何人也都不能改变或破

坏神的旨意。人不可违抗父母，长辈，主的仆人，神的旨意。尤其，无论是谁，在任何情况

下也都不能犯下背叛神的人生最大的错误和罪恶。背叛耶和华的 10 个族长和以色列人，都

倒毙在旷野里了。背叛的结果就是死亡和灭亡。“...有耶和华与我们同在，不要怕他们”（民

14:9）。约书亚和迦勒之所以能理直气壮地说大话，乃是基于他们相信“耶和华与他们同在”

的信心。我们对此称之为是‘以马内利’。我们和亲爱的朋友、家人、圣徒在一起时也都会

倍感开心、幸福，都能不由得生出力量，何况有创造天地的全知全能的神同在，还惧怕什么

呢？今天，神仍然愿意与我们的家庭、事业、教会同在，与我们所有人同在。

我听见了他们所发的怨言

“这恶会众向我发怨言，我忍耐他们要到几时呢？以色列人向我所发的怨言，我都听见了”

（民 14:27）。这乃是神说的话。我们一切抱怨、不满的声音，神都会听见。即是这样，我

们还要发出抱怨之声吗？神都会听到并会记录在案。各位！我们和某人聊天，通电话时，若

是知道正在被录音的话岂能说话不小心呢？你认为谁也听不到而随意乱讲的话，若是都被录

下并公开的话岂不是很丢人呢？想一想是不是很可怕呢？神会记住我们所有的声音，尤其会

记下我们所有的抱怨和怨恨。日后，当我们站在神的审判台前时，我们的言语将会在审判台

前重放。

我必要照你们达到我耳中的话待你们

“你们告诉他们，耶和华说：‘我指着我的永生起誓：我必要照你们达到我耳中的话待你们。

你们的尸首必倒在这旷野，并且你们中间凡被数点、从二十岁以外向我发怨言的，必不得进我起

誓应许叫你们住的那地；惟有耶孚尼的儿子迦勒和嫩的儿子约书亚才能进去”（民 14:28-30）。

这是神的话，是神为自己起誓所说的话，神必会说到做到。10 名探子说：“必不能进入迦南

地。”结果，就照着他们所说的他们都没有进入迦南地。以色列会众听过十个探子所报的恶

信之后说：“巴不得我们早死在埃及地，或是死在这旷野。”结果，他们都倒毙在了旷野。探子

窥探回来的那四十天，每天算一年，他们在旷野里漂流 40 年的结果，二十岁以上的成年人

都倒毙死在旷野里了。但那些 20 岁以下没有污垢的年轻人却都进入了迦南地。另外，约书

亚和迦勒说：“我们可以征服那地。”结果，约书亚和迦勒虽然是在 20 岁以上却仍旧进入了

迦南地。这是照着他们所说的来成就的。可见言语何等可怕，我们一定要谨慎自己的言语。

言语和人格是成正比的

各位！我们看看周围就会发现，一个人的言语和他的人格是成正比的。一个人的言语会

造就他的人生。即，一个人的言语怎样，他的人生就会怎样。大家正在建造什么样的房屋呢？

大家说信心的言语就是在建造信心的房屋，若说盼望的言语就是在建造盼望的房屋，若说仁



177

爱的言语就是在建造仁爱的房屋。但是，我们若说一些负面的、批判性的言语，就只能建造

出将要破碎的批判性的房屋。我们不妨看一下我们的周围。你能看到常说绝望之话的人过着

有盼望的生活吗？你能看到常说粗话的人过着温柔精致的生活吗？这样的人岂不是生活都

很艰难。你见过把脏话挂在嘴边的人过着圣洁的生活吗？你见过常说负面话的人过着积极的

生活吗？你见过常说不信之话的人在过信仰生活吗？你见过诽谤成性的人得到过别人的称

赞吗？你见过口吐藐视他人之话的人受到他人的尊敬吗？人就是吃自己嘴唇的果实而活的。

所以才会说，智者的舌头，如同良药。言语是有技术力量的。常说良善的言语，心也会变得

良善；常说坏话的，心也会变得邪恶；常说淫秽之话的，心已经淫秽了。言语真的很重要。

原本没有任何淫乱想法的人，听多了旁边的人说的淫乱言语，就难免心生淫念。

言语上有权柄

神乃是藉著话语创造了天地（创 1章，来 11：3）。人的舌头之所以有权势，乃是因为

人是照着拥有全能的话语能力的神的形象造出来的。神将管理一切受造之物的权柄都赐给了

人类。神把人类当作了万物的灵长。但因着人类不顺从神的话，受到邪恶之蛇的引诱，被撒

旦夺走了这一切权柄（路 4：6）。耶稣禁食 40 天之后受到魔鬼的试探时，魔鬼向着耶稣喊

到，“你若你若俯伏拜我，我就把这一切权柄都赐给你”。魔鬼的意思是只要耶稣拜他，他就

会把所有的权柄都赐给耶稣。但耶稣藉着在十字架上代替我们的罪流血，受死，第三天又从

死里复活，把那被夺走的一切权柄又夺了回来。现在，我们一切信的人都拥有了主耶稣夺回

的权柄。我们需要知道这个奥秘。所以，无论我们说什么也都不是我们的话，而是宣告神有

权柄的话语。正如，神藉著话语创造天地，耶稣命令风浪止息那样，现在我们儿女的口也是

有权柄的。

我们的舌头上有结出的果子

“生死在舌头的权下，喜爱它的，必吃它所结的果子”(箴 18:21)。意即，随着我们使用

舌头的方式不同，也会结出不同的果子。自然世界和属灵世界各有各的栽种和收取的法则。

即，我们说出什么话就会收获那嘴唇上的果实。神也说到，“我造就嘴唇的果子”(赛 57:19)。

即，我们人生的果实，比起我们生活的环境、外貌、财产等，更多的是基于我们说出的话结

出来的。常说积极而良善之言的人，必因那善言收获善果。圣经里记载了许多藉着良善智慧

的话语收获好果子的人。亚比该用智慧的话说服了被激怒的大卫，使他没有在愤怒之下去杀

人（撒上 25：24-31）。巴拿巴解除了耶路撒冷教会对保罗的怀疑，使保罗得以参与到世界

宣教当中。圣经中也有很多因用嘴不当而受到很大伤害的人。士师耶弗他因匆忙许愿而牺牲

了自己的女儿。巴比伦的官吏们本想陷害但以理，结果却反倒被扔进了狮子洞里。加百利天

使向施洗约翰的父亲祭司长撒迦利亚显现并告诉他神要赐他儿子时，曾在神的启示面前说出

了消极否定的话。“撒迦利亚对天使说：‘我凭着什么可知道这事呢？我已经老了，我的妻子也

年纪老迈了’”(路 1:18)。撒迦利亚为此成了哑巴，直到神的预言成就为止一直不能开口说

话。就像如此，舌头的影响是巨大的。所以，我们应该谨慎自己的言语。

爱迪生（Thomas Alva Edison）上小学三个月，他的妈妈就收到了老师的退学通知。原

来，老师在课堂上教他 1+1=2 的时候，爱迪生却坚持说 1+1=1。另外，班里的孩子们也跟着

起哄，严重影响了课堂秩序。老师为此不得通知爱迪生的妈妈把孩子领回家去。于是，当身

为小学教师的母亲问爱迪生为什么说 1+1=1 的时候，爱迪生回答说两个火种合在一起就是一

个，两滴水合在一起就是一滴水。爱迪生还说到，如果有一只老虎遇见了一只兔子，若是问

有几只动物时答案也是一只。因为，老虎吃了兔子，所以只有一只。母亲听过爱迪生的回答

之后才理解爱迪生。于是，母亲便开始亲自教爱迪生，最终使他成为了世界级的科学发明家。

爱迪生虽然在别人看来像是又蠢又笨，但他因为有一个母亲期待他可以做得很好，并能够认



178

真听取他的解释，才使他发挥出了天才的禀赋。我们将会因我们所说的话而在审判的日子里

受到审判（太 12；36）。所以，大卫才会祷告说：“耶和华啊，求你禁止我的口，把守我的嘴”

(诗 141:3)。可以说，这样的祷告不仅是大卫也是我们必须要献上的祷告。

我有多富有？

丈夫在外面辛辛苦苦地挣钱回来交给妻子当生活费时，妻子若是嫌少而不屑一顾的话，

丈夫岂不会很伤心失望呢？对爸爸妈妈来说，即使放在眼中都不会感觉到被疼爱的孩子，若

是顶撞父母说‘为什么生了他这样倒霉的家伙’的话，父母的天岂不会像塌了一样呢？神的

儿女自己藐视自己贫穷而轻看自己的话，就是轻看耶稣。如果神的孩子藐视自己，认为自己

是穷人，就等于藐视耶稣。自从亚当以来所有人都犯了罪，而罪的工价就是死。若不流血罪

就不得赦免，所以神就用耶稣基督的宝血为我们污秽的罪支付了罪价。“岂不知你们的身子

就是圣灵的殿吗？这圣灵是从 神而来，住在你们里头的；并且你们不是自己的人，因为你们是

重价买来的，所以要在你们的身子上荣耀 神”(林前 6:19-20)。已经接待耶稣基督为主的我

们的身体，现在就不再是我们自己的身体，而是用主的血所买赎的，有神的灵内住的圣殿。

所以，我们都是连接在耶稣基督身上的肢体。因此，我们若是轻看自己的话，作我们主人的

耶稣就会悲伤了。我们乃是用耶稣的宝血买赎的，有了耶稣身价的，“无限昂贵的存在”。所

以，凡是接待了耶稣为主的，就是永远的无限富有的富翁。我们如此以耶稣的视角来正视自

己时，耶稣才会很高兴。我们将来所要得享的“复活的价值”有多大呢？如今人们为了健康

和长寿，女性为了美容而在不惜投入数不清的金钱。但人最终还是会变老变丑，也都会死。

那么，复活之人的价值是多少呢？属灵的，荣耀的，永生的，像主形象的身体，是何等珍贵

呢？

耶稣的价值要比整个宇宙还大，具有无穷大的价值。我们既然得到了属灵的身体，那么

我们在基督里的这财产清单会有多大呢？我们现在虽然是披戴肉身而活，但我们里面的灵人

正在变成属灵的身体。当我们复活的时候就会和基督的形象一样。约壹 3:2 里记着说：“亲

爱的弟兄啊，我们现在是 神的儿女，将来如何，还未显明；但我们知道，主若显现，我们必要

像他，因为必得见他的真体”。所以，世上再富有的人也无法与我们在耶稣里白白得着的将来

要复活的身体相提并论。人就是赚得全世界，赔上自己的生命，有什么益处呢？因此，拥有

复活荣耀的我们，乃是永远的无限富足的富人。

无比贵重的永恒的冠冕

另外，照着我们所作的工还会有天国的赏赐。耶稣说：“看哪，我必快来！赏罚在我，要

照各人所行的报应他”(启 22:12)。天国的冠冕是永恒的荣耀，所以具有无限大的价值。

所以，摩西才会因着信而把天国的赏赐看作比埃及一切财宝更宝贵。“他看为基督受的凌辱，

比埃及的财物更宝贵，因他想望所要得得赏赐”(来 11:26)。

承受天国的乃是无比富有的人

最近英国《泰晤士报》所评选的“全球最贵的房子排名榜”中，印度富豪穆克什·安巴

尼（Mukesh Dhirubhai Ambani）的价值 66 亿人民币的宅邸名列榜首。位于印度孟买市的‘安

提拉’“Antilla”全长 173 米，共 27 层，可以将城市和大海尽收眼底。但即使如此昂贵的

宅邸也不会存到永远，更不能与天堂的房价相比。耶稣又说：“你们心里不要忧愁，你们信 神，

也当信我。在我父的家里有许多住处；若是没有，我就早已告诉你们了；我去原是为你们预备地

方去。我若去为你们预备了地方，就必再来接你们到我那里去；我在哪里，叫你们也在那里”(约

14:1-3)。我们现在即使没有房子也没关系，因为我们有神亲自建造的永恒的天国的房屋。

天国荣耀的房屋价值是多少呢？你还因为在世上没有房子而认为自己是贫穷的，或者因为房



179

子太小而在忧心忧虑吗？这些都是随着岁月的流逝而只能坍塌和归于无有的东西。但我们要

永远居住的天国的荣耀之家（启 21：）却是永恒的，价值无限大的房屋。

启 22：1-5 里记着说：“天使又指示我在城内街道当中一道生命水的河，明亮如水晶，从

神和羔羊的宝座流出来。在河这边与那边有生命树，结十二样果子，每月都结果子，树上的叶子

乃为医治万民。以后再没有咒诅。在城里有神和羔羊的宝座；他的仆人要事奉他。也要见他的面。

他的名字必写在他们的额上。不再有黑夜，他们也不用灯光、日光，因为主 神要光照他们。他

们要作王，直到永永远远。”

这就是我们将会居住的天国之家的完全幸福的环境。天国之家的周边环境就是如此壮观

和荣耀的。美国的《福布斯》在 2013 年 3 月 4 日公布，全球的第一富豪就是墨西哥人卡洛

斯·斯利姆（Carlos Slim Helu）。他的年龄是 74 岁，直至 2013 年 3 月为止他的净资产达

到了 730 亿美元。如果他把所有的财产都通过律师继承给了他的孩子，那么有谁会看他的孩

子们是贫穷的呢？他的儿女们又岂能看自己是穷人呢?各位！我们已经完成了比世上的法律

程序更加可靠而永恒的继承程序。得救的福音，宣告的就是信了耶稣基督就有圣灵内住在里

面。这叫做“以圣灵为印记”。弗 1:13 里记着说：“你们既听见真理的道，就是那叫你们得救

的福音，也信了基督，既然信他，就受了所应许的圣灵为印记。”这句话所含蓄意思就是赐给

神儿女的承受产业的保证。圣灵进入我们里面是为了保证神所应许的祝福，包括被拣选为神

的儿女，藉着耶稣的血得蒙赎罪等，确确实实地属于我们。若是说自己是神的儿女却不认为

自己富足，那么就说明得救的信心很小或是没有，亦或是在说谎。

启 21：2 里记着说：“我又看见圣城新耶路撒冷由 神那里从天而降，预备好了，就如新

妇妆饰整齐，等候丈夫。”女性一生中打扮得最漂亮的时候就是出嫁的时候。神为我们所预备

的新耶路撒冷，也就是为我们预备的天国的房子，就像是新娘为丈夫妆饰整齐一样。启

21:3-5 里记着说：“我听见有大声音从宝座出来说：‘看哪！神的帐幕在人间。他要与人同住，

他们要作他的子民；神要亲自与他们同在，作他们的 神。神要擦去他们一切的眼泪。不再有死

亡，也不再有悲哀、哭号、疼痛，因为以前的事都过去了。’坐宝座的说：‘看哪！我将一切都更

新了。’又说：‘你要写上，因这些话是可信的，是真实的’”。天国乃是何等幸福荣耀的居所呢?

现在神已经为我们预备好了这样的居所。

我们有多富有呢?

所以，认为并说神的儿女不富有的就是说谎。因为，我们是万王之王的儿女和继承人，

理所当然要把我们当做大富豪，有无限福气的人。弗 1：3 里记着说：“愿颂赞归与我们主耶

稣基督的父 神！他在基督里曾赐给我们天上各样属灵的福气”。基督里一切属灵的福气都是

属于我们的。基督徒连属于自己的是什么都不知道的话，那就是人生的悲剧。“我的民因无

知识而灭亡”(何 4:6)。我们若是看到自己拥有的一切而感恩的话，就会变得幸福起来。我

们在耶稣基督里有了永生，成了有耶稣身价的人，得到了天国的黄金屋和荣耀。原本要下地

狱的罪人，藉着恩典白白地拥有了这一切恩赐，若不能凡事感谢神的话，岂不是良心坏掉了

吗？一个永远的富翁若是看见那些因为不信神而连当纳的十分之一都没有献上的盗贼所拥

有的赃物就羡慕或泄气的话，精神岂不是有问题呢？狗都认识给自己食物的主人，而作为万

物的灵长，拥有灵魂的人类，若是不认识白白地赐下阳光、雨

露、新鲜空气却分文不取的创造主神，不认造物主神而不献上

当纳的十分之一和供物的话，就等同于是偷窃神的物的盗贼。

“人岂可夺取 神之物呢？你们竟夺取我的供物。你们却说：‘我

们在何事上夺取你的供物呢？’就是你们在当纳的十分之一和当献

的供物上。”（玛 3:8）



180

我们即使活到 140 岁，但与天国的时间相比，我们的人生也只不过像是银行职员把一捆捆钱

从这边移到那边的瞬间而已。我们若是看到银行职员挪动一捆捆金钱时就羡慕他或觉得他很

有钱的话，岂不是精神有问题呢？神看我们的时候乃是看作是在天国的时间。“我们从前也

都在他们中间，放纵肉体的私欲，随着肉体和心中所喜好的去行，本为可怒之子，和别人一样。

然而 神既有丰富的怜悯，因他爱我们的大爱，当我们死在过犯中的时候，便叫我们与基督一同

活过来（你们得救是本乎恩）。他又叫我们与基督耶稣一同复活，一同坐在天上”(弗 2:3-6)。

我是永远的无限富足的大富翁

“从此以后，你的名不再叫亚伯兰，要叫亚伯拉罕，因为我已立你作多国的父”（创 17:5）。

神为什么要给亚伯拉罕改名呢？神并没有说，我将来要立你作多国的父（未来型）。亚伯拉

罕和撒拉当时还没有孩子，以后也不可能生孩子。因为，当时亚伯拉罕已经一百岁，撒拉也

九十九岁了。神把没有的说成了像是已经有了（罗 4：17）。神说的是，“我已立你作多国的

父。for I have made you a father of many nations.”（完成型）。另外，亚伯拉罕也像

神一样，凭著信心把没有的说成了像是已经有了一样。

<问题>你每天是否承认并告白钱财的所有权是属于神的吗？

耶稣见他们的信心

*本文:可 2:1-12

“过了些日子，耶稣又进了迦百农。人听见他在房子里，就有许多人聚集，甚至连门前都

没有空地，耶稣就对他们讲道。有人带着一个瘫子来见耶稣，是用四个人抬来的。因为人多，不

得近前，就把耶稣所在的房子，拆了房顶，既拆通了，就把瘫子连所躺卧的褥子都缒下来。耶稣

见他们的信心，就对瘫子说：‘小子，你的罪赦了。’有几个文士坐在那里，心里议论，说：‘这

个人为什么这样说呢？他说僭妄的话了！除了 神以外，谁能赦罪呢？’耶稣心中知道他们心里

这样议论，就说：你们心里为什么这样议论呢？或对瘫子说‘你的罪赦了’，或说‘起来，拿你

的褥子行走’，哪一样容易呢？但要叫你们知道，人子在地上有赦罪的权柄。就对瘫子说：‘我吩

咐你起来，拿你的褥子回家去吧！’那人就起来，立刻拿着褥子，当众人面前出去了。以致众人

都惊奇，归荣耀与 神，说：“我们从来没有见过这样的事。”

1)这个世上有很多人想来到耶稣这里，但靠自己却不能出来。本文中的瘫子是用什么方法来

到耶稣这里的？(3 节)

2)来见耶稣的瘫子和他的朋友们遇到了什么障碍？(4 节)

3)你有没有为了治好患病的朋友而不遗余力地付出辛苦和舍己的爱呢？

4)5 节里记着说：“耶稣见他们的信心”。他们的信心是怎样的呢？（4 节）

5)耶稣见他们的信心之后，对瘫子说了什么呢? (5 节)

6)通过 5 节可知，医治瘫子之前先罪得赦免，对我们有什么启示呢？

7)当瘫子站起来拿着褥子在众人面前出去时，人们的样子是怎样的？（12 节）

8)你是否有不顾颜面，不惜拆掉别人的屋顶也要见耶稣的信心呢？

9)你是否有过因遇到障碍而放弃 Q.T 或祷告的时候呢？

10)你是否有过因你的信心而使身边的人惊奇并荣耀神的时候呢？

让耶稣惊讶的大信心

*路 7:1-10

“耶稣对百姓讲完了这一切的话，就进了迦百农。有一个百夫长所宝贵的仆人，害病快要



181

死了。百夫长风闻耶稣的事，就托犹太人的几个长老，去求耶稣来救他的仆人。他们到了耶稣那

里，就切切的求他说，你给他行这事，是他所配得的。因为他爱我们的百姓，给我们建造会堂。、

耶稣就和他们同去。离那家不远，百夫长托几个朋友去见耶稣，对他说，主阿，不要劳动。因你

到我舍下，我不敢当。我也自以为不配去见你，只要你说一句话，我的仆人就必好了。因为我在

人的权下，也有兵在我以下，对这个说去，他就去。对那个说来，他就来。对我的仆人说，你作

这事，他就去作。耶稣听见这话，就希奇他，转身对跟随的众人说，我告诉你们，这麽大的信心，

就是在以色列中我也没有遇见过。那托来的人回到百夫长家里，看见仆人已经好了。”

1)百夫长是怎样认识耶稣的呢?

2) 百夫长是把他仆人的病与什么相提并论的呢？

3)9 节里所说的，“我告诉你们，这麽大的信心，就是在以色列中我也没有遇见过”，是什么意

思呢?

我们通过百夫长所学到的大信心是什么？

真正重要的乃是能够拥有把神看成是神的灵眼。真正的信心不仅是知道神是谁，而且还

会有非常亲密的关系。耶稣因为与天父非常亲密，所以看到野地里的百合时就会从中看到神，

看到神的能力完全被百合花，被自然原则遮住了。所谓奇迹事件就是把那遮挡的窗帘撕开的

事件。因为主与父神亲近，所以才会看到这些。例如，在风浪汹涌的海面上行使的船上睡觉

的主，与他那些惊慌失措的门徒们有什么不同呢？门徒们看不见风浪中的神的手。因为，他

们与神关系不够亲近。但耶稣在风浪中看到的却是神的手。因为，他与父神亲近。他看到，

神在摇起风浪如同慈父在摇起摇篮，所以才能在小船这个摇篮中沉睡。但我们因为感受不到

神的手（因为我们不了解神，离神很远），所以才会在摇篮上惊慌失措。我们若是能够正确

认识到神是全知全能的神，然后再去看问题时，问题也就算不得是问题了。但我们若是单看

问题时，就会因看到问题像泰山一样大而会疲惫不堪。

【研究与讨论】

1.你是否会相信并告白说自己是永远的无限富有的人而活呢？

2.我们怎样才能拥有大信心呢？（参考：路 17：5，罗 10：17）



182

应用 & 作业

当认识到的

当感恩与

赞美的

需要调整的

当实践与

顺从的

需要祷告的

作

业

背诵经文
●圣灵-徒 1:8

●得胜-林后 2:17

读 经 徒 1:4-8

祷 告 主啊! 今天也让我被圣灵充满!

读书与其他



183

引人思考的遇到故事

有一次，穆迪先生在证道中向听道的信徒们提问到，怎样才能抽净杯子里面的空气。对

此，有人回答说：“用气泵抽就行了。”这时穆迪先生笑着说：“这样做，真空时杯子就会碎

了。”穆迪先生听过许多错误的回答之后，微笑着拿起水壶向杯子里倒满了水之后说：“大家

看一下，是不是一点空气都没有了。”当所有人都点头叹服的时候，穆迪先生教导说，基督

徒想要在生活中像抽净空气一样除掉罪是不可能的，唯有藉着圣灵充盈才能除掉罪并活出胜

利的生活。

圣灵与门徒训练

耶稣做了三年的门徒训练。他是以圣灵充满来完成的门徒训练。因此，圣灵充满是门徒

训练的最后阶段。因此得到的结论就是，门徒的教育和训练若没有圣灵就没有任何用处。所

以，耶稣才会吩咐门徒们没有得到圣灵之前不要离开耶路撒冷。“我要将我父所应许的降在你

们身上，你们要在城里等候，直到你们领受从上头来的能力”(路 24:49)。“耶稣和他们聚集的

时候，嘱咐他们说：‘不要离开耶路撒冷，要等候父所应许的，就是你们听见我说过的。约翰是

用水施洗，但不多几日，你们要受圣灵的洗。’他们聚集的时候，问耶稣说：‘主啊，你复兴以色

列国就在这时候吗？’耶稣对他们说：‘父凭着自己的权柄所定的时候、日期，不是你们可以知

道的。但圣灵降临在你们身上，你们就必得着能力；并要在耶路撒冷、犹太全地和撒马利亚，直

到地极，作我的见证’”(徒 1:4-8)。若没有圣灵充满，门徒训练就算不得是门徒训练。圣灵

乃是耶稣升天以后差来代替他的神，若没有圣灵就什么也做不了。“我是葡萄树，你们是枝子；

常在我里面的，我也常在他里面，这人就多结果子。因为离了我，你们就不能做什么”(约 15:5)。

所以，我们为了成为圣灵充满的门徒，首先要认识和相信圣灵。我们一定要相信，圣灵所在

的地方就是教会，圣灵作工的地方就是神的殿。我们要完全信靠圣灵。我们若是不完全依靠

圣灵而靠着自己的能力进行门徒训练时，只能归于失败。流泪的祷告能造就出耶稣的门徒，

流泪的地方会有圣灵的作工。我们要铭记这样的事实，而要渴慕圣灵。这样，圣灵首先就会

第

十

四

课

圣灵充满的门徒

本文 徒 1:4-8 背诵经文
●圣灵-徒 1:8

●得胜-林后 2:17

作业检查

检查标识 完成=○ 部分完成=△ 没做=×

读经

默想与背诵

实习与其他

复习问题
1.百夫长因着有了怎样的信心才使得耶稣希奇呢?

2.真信心是什么?

学习目的
1.帮助学员成为圣灵充满的基督门徒。

2.靠着圣灵的帮助接受门徒训练。



184

感动并充满我们。

重生是从罪的刑罚中得到永远的赎罪。重生的圣徒就会拥有圣洁的品性，但还要把住在

里面的罪、苦毒、邪情私欲等都钉在十字架上，每日每时每刻（林前 15:31）都需要心灵的

割礼（申 30：6）。重生的基督徒若要胜过圣洁的三大仇敌撒旦、罪、旧人旧性，在世界里

分别为圣，脱去旧人，胜过罪的话，就必须得到圣灵充满（圣洁的恩典）的恩典。所谓“圣

灵充满”就是意味着浸入圣灵之中，藉着圣灵自身而像浇油或水一样接受圣灵的洗礼。这当

然是基于基督的受死和复活，又是在基督得到荣耀升高之后所成就的恩典（约 7：39）。神

的右手抬举耶稣，他就从父那里接过所应许的圣灵像倒水一样浇灌下来，就像用水施洗一样

用火施行了洗礼（徒 2：33，太 3：11）。圣灵充满是靠着耶稣基督的宝血，凭著信心得到的

恩典，乃是内在藉着圣灵洁净心灵（徒 15：8-9），外在结出圣灵的果子并显明属天的能力

与恩赐的恩典。

父神所应许的

使徒行传的开头记着说：“耶稣和他们聚集的时候，嘱咐他们说：‘不要离开耶路撒冷，要

等候父所应许的，就是你们听见我说过的’”(徒 1:4)。

耶稣所嘱咐的有三样：

第一， “不要离开耶路撒冷”。

因为耶路撒冷这里‘有神的道’(诗 2:3,弥 4:2)。“并且人要奉他的名传悔改、赦罪的道，

从耶路撒冷起直传到万邦”(路 24:47)。

第二, “要领受圣灵的洗”。

这是指圣灵充满(徒 2:1-4)。120 名门徒因顺从就聚在一起学习圣经(徒 1:1-11),健全

了组织(徒 1:15-26)，同心合意地恒切祷告(徒 1:12-14)。

第三, “要等候父所应许的”。

这句话等同于解释使徒行传的一把钥匙。父所应许的乃是指圣灵(约 14:16-17)。神通

过旧约圣经，借着众先知赐下了两大应许。即，第一是要差来弥赛亚，第二是要赐下圣灵(赛

32:15,结 36:26-27,珥 2:28-29)。

神照着应许所差遣的弥赛亚就是基督，就是拿撒勒耶稣。这就是福音书的见证。藉着基

督来到所成就的「都成了」的救赎，便开始了圣灵的事工，开始了临到信之人心中的神国。

使徒行传就是记录了，接受福音成为圣灵之殿（林前 6：19）的神国从耶路撒冷开始不断向

地极扩张的宣教报告书。

1.教会的属灵活动与门徒化的关系

↓ 交际 ↓ 训诫 ↓ 礼拜 ↓事奉 ↓圣礼

圣灵运 祷告运动

初信者 →长成基督的身量

话语运动 传道运动

↑学习圣经 ↑各种聚会 ↑个人牧会 ↑门徒训练 ↑宣教事工

教会的灵性当要追求通过礼拜和各种聚会、祷告会、学习圣经、门徒训练、事奉等，品

尝到神的临在与灵人的更新变化，直至长成满有基督的身量为止。另外，教会还要让所有的

属灵活动成为唤起神生命的 4大灵性运动而继续燃烧下去（路 12：49）。

①圣灵运动 - 这是使神的灵圣灵真正成为牧会主体的运动，是藉着总是承认并欢迎圣灵，



185

与圣灵交通，顺服圣灵，让圣灵在教会内外尽情作工的运动。

②祷告运动 - 这是为了让圣灵临在、运行、作工、交通、统治而祷告的运动。虽然可以随

时祷告，但还是要区分时间定时祷告。一般信徒每天至少要祷告一小时以上（太 26：40），

教会工人每天要祷告两小时以上（徒 3：1）。

③话语运动 - 这是藉着有神膏抹的证道和圣灵的帮助，学习和遵守神话语的运动。每个基

督徒要么学习，要么教导，总要二选一。徒 14:21 里记着说：“对那城里的人传了福音，使好

些人作门徒；就回路司得、以哥念、安提阿去”。保罗和他的团队成员们巡游四个都城，通过

有组织地进行大众传道聚会得到了很多悔心者和门徒。但在这里所显明的大轮廓是藉着传福

音的布道取得了使多人作门徒的果实。这样看来，使人作门徒的方法通过证道也是可行的。

要让神的灵通过圣经来教导信徒。

④传道运动 - 这是通过天天传扬，宣讲，教导福音来使人得到耶稣基督生命的运动。教会

要鼓励信徒像撒玛利亚女人那样听完福音之后随即就出去传福音，也要像耶稣设立 70 人传

道队那样，以有传道恩赐的人为中心来进行有传道教育、训练、实习的传道特工队事工。

期代教会得胜与复兴的秘诀

神国不仅仅是在天上的国度（天国），也是已经可以并且需要在这地上经历到的实体。

耶稣作为神完全的自我启示，之所以来到这地就是为了让天上的神国临到这地上。使徒保罗

一边活出了显明神国的生活，一边传播了神国。“他们来了，保罗就说：‘你们知道，自从我

到亚西亚的日子以来，在你们中间始终为人如何，服事主凡事谦卑，眼中流泪，又因犹太人的谋

害，经历试炼’”(徒 20:18-19)。“放胆传讲 神国的道，将主耶稣基督的事教导人，并没有人

禁止”(徒 28:31)。

那么，今天我们应该如何生活呢？如果我们希望使徒行传的事工在今天仍旧继续延续下

去，我们是不是也应该宣告耶稣所说的神国，并要在这地上显出神国呢？现在，若是永恒的

主在我们里面，我们就要活出显明主的生活。你今天的生活是像施洗约翰那样的旧约生活，

还是五旬节之后的耶稣门徒的生活呢？我们要藉着伴随神迹来证实所传的道，见证耶稣是基

督。“门徒出去，到处宣传福音。主和他们同工，用神迹随着，证实所传的道”(可 16:20)。

但我们是不是像施洗约翰那样，长时间里只是高喊了真理话语呢？施洗约翰是旧约的最后一

位先知，是没有经历过新约的主的仆人，所以主才会说在天国里最小的也要比他大。“我告

诉你们，凡妇人所生的，没有一个大过约翰的；然而 神国里最小的比他还大”(路 7:28)。耶

稣的名乃是意味着耶稣本身的存在。所以，有了耶稣的名就是属于耶稣了。我们有了耶稣的

名，属于耶稣的也就属于我们了。耶稣基督里有各样属天的美善。所以，大卫才会告白说：

“耶和华是我的牧者，我必不至缺乏”(诗 23:1)。

耶稣基督里面有永生、圣灵的恩赐、胜利、安息、救恩、治愈、圣洁、能力、富足等，

应有尽有。耶稣是完全拯救我们的主。今天有很多人说被圣灵充满了，但为什么会少有像初

期教会那样的脱离世界和罪的圣洁之人，也少有甚至能够爱仇敌的圣徒呢？你凭借什么认为

教会或基督徒甚至在道德方面都在受到世人的谴责呢？初期教会能够持续被圣灵充满乃是

在于“天天”，在于他们天天都同心合意地祷告，读经，教导，交际，传道，宣教。别忘了

“天天”，天天都要实践。像初期教会圣徒那样顺从（徒 5：32），信靠（约 7：39），寻求的

人，必会有圣灵持续的充满再充满，必会伴随圣洁的恩典和信仰的快速成长，也必会伴随各

样圣灵的恩赐和能力（林前 12：8-10；罗 12：6-8；可 16：15-18）。圣洁的恩典越大，就

越会渐渐地像一个小耶稣。“我们为这事作见证， 神赐给顺从之人的圣灵也为这事作见证”(徒

5:32)；“耶稣这话是指着信他之人要受圣灵说的。那时还没有赐下圣灵来，因为耶稣尚未得着

荣耀”(约 7:39)。



186

每天每时每刻

帖前 5:19-22 里记着说：“不要消灭圣灵的感动，不要藐视先知的讲论；但要凡事察验，

善美的要持守，各样的恶事要禁戒不做”。不消灭圣灵的感动就是使火不熄灭的方法，不藐视

话语，祭坛上的火才不会熄灭。我们要有靠着圣灵的祷告（弗 6：18）和感谢。祷告像是能

够使火燃烧起来的是风和油，而感恩就像是排风扇能够让火燃烧得更旺。因此，我们要常常

充满祷告和感谢。我们要藉著祷告在家庭、教会、宣教的禾场上筑起栅栏，撒下基督的宝血，

从邪灵当中得到保护。

大家不妨查找以下经文，看一看随着新约的实现而得到圣洁恩典的初期教会（徒 2：

42-43）每天过得都是怎样的信仰生活，然后再专注于“每一天”来默想一下，他们每天都

做了些什么。

①“他们（ ）同心合意恒切地在殿里，且在家中擘饼，存着欢喜、诚实的心用饭，赞美 神，

得众民的喜爱。主将得救的人（ ）加给他们。”(徒 2:46-47)

②“他们就（ ）在殿里、在家鶪不住地教训人，传耶稣是基督。”(徒 5:42).

③“于是众教会信心越发坚固，人数（ ）加增。”(徒 16:5)

④“这地方的人贤于帖撒罗尼迦的人，甘心领受这道，（ ）考查圣经，要晓得这道是与不是.....

于是在会堂里与犹太人和虔敬的人，并（ ）在市上所遇见的人辩论。”(徒 17:11, 17)

⑤“后来，有些人心里刚硬不信，在众人面前毁谤这道。保罗就离开他们，也叫门徒与他们分

离，便在推喇奴的学房（ ）辩论。”(徒 19:9)

初期教会的圣徒们在极大的逼迫下，仍旧冒着生命危险见证了主并赢得了与罪的争战，

充满了喜乐、爱、能力、喜悦，大大复兴了神的事工。他们在不到五十年的时间里就使以色

列、罗马和小亚细亚地区福音化了。其秘诀就在于‘天天’。最强的灵性就是有规律的灵性。

他们每天都在同心合意地祷告，读经，教训人，交通，传道，宣教。得到圣洁恩典的圣徒不

要忘记「天天灵性」，而要天天实践。顺从（徒 5：32），相信（约 7：39），寻求的人，必会

在持续的圣灵充满中得到圣灵的膏抹，并会伴随各样圣灵的恩赐与能力（林前 12：8-10；

罗 12：6-8，可 16：15-18）。随着圣洁恩典的加增就会渐渐像一个小耶稣，就会活出有能力

的生活(徒 5:32,约 7:39,路 11:3,林前 12:8-10,罗 12:6-8,可 16:15-18)。燔祭坛上不断燃

烧的火乃是代表着以色列人对神的献身、忠诚、爱。神看到那不断燃烧的火，就会确认以色

列百姓的奉献和忠诚，就会以恩宠保存他们。以色列人细心地保存了燔祭坛的火。他们在旷

野之旅中特意制作了盛火的器皿用于保存和移动火种。“坛上的火要常常烧着”（利 6：9），

这句话提醒了我们与神持续交通的重要性。主说：“我来要把火丢在地上，倘若已经着起来，

不也是我所愿意的吗”(路 12:49)。因此，我们现在要藉着被圣灵充满，成为爱之火、传道

之火、祷告之火、圣洁之火、信心之火、话语之火、权能之火、复兴之火、赞美之火、神的

火焰（来 1：7），得蒙神丰盛的恩典而向神尽忠。我们作为有君尊的祭司，每天都要藉着祷

告和话语出入圣所和至圣所，与神相见，竭力事奉神。祭司照着神的吩咐献祭时就会蒙神悦

纳（出 29：43）。

两种意义上的圣灵充满

初期教会复兴的另一个秘诀是教会和圣徒们得到了两种意义上的圣灵充满。我们理解使

徒行传需要一个重要的观点，那就是要正确理解两种不同性质的圣灵充满。神应许以色列人

的迦南地，在属灵上乃是预表丰盛的生命，就是圣灵充满。但圣灵充满也分为，为结出圣灵

果子而有的内在充满（ ）和为了神的事工而有的外在的充满（ ）。外在的圣灵

充满(Filled)这个词来自希拉语‘ ’，是指即将爆发的短暂的充满（例如；路 1：15

里的圣灵充满。‘从母腹里就被圣灵充满了（ he will be filled)’），就像充满气的气球和



187

充满电的蓄电池的充满，就是这样的充满。内在的圣灵充满（Full）乃是来自希腊语的 pler，

是指长期而持续的饱和状态（saturation）(例如：徒 7:55 里的充满。‘但司提反被圣灵充

满，定睛望天，看见 神的荣耀’)若要结出圣灵丰硕的果子，就必须要得到圣洁恩典，得到

圣灵内在的充满—颇尔列捏（ ）。约一 1:4 里的‘喜乐充足’就是颇尔列捏的充满

（ ）。即使心里充满了圣灵所赐的喜乐，心也不会爆裂。我们与主联合而被他充满的

也是颇尔列捏的充满。“你们在他里面也得了丰盛。他是各样执政掌权者的元首”(西 2:10)。

施洗约翰直至到死也没有得到圣洁的恩典，得到内在的圣灵充满之颇尔列捏( )。路

7:28 里记着说:“我告诉你们，凡妇人所生的，没有一个大过约翰的；然而 神国里最小的比

他还大”。这乃是因为旧约时代的最后一位先知施洗约翰只是得到了圣灵外在的充满之颇尔

列多（ ）。旧约时代的所有先知，都只是得到了这种外在的圣灵充满。洁净人心灵的

颇尔列捏的圣灵充满，乃是从五旬节的马可楼里开始的。在旧约中只是预言到了圣灵的内在

充满颇尔列捏（ ）（结 36：25-27）。约耳书里预言的是外在的圣灵充满（约 2：28）。

撒上 10：11-13 里言及的扫罗说预言，并不是因为撒但而是因为神的灵大大地临到扫罗才发

生的。但扫罗后来始终不肯顺从神，于是神的灵就离开了扫罗（撒上 16：14）。这是因为扫

罗得到的是圣灵的外在充满。扫罗曾经大大地被圣灵充满，得到的乃是外在的充满。圣灵外

在的充满就是这样是可以被消灭的。神通过圣经，比起圣灵外在的充满更多地着重言及了圣

灵的内在充满，就是圣洁的恩典。我们要明白神的心。我们作为跟随耶稣的门徒，比起圣灵

的外在充满，要更加注重得到圣洁的恩典，而致力于得到圣灵内在的再充满。

路加福音十章中的七十名传道队员，虽然圣灵还没有临在充满他们，耶稣仍旧对他们说：

“我已经给你们权柄可以践踏蛇和蝎子，又胜过仇敌一切的能力，断没有什么能害你们”(路

10:19)。70 门徒用主所赐的权柄，行使了使众鬼降服的能力和神迹。路加福音第九章里记

着说，耶稣赐给了十二门徒能力和权柄，制伏一切的鬼，医治各样的病（路 9：1）。我们要

知道，这十二门徒当中还包括后来卖主的加略人犹大。“耶稣叫齐了十二个门徒，给他们能力、

权柄，制伏一切的鬼，医治各样的病，又差遣他们去宣传 神国的道，医治病人”(路 9:1-2)。

加略人犹大曾经也是一个能够制服污鬼，医治疾病的大有能力和权柄的传道人。颇尔列多

（ ）的圣灵充满乃是用于事工的相当于器具一样的概念。

初期教会的两种圣灵充满

两种圣灵充满 特点 相关经文

圣灵的内在充满 颇尔列捏( ):圣灵的果子
徒 2:28,徒 6:3,徒 13:52,

罗 15:13,弗 5:18,约贰 1:12

圣灵的外在充满 颇尔列多( ):事工的器具
徒 2:4,徒 4:8,徒 4:31,徒 9:17,

徒 13:8

不管警察的权力有多大，若是没有能够对付歹徒的枪就没有任何用处。因此，我们也要

圣灵的内在充满

颇尔列捏（ ）

圣灵的外在充满

颇尔列多（ ）



188

圣灵所赐的工具，就是要得到圣灵外在的充满。这在为主作工的信仰生活中颇为重要。我们

要欢迎、渴慕、追求圣经里出现的各样圣灵的恩赐（哥林多前书 12 章，以弗所书 4 章，罗

马书 12 章）和圣灵的膏抹（林前 14：1）。圣灵外在的充满并不是一定会临到所有得到圣洁

恩典的，就是得到颇尔列捏的人（林前 12：29-30）。但我们要像耶稣的门徒们那样，为自

己，为教会，为传道，乃至为世界的福音化，也要爱慕和追求圣灵的外在充满的颇尔列多

（ ）。“他们恐吓我们，现在求主鉴察。一面叫你仆人大放胆量，讲你的道；一面伸出你的

手来医治疾病，并且使神迹奇事因着你圣仆耶稣的名行出来”(徒 4:29-30)。我们也要像耶稣

的门徒们那样，渴望充满能力和恩赐，并要为此恳切祷告。“祷告完了，聚会的地方震动，他

们就都被圣灵充满，放胆讲论 神的道”(徒 4:31)。就像如此，诚心奉主耶稣的名祷告的话，

得到圣灵内在充满并加以维持和渴慕的圣徒必会得到这等能力的充满再充满。得到圣灵内在

充满（ ）的人，不骄傲而会谦卑、温柔；得到圣灵的外在充满（ ）的人会有能

力。

以弗所教会的情况。

以弗所书第四章论及的是作为一个教会应有的有机统一性和成长（弗 4：1-16）。另外，

从四章第 17 节开始到第 6 章论及的是以教会为中心的基督徒生活。保罗在这里是把教会比

作基督的身体来说明的。所谓教会，虽然首先是指圣徒们聚会的有形的教会，但更为完全意

义上的教会并不是制度性的实体，而是作为超自然的实体，处于向着完成和来世成长和发展

的过程中（西 2：19）。耶稣所建立的教会是圣灵的殿（林前 6：19），是基督的身体（弗 1：

23）。教会作为有生命的有机体，继续成长才是神所治理的宇宙法则。正如父母希望自己的

孩子健康成长一样，神也希望教会能够健康成长。“惟用爱心说诚实话，凡事长进，连于元首

基督。全身都靠他联络得合式，百节各按各职，照着各体的功用彼此相助，便叫身体渐渐增长，

在爱中建立自己”(弗 4:15-16)。因此，教会成长乃是神的旨意。所以，真正与神同在的教

会必会有成长，而没有成长的教会必然是病态或死亡的教会。正如，得到了神的恩典却不能

靠恩典生活的就会软弱跌倒一样，神的教会若是不靠恩典生活的话也会受到试探或倒塌。无

论是人还是教会，若没有神的恩典就无法存在。人也好教会也好，充满神的恩典就会成长。

成长也分为量与质的成长。所谓教会的量的成长，就是指教会成员信徒数量的增长，所谓质

的成长就是指信徒在灵性上的成长。量的成长不一定会带来质的成长，但质的增长一定会带

来量的增长。所谓质的成长，就是指圣徒个人灵命成长，教会成熟为恩典的共同体而能够显

明神的荣耀。借着信耶稣为基督得到生命，并使这生命长成满有基督长成的身量的成长概念，

乃是整个圣经的讯息。“直等到我们众人在真道上同归于一，认识 神的儿子，得以长大成人，

满有基督长成的身量”(弗 4:13)。

因为教会是有机体，所以量与质的成长并不是分开的，而是同步成长的。我们从耶稣和

使徒们的事工上就能发现圣经中的教会成长。耶稣的门徒训练始终都与为教会带来成长的传

播福音联系在一起。耶稣为了质与量的全面成长尽了最大的努力。耶稣拣选十二个门徒之前

是致力于向大众和人群传福音的事工，连门徒训练采取的也是通过再生产来拯救更多人的指

数式成长模式（太 28：18-20，提后 2：2）。“你在许多见证人面前听见我所教训的，也要交托

那忠心能教导别人的人”(提后 2:2)。耶稣行神迹奇事也是出于为了让更多的人接触到福音

的策略。耶稣之所以用自己的血建立教会乃是为了传播神的国。耶稣是为了拯救将会灭亡的

世界而引向永恒的神的国，宣告神的荣耀，才创立了地上教会。教会成长的基础与合乎圣经

的动机乃是在于“人子来，为要寻找、拯救失丧的人”(路 19:10)这句话上。意即，教会成长

的目标就在于拯救世上未得救的人（彼后 3：9）。

太 28:19-20 里记着说：“所以，你们要去，使万民作我的门徒，奉父、子、圣灵的名给他

们施洗。凡我所吩咐你们的，都教训他们遵守，我就常与你们同在，直到世界的末了。”这是耶



189

稣升天之前命令门徒们的话。依照这话语，教会存续到主再来的日子乃是神的旨意。而且，

教会必须还要继续成长（参考：林前 3：6-9）。教会成长不仅仅是指教会的扩张。教会遵行

主的地上命令向万民传福音的的行为就是教会成长。因此，教会成长是神的命令。另外，教

会乃是复活的耶稣作为身体的头而通过圣灵活动的机关，圣徒们作为属于基督的人要运用从

神那里得到的一切属灵恩赐，担当起延续和发展基督事工的角色。这乃是在圣灵里的联合，

也是世上任何地方都没有的可贵的联合。当每个圣徒都通过他所领受的恩赐来帮助和侍奉其

他肢体时，教会作为基督的身体就会成熟和成长起来。因此，教会的事工首先应该是服从基

督的旨意，宣讲主的福音，见证基督。

成熟与建立

保罗指出了成熟和建立。即，各个肢体得到基督所赐的恩赐，在真道上同归于一，认识

神的儿子得以长成满有基督长成的身量上的成熟（弗 4：13、15）和建立自己上的建立（弗

4：16）。成熟和建立是通过“成全”（弗 4：12:）来成就的。这里的“成全”乃是意味着“武

装起来”（equip）。武装起来归根结底就是训练（discipline）。这样看来，教会就是让神所

立的工人（弗 4：11）作教练，并通过训练使平信徒成熟起来，得以长大成人，满有基督长

成的身量。使徒，先知，传福音的，牧师和教师等职分，都是“为要成全圣徒，各尽其职，

建立基督的身体”(弗 4：12)。我们在这里要注意一下训练的方向和顺序。训练的方向和顺

序是“人（圣徒）→事工（事奉）→教会（基督的身体）”。教牧者训练圣徒时，首先要训练

各圣徒成熟起来像耶稣。若没有把人训练成熟就交托事工的话，那么他所做的就不是建立而

是拆毁基督身体的事工了。一个人成熟后再让他承担事工时，他所做的就是建立基督的身体，

成就共同体完全的事工。受圣灵为印记乃是向全天下公开表明圣徒是属于神的。这是为了防

止邪灵（弗 2：1-2）侵犯圣徒的所有权而盖上的清晰的印章。圣灵的印记乃是直至“得赎

的日子来到”(弗 4:30)为止，始终都不会改变的确认。

圣灵的外在充满

对于圣灵的内在充满，我们已经在“圣洁的道路”上学习了很多，所以下面要更多地学

习一下圣灵的外在充满。一般来说，先接受圣灵的内在充满之后再接受外在充满是比较理想

的。因为，若是只有很强的外在充满而没有结出圣灵果子的内在充满的话，会很容易使人骄

傲，就会像哥林多教会信徒一样引起很多问题。

圣灵的恩赐

恩赐这一词的意思是气场（χάρισμα)，是指神所赋予的能力，是意味着礼物的

意思。因此，这恩赐的绝对主体乃是圣灵。“这一切都是这位圣灵所运行、随己意分给各人的”

(林前 12：11)。属灵的诸般恩赐乃是出于神的恩典和能力赋予各人，使人有资格做合理事

奉的一种能力。因为圣灵是内住在信耶稣基督的人里面（林前 12：12），而圣灵的恩赐是显

明圣灵的（林前 2：4,12：7），所以所有圣徒都得到了圣灵的恩赐（林前 12：7,11）。而且，

恩赐也是各不相同，都是圣灵照着自己的旨意所赐的（林前 12：4-7,11,18），乃是位于主

的身体教会肢体位置上的职分（林前 12：18）。另外，因为各人是肢体，所以都得到了部分

恩赐（林前 13：9-10，12：25）。

不是在信仰和人格上更成熟就会得到或显现更多的恩赐。因为恩赐乃是圣灵所赐的外在

能力，所以是爱慕和寻求的人得到的而不是信仰成熟了就会得到的。恩赐只是工具或武器，

与人格和果实并没有什么关系。实际上，虽然很多人都在爱慕，寻求，使用恩赐，但却少有

人基于爱的姿态和动机。因为有很多人虽然出现了很多部分恩赐，却因为品性或人格不足而

使人对恩赐持定否定或消极的态度。恩赐中止论者攻击最多的也正是有恩赐之人的品德和素



190

质问题。也有人虽然很爱慕方言的恩赐，但却因为对说方言的信徒或是其父母或家人的性格

实在不满意也就关闭了心门。我们的车有时会与开车之人的动机无关地撞到人而成为杀人武

器。但不会因为发生了这种事，所有人就会扔掉自己拥有的汽车。风险虽然依然存在，但因

为汽车带来的便利远远超了过风险，所以人们有了钱依旧还会买新车、好车。圣灵的恩赐目

的在于显明和见证耶稣是基督（徒 1：8）。若是忘记应该通过恩赐显现出来的耶稣，而把重

点放在了恩赐上，就会有可能陷入恩赐主义或神秘主义的诸般危险中。所以，我们总要显明

耶稣，抬举耶稣，夸耀耶稣，宣传耶稣，见证耶稣，歌颂耶稣。

要基于爱来使用圣灵的恩赐

使徒保罗强调了圣灵的恩赐，并劝勉要渴慕和寻求圣灵的恩赐，但同时又强调了要基于

爱的动机来寻求和使用圣灵的恩赐。“你们要切切的求那更大的恩赐。我现今把最妙的道指示

你们”(林前 12:31)。另外，哥林多前书 13 章被统称为是‘爱的篇章’。使徒保罗又劝勉说：

“你们要追求爱，也要切慕属灵的恩赐，其中更要羡慕的，是作先知讲道”(林前 14:1)。圣经

里会经常出现，把重要的内容放在中间来强调的时候。我们对此称之为是逆平行结构。使徒

保罗在哥林多前书十二章里说明了恩赐的种类，并说明了包括方言在内的所有恩赐对基督的

身体教会都很重要的事实。保罗最后又说到，‘你们要切切的求那更大的恩赐，我现今把最妙

的道指示你们’。最妙的道就是“爱的道”。所以，保罗是在 12 章和 14 章之间加入了 13 章‘爱

的篇章’，来强调了爱。保罗在林前 13：8 里说：“爱是永不止息。先知讲道之能，终必归于

无有；说方言之能，终必停止；知识也终必归于无有。”

那么，保罗所说的‘先知讲道之能，终必归于无有’的时间点是在什么时候呢?

难道是像恩赐中止论者的解释那样，是在圣经完成的时候吗？为此，诸般恩赐已经停止

了吗？还是在未来的某个时间点里终止呢?保罗在接下来的两节里说明了先知讲道和知识终

必归于无有的理由。“我们现在所知道的有限，先知所讲的也有限，等那完全的来到，这有限的

必归于无有了”（林前 13:9-10）。即，即将来讲道终必归于无有的理由就是部分而有限的讲

道最终要被完全的所取代。保罗在接下来的 12 节里继续说到，“我们如今彷佛对着镜子观看，

模糊不清，到那时，就要面对面了。我如今所知道的有限，到那时就全知道，如同主知道我一样”。

‘我们如今彷佛对着镜子观看，模糊不清’与‘就要面对面了’的正确解释为，我们在这一代

看得模糊不清，但到了耶稣再临时就可以面对面地看清楚了。启 22:4 在相同意思的脉络上

记着说，我们将来要在天国里见到神的面。即，“...也要见他的面”(启 22:4)。 约壹 3:2

里也记着说：“亲爱的弟兄啊，我们现在是 神的儿女，将来如何，还未显明；但我们知道，主

若显现，我们必要像他，因为必得见他的真体”。用古时模糊不清的青铜镜子部分观看和面对

面观看的对比，乃是指我们今天所拥有的不完全的知识与耶稣再临时我们所拥有的令人惊异

的完全的知识间的对比。“到那时就全知道，如同主知道我一样”，12 节的下半句也支持这样

的解释。那么，‘我如今所知道的有限，到那时就全知道，如同主知道我一样’，这句话是指新

约完成前后的时间呢，还是指耶稣再临的前后时间呢？我们也好，保罗也好，真的能够说因

为有了圣经所以能在我们生活的这一代里完全地知道一切吗？正确的解释应该是，保罗被圣

灵感动而本着讲道的恩赐消失不是在完成圣经记录而是在耶稣再临的时候这层意思上记录

的这句话。讲道的恩赐不会消失，直至耶稣再临为止一直都将会是有益于教会的必要恩赐。

不仅仅讲道的恩赐如此，新约所记载的所有圣灵的恩赐亦是如此。耶稣亲口说：“我实实在

在地告诉你们：我所做的事，信我的人也要做；并且要做比这更大的事，因为我往父那里去”(约

14:12)。

圣经讲到了耶稣的三大事工。即，教导（teaching）、传播（preaching）、治愈（healing）。

“信的人必有神迹随着他们：就是奉我的名赶鬼，说新方言，手能拿蛇，若喝了什么毒物，也

必不受害，手按病人，病人就必好了”(可 16:17-18)。这个应许是到什么时候为止呢？乃是



191

直到耶稣再临为止。

<提问>保罗在林前 11:1 里对所爱的圣徒们热切的希望是什么呢?
“你们该效法我，像我效法基督一样”(林前 11:1)。

<应用>我们要丢弃对恩赐的误解。我们什么时候会对恩赐有误解呢？

1)混淆恩赐和职位的时候。(徒 13:2-3)

2)把恩赐当做属世的智慧时。(林前 2:14)

3)认为只有特定的人才能得到恩赐时。(林前 3:21)

4)混淆恩赐和人格的时候。(林前 3:1-2,林前 9:27)

5)对恩赐的圣经话语无知的时候。(林前 12:1)

圣灵的恩赐与多样性(林前 12:14-31)

没有多样性的统一性很容易整齐划一。整齐划一往往会导致死亡。人生需要多样性和统

一性相互协调。人的身体死亡时，所有器官就会慢慢地全部停止工作，一切都变得一样了。

即，身体本身最终就变成了泥土。这样的事实，有助于说明一些教会和教会工人为何会越来

越软弱而在失去生命力。教会被削弱和失去生命的原因，就是没有足够的多样性来防止统一

性逐渐变成整齐划一。哥林多前书 13 章里说明了成熟能协调多样和统一性的事实。教会里

圣徒个人和整个组织之间的紧张关系只能通过成熟的信仰来解决。保罗以人的身体为例，对

于基督身体教会的多样性说明了三个重要因素。

人的身体为何有各具功能的众肢体？

第一，人的身体需要不同的功能来维系身体的生命，成长，发挥应有的作用（12：14-2）。

任何肢体都不能与其他肢体比较或对比。因为每个肢体都各有不同的功能，也没有一个

功能是无关紧要的。人虽然可以学会用手走路，但却都选择用脚走路。同样，也没有正常人

会用脚打字或吃东西。耳朵不能看见，眼睛也不能听见。人体的每个器官都各有各的功能。

岂能有人试着要用耳朵闻味呢？

第二，各肢体都知道彼此需要相互依存，从而增进统一性（12：21-26）。

一个身体上的肢体的多样性显示了神的智慧。各肢体都需要其他肢体的功能。任何肢体

都不能单独存在。当身体的一个部分切断与另一个部分的联系时，就会产生严重的问题，甚

至有可能会使人生病或失去生命。健康身体的各肢体都会相互协调，相互协作，即便身体出

现问题时，所有器官也会相互配合恢复原状。哪怕是片刻，一个肢体没有得到其他肢体的帮

助，该肢体的功能也会立即减弱，进而还会给整个身体造成严重的问题。我们都可以成为彼

此之间非常重要的存在。“身上肢体，我们看为不体面的，越发给它加上体面；不俊美的，越

发得着俊美。我们俊美的肢体，自然用不着装饰；但 神配搭这身子，把加倍的体面给那有缺欠

的肢体”(林前 12:23-24)。

第三，上帝的旨意是通过肢体之间的多样性来成就的（林前 12：27-31）。

赋予恩赐，赐下职分的乃是神。神不仅对他的全体子民，而且对每个教会也都有完美的

计划。我们虽然没有根据相信新约圣经里提到的诸教会拥有了所有的恩赐，但哥林多教会算

是特别地得到了很多恩赐的教会（林前 1：4-7，林后 8：7）。神会赋予每个教会所必要的一

切恩赐。

保罗在本文中表明，在恩赐中也有比其他恩赐更重要的恩赐。但这并不意味着恩赐有优

劣之分，和圣徒各自得到的恩赐都很重要的内容也不矛盾。因为，我们的身体上即有若是没



192

有就会多少有些不方便的部分，也有若是没有就无法生存的部分。

圣灵的恩赐种类

言及到圣灵的恩赐时，一般都会说有九种恩赐（林前 12：5-10）。但这并不是恩赐的全

部，而只是一部分而已。恩赐从广义上讲乃是指神为人类所建造的一切，从狭义上讲乃是指

执行特殊任务所需要的能力。圣灵的恩赐大致可分为一般恩赐和特别恩赐两类，但我们在这

里把恩赐合起来归为五类。

（1）一般恩赐：大多数基督徒都没有把阳光雨露当成恩赐，也没有感恩。但这些显然是神

白白地赐予我们的礼物。

（2）多种多样的恩赐：圣灵的恩赐可以分为很多种。如，智慧的言语，知识的言语，信心，

医病病，行异能，作先知，能辨别诸灵，说方言，翻方言（林前 12：8-10），使徒，先知，

教师（教导），帮助人的，治理事的（行政管理）（林前 12：28），劝慰（鼓励），救济，领导

才能（leadership），怜悯人，传福音，牧师（牧者：shepherding),款待(hospitality)(林

前 12:6-8;弗 4:11;彼前 4:9-10)，才干(craftsmanship:才能), 代祷(Intercession), 艺

能或创意传播(creative communication) (出 31:3; 提前 2:1-2; 诗 150:3-5)等。

(3)暂时的恩赐: “先知讲道之能，终必归于无有；说方言之能，终必停止；知识也终必归于无

有”(林前 13:8)。即，也有随着时间推移而改变或归于无有的恩赐。

(4) 常存的恩赐:“如今常存的有信，有望，有爱”(林前 13:13) 。圣灵所赐的基督教恩赐

中，恒久而本质的的恩赐是「信心、盼望、爱」这三种。

(5) 最为重要的恩赐: “其中最大的是爱”(林前 13:13)。哥林多前书 12 章中言及到了各种

恩赐。但所有的恩赐都必须要行在爱之上。无论是讲道还是医病，无论是智慧还是知识，若

不是出于爱神爱人的心去行的话就没有益处。任何恩赐都不能使用于谋求自己的利益上。方

言、天使的话、知无不言的知识、移山的信心、施舍一切的救济、焚身殉难等行为，若不是

基于爱神爱人而行的就没有益处（林前 13：1-3）。即使能说万人的方言并天使的话语，有先

知讲道之能，也明白各样的奥秘、各样的知识，而且有全备的信、移山的信心，也能将一切所有

都周济穷人、又舍己身叫人焚烧，但若不是基于爱神爱人而行的话，就没有任何益处（林前

13:1-3)。

圣灵临在的体验

神的能力不同于“同住”（with us）和“住在里面”（in us），乃是取决于“从上（with

power from on high）临到”（upon us）。“我要将我父所应许的降在你们身上，你们要在城里

等候，直到你们领受从上头来的能力”(路 24:49)。

圣灵的内住或充满乃是意味着住在我们里面的神的荣耀，就是意味着圣灵。圣灵会向我

们显示他的性情。因为圣灵“住在我们里面”，我们才可以与他进行深入的交通（祷告），我

们才能经历舍弃自己（旧人死去），结果就会显出丰硕的圣灵的果子（加 5：22-23）。伴随

能力的圣灵的膏抹不是为我们自己，而是为事工，为神的国和百姓，所显现的。我们与神的

亲密程度与从神那里得到能力的程度是成正比的。我们不要偏向于圣灵临在时身体发生的一

些现象。就如，跌倒、某种颤抖或摇晃、感觉热气、闻到香气或震动、像电流流过一样刺痛、

感光或头晕等等。我们也不要装作比别人得到的更多或是拥有的更多。神的临在，唯有藉着

信心，藉着对他的信靠。我们要凭信心领受，不要执着于表面现象，也不要拘泥于那些经验

或现象，而要单单求神的面。我们如此继续前进时，就会逐渐感受到神的荣耀。当圣灵降临

并充满时，就有可能显现各样的恩赐。

我们再一同仔细察看一下，在《圣经》中出现的诸般恩赐中，若是使用不当就容易引起争议



193

的哥林多前书 12 章中的 9 种恩赐。

1.启示的恩赐

1)知识的言语

之所以不说是知识的恩赐而说是“知识言语的恩赐”，乃是因为这是指在认识神的一切

的知识中，神只会启示愿意告诉我们的那部分话语。知识的言语，乃是指认识神（赛 11：2）

和主基督耶稣的知识（腓 3：8）。但是，得到了这个恩赐并不意味着得到了全部的全知全能

的神的知识。这知识也不是指一般学问或通过深入研究圣经所获得的渊博知识。

这个知识藏在哪里呢？

这个知识藏在耶稣基督里面。“所积蓄的一切智慧知识，都在他里面藏着”(西 2:3)。

我们要竭力认识耶和华，明白神的心意。圣经里记载了神的心，那就是阿加佩之爱。我们要

用这爱去看万物并作神的事。“来吧，我们归向耶和华！他撕裂我们，也必医治；他打伤我们，

也必缠裹。过两天他必使我们苏醒，第三天他必使我们兴起，我们就在他面前得以存活。我们务

要认识耶和华，竭力追求认识他。他出现确如晨光；他必临到我们像甘雨，像滋润田地的春雨”

(何 6:1-3)。

若没有认识神的知识时会发生什么事呢？

“以色列人哪，你们当听耶和华的话。耶和华与这地的居民争辩，因这地上无诚实，无良

善，无人认识 神。但起假誓、不践前言、杀害、偷盗、奸淫、行强暴、杀人流血，接连不断”

(何 4:1-2)。“我的民因无知识而灭亡。你弃掉知识，我也必弃掉你，使你不再给我作祭司；你

既忘了你 神的律法，我也必忘记你的儿女”(何 4:6)。以色列百姓因不认识耶和华而变得怎

样了呢？我们要追求知识言语的恩赐，这样就可以像耶稣那样能够知道人心和疾病状态。“耶

稣看见他躺着，知道他病了许久，就问他说：‘你要痊愈吗’？”(约 5：6)。

2）智慧的言语

即使有丰富的知识，但若是缺乏智慧的话就无法使用这些知识。智慧会使用和运用知识

来解决问题，带来祝福和胜利。智慧言语的恩赐和知识言语的恩赐一样，也不是人为的，而

是神的智慧藉着圣灵超自然的奇迹赐予圣徒，解决困难的环境或问题来荣耀神。所以，雅 1：

5里才会说要向神求这智慧。智慧的言语会在圣经研读或默想中，或在传话语时，或在劝勉

圣徒时，很容易显明。

<提问>通过提后 2:7 可知，凡事上的聪明，①会赐给怎样的人 ②在什么的时候
③从哪里而来呢?

“我所说的话你要思想，因为凡事主必给你聪明。”(提后 2:7)

读过弗 1:8 和腓 1:9 之后，说一说自己的感受。

“这恩典是 神用诸般智慧聪明，充充足足赏给我们的”(弗 1:8)。

“我所祷告的，就是要你们的爱心，在知识和各样见识上多而又多”(腓 1:9)。

3）辨别的诸灵

辨别诸灵的恩赐不是读心术。所以，我们不能叫嚷着说得到了辨别诸灵的恩赐来扰乱教

会。这个恩赐乃是分辨诸灵的恩赐。“亲爱的弟兄啊，一切的灵，你们不可都信，总要试验那

些灵是出于神的不是，因为世上有许多假先知已经出来了”(约壹 4:1)。这个恩赐不会归任何

人所有，也不能任意使用。这个恩赐乃是在邪灵打着说预言的旗号侵入时能够正确辨别的恩

赐，也是我们应当向神求得的恩赐。列王记上 22 章记着说，米该雅得到辨别诸灵的恩赐，正

确地说出了预言。徒 8：23 里记着说，彼得能够看出行邪术的西门正在苦胆之中，被罪恶捆



194

绑，就是出于得到辨别诸灵恩赐的结果。

(1)像耶稣那样的辨别诸灵和洞察力(透视)的恩赐

耶稣察看人的内心，知道人的心思，甚至还知道人在心里所说的话。“有几个文士心里

说：‘这个人说僭妄的话了。’耶稣知道他们的心意，就说：‘你们为什么心里怀着恶念呢’”(太

9:3-4)。这恩赐也赐给了使徒们。“彼得说：‘亚拿尼亚，为什么撒但充满了你的心，叫你欺哄

圣灵，把田地的价银私自留下几分呢’”(徒 5:3)。这恩赐也会赐给今天的我们。因为，有耶

稣作为灵住在我们里面。“还有不多的时候，世人不再看见我；你们却看见我，因为我活着，

你们也要活着”(约 14:19)。[NIV]约 14:19 Before long, the world will not see me anymore,

but you will see me. Because I live, you also will live.用未来型动词记下来的耶稣

的应许，并不是只到初期教会为止，也不是暂时的，而是直到耶稣再临为止一直都有效的。

另外，分辨诸灵的恩赐能够分辨： ①圣灵与污鬼的灵 ②人的身与心与灵的状态 ③罪因和

病因。

<应用>导致精神疾病的原因主要有两种：一种是出于魔鬼的作为，另一种是由于精神受到

严重打击而引起的精神疾病。出于魔鬼的作为所引起的精神疾病，会害怕“耶稣的名”。大

家不妨分享一下自己的经验。

（2）通过做梦知道神启示的分辨诸灵

①约瑟为埃及王的酒政和膳长解梦(创 40:5-19)

②但以理为尼布甲尼撒王解梦(但 2：)

（3）通过幻象知道神启示的分辨诸灵

因为幻象完全是个人性的，所以只有像保罗那样领受过的人才能知道。我们旁边的人看

到了幻象，但我们不一定能看到。正如以西结得到幻象时，就是他个人领受的，别人根本不

知道。今天也一样，幻象完全是个人化的。正如我们的身体不舒服时，别人因为没有体验到

所以完全感觉不到一样，幻象和启示也是除了领受的人之外其他人并不知道。但我们可以通

过分辨诸灵的恩赐来分辨诸灵(徒 5:3)。若没有分辨诸灵的恩赐或是灵性不好时，不可随意

分辨加以判断。因为，这时反倒会容易让人失足(参考：结 1:10,徒 10:12)

(4)通过声音明白神启示的分辨诸灵

“活物行走的时候，我听见翅膀的响声，像大水的声音，像全能者的声音，也像军队哄嚷

的声音。活物站住的时候，便将翅膀垂下”(结 1:24)；“下雨的日子，云中虹的形状怎样，周

围光辉的形状也是怎样。这就是耶和华荣耀的形像。我一看见就俯伏在地，又听见一位说话的声

音”(结 1:28)。

(5)用智慧和启示的灵分辨诸灵

“求我们主耶稣基督的神，荣耀的父，将那赐人智慧和启示的灵，赏给你们，使你们真知

道他。”(弗 1:17)

(6)通过知觉分辨诸灵

“敬畏耶和华是智慧的开端；凡遵行他命令的是聪明人。耶和华是永远当赞美的！”(诗

111:10)

“惟独长大成人的，才能吃乾粮，他们的心窍习练得通达，就能分辨好歹了。”(来 5:14)

(7)通过启示和灵感分辨诸灵



195

“一切所有的，都是我父交付我的。除了父，没有人知道子；除了子和子所愿意指示的，

没有人知道父。”(太 11:27)

“用启示使我知道福音的奥秘，正如我以前略略写过的。”(弗 3:3)

2. 发声的恩赐

1)方言恩赐

方言有五旬节里显现的神迹方言(徒 2:)和显现于哥林多教会的恩赐方言。使徒行传 2

章里记载的方言是随着圣灵洗礼而发生的神迹，并没有继续下去。但出现在哥林多前书 12

章和 14 章里的作为恩赐所赐的方言，虽然在圣灵引导的一面上是相同的，但使用目的却并

不相同。使徒行传里的神迹方言是作为圣灵临在的凭据而暂时地使用为见证福音的一种方法。

但恩赐方言乃是指得到圣灵充满后，为了有益于信仰生活而继续使用的方言。用方言说话，

乃是以祷告、赞美、感谢、祝福的形式向神说话（林前 14：2，15，28）。“方言”的希腊语

为λωσσα（格尔老扫儿拉里阿），并不是用舌头说出含糊不清的话或发出奇怪的声音。

说方言时和说话时一样，会做同样的事。‘格尔老扫儿拉里阿’在原文中只是作为语言来使

用的。用方言祷告时，嘴唇和舌头在用方言祷告的同时，人的灵也会在灵里向神祷告。用方

言祷告时，因为除了翻方言的人之外其他人都听不懂，所以可以向神述说隐秘的事。为此，

方言对祷告很有效，撒旦也妨碍不了，人的心思和杂念也无法侵入。可以说，方言祷告乃是

没有任何障碍而能够直达神那里的专线电话。因此，方言祷告乃是在灵里上达到神那里的最

好的祷告。得到方言的恩赐祷告的人，会感受到方言的恩赐对祷告生活大有益处。“说方言

的，是造就自己；作先知讲道的，乃是造就教会”(林前 14:4)。这里的‘造就’，希腊语为‘奥

一考祷蔑奥’，第一种意思是“做建造者”、“建造”（to building），或（象征意义上的）“巩

固”、建造、建立（路 4：29）。第二种是“以智慧和虔诚成长”的意思。方言不仅有益于使

人确信圣灵内住在自己里面，而且也有助于祷告生活，有益于通过祷告带来信仰成长，是非

常可贵的恩赐。

方言的目的

⓵是证明领受了圣灵的神的儿女和使徒的神迹。

“信的人必有神迹随着他们：就是奉我的名赶鬼，说新方言。”(可 16:17)

“我们若忽略这么大的救恩，怎能逃罪呢？这救恩起先是主亲自讲的，后来是听见的人给

我们证实了。神又按自己的旨意，用神迹奇事和百般的异能，并圣灵的恩赐，同他们作见证。”

(来 2:3-4)

方言是作为信耶稣基督得到圣灵的神迹所赐下的，为的是给信的人带来确信，也是作为

伴随神仆人的神迹所赐下的。

⓶ 为了造就教会

“弟兄们，这却怎么样呢？你们聚会的时候，各人或有诗歌，或有教训，或有启示，或有

方言，或有翻出来的话，凡事都当造就人。”(林前 14:26)

⓷ 为了传道

“这样看来，说方言不是为信的人作证据，乃是为不信的人；作先知讲道不是为不信的人

作证据，乃是为信的人。”(林前 14:22)

方言因为越说越有益处，乃是有益于为此感恩之人的恩赐。“我感谢 神，我说方言比你

们众人还多”(林前 14:18)。

方言的益处

①方言能够使人不在乎他人而深入与神的属灵交通。(林前 14:2)



196

“那说方言的，原不是对人说，乃是对 神说，因为没有人听出来。然而他在心灵里，却

是讲说各样的奥秘。”(林前 14:2)

②方言能够为个人的信仰带来成长(林前 14:4)。

“说方言的，是造就自己；作先知讲道的，乃是造就教会。”(林前 14:4)

③方言是深入祷告和赞美的器具(林前 14:15)。

“这却怎么样呢？我要用灵祷告，也要用悟性祷告；我要用灵歌唱，也要用悟性歌唱。”(林

前 14:15)

④方言是为不信之人所显明的神迹(林前 14:22)

“这样看来，说方言不是为信的人作证据，乃是为不信的人；作先知讲道不是为不信的人

作证据，乃是为信的人。”(林前 14:22)

<提问>林前 14:23 里记着说 ，说方言为何要注意，是因为哪些人才要注意呢?
“所以全教会聚在一处的时候，若都说方言，偶然有不通方言的，或是不信的人进来，岂

不说你们癫狂了吗？”(林前 14:23)

<提问>读过林前 14:2,14-15 之后，说一下‘用悟性祷告’和‘用灵祷告’意思
上的差异，“我的灵祷告，但我的悟性没有果效”，这句话是什么意思呢?

“那说方言的，原不是对人说，乃是对 神说，因为没有人听出来。然而他在心灵里，却

是讲说各样的奥秘。”(林前 14:2)

“我若用方言祷告，是我的灵祷告，但我的悟性没有果效。这却怎么样呢？我要用灵祷告，

也要用悟性祷告；我要用灵歌唱，也要用悟性歌唱。”(林前 14:14-15)

<提问>有关方言，神在林前 14:20 里对今天的我们所赐的命令是什么呢?
“弟兄们，在心志上不要作小孩子；然而，在恶事上要作婴孩，在心志上总要作大人。”(林

前 14:20)

<提问>林前 14:20 里所说的心志 ① 什么心志？ ②保罗当时是考虑到什么而在
与心志联系在一起呢?

<提问>保罗在林前 14:5 里说愿谁得到方言呢?
“我愿意你们都说方言，更愿意你们作先知讲道，因为说方言的，若不翻出来，使教会被

造就，那作先知讲道的，就比他强了。”(林前 14:5)

得到方言之后

⓵不要放弃，继续祷告。

“所以我弟兄们，你们要切慕作先知讲道，也不要禁止说方言。”(林前 14:39)

⓶要因着说方言而更加感谢神。

“我感谢 神，我说方言比你们众人还多。”(林前 14:18)

⓷要求着能翻出来。

“所以那说方言的，就当求着能翻出来。”(林前 14:13)

⓸不可骄傲。

“恩赐原有分别，圣灵却是一位。”(林前 12:4)

2)翻方言的恩赐



197

方言在神赐下翻方言的恩赐明白那意思之前，是没有人能听得懂的。“那说方言的，原

不是对人说，乃是对 神说，因为没有人听出来。然而他在心灵里，却是讲说各样的奥秘。”(林

前 14:2)。方言是通过翻方言的人才能显明意思的恩赐。若是认为像认识外语那样总是能翻

方言的想法是错误的。口译他人的方言固然是翻方言的恩赐，但是能够领悟明白自己说的方

言也是翻方言的一部分。我们要祷告求着能翻出方言(林前 14:13)。

方言要一个人翻出来

（1）两三人轮流着说方言，一个人要翻出来。

“若有说方言的，只好两个人，至多三个人，且要轮流着说，也要一个人翻出来。”(林前 14:27)

（2）要规规矩矩地按着次序行。

“凡事都要规规矩矩的按着次序行。”(林前 14:40)

（3）要经过试验(检查)。

总要试验（检查）一下，翻译出来的方言和预言是否符合圣经。圣经乃是神所有启示

的宪法，所以凡是与圣经背道而驰的就必须要毫不留恋地抛弃。“这等人也要先受试验，若没

有可责之处，然后叫他们作执事”(提前 3:10)；“亲爱的弟兄啊，一切的灵，你们不可都信，

总要试验那些灵是出于神的不是，因为世上有许多假先知已经出来了。”(约壹 4:1)

3)预言的恩赐

预言是从神那里直接得到的启示。提摩太曾在众长老按手的时候藉着预言直接从神那

里得到过启示（提前传 4：14）。预言总是从神那里领受之后说出来的。彼后 1：21 里记着

说：“因为豫言从来没有出于人意的，乃是人被圣灵感动，说出 神的话来。”因此，神通过特

别安排，使新旧约圣经直至完成没有毫无差错。但今天，预言在职责上是有区别的。与其说

是对未来的先知性预言，倒不如说是为了造就听预言的人，使其认识到错误，而通过劝勉，

安慰，为听者带来更新变化的牧会性预言（林前 14：23）。因此，今天得到灵感的牧师的证

道就是对其教会和圣徒所说的预言。“但作先知讲道的，是对人说，要造就、安慰、劝勉人。

说方言的，是造就自己；作先知讲道的，乃是造就教会”(林前 14:3-4)。预言不是对自己而

是对会众说的，所以要藉着预言彼此劝勉，安慰来造就整个教会。这里所说的预言不是指预

测未来的事情(foretelling)，而是意味着指明并说出神的旨意(forthtelling)。即，就是

解明和传授神的绝对启示，圣经的真理。预言的恩赐在新约里主要是意味着用人能听懂的简

单明了的话语来教训人，比起占卜未来更多地倾向于正确解经传达神话语的传达人层面上的

意思。

圣经里预言的意思是什么呢?

① 预言未来的事

“内中有一位名叫亚迦布，站起来，藉着圣灵指明天下将有大饥荒。这事到革老丢年间果

然有了。”(徒 11:28)

② 知道过去

“耶稣说：‘你去叫你丈夫也到这里来。’妇人说：‘我没有丈夫。’耶稣说：‘你说没有丈夫，

是不错的。你已经有五个丈夫，你现在有的，并不是你的丈夫，你这话是真的。’妇人说：‘先生，

我看出你是先知。’”(约 4:16-19)

③ 洞察人心

“但有一个法利赛人，名叫迦玛列，是众百姓所敬重的教法师，在公会中站起来，吩咐人

把使徒暂且带到外面去。”(徒 5:34)

④ 领受和传达神的话语

“天必留他，等到万物复兴的时候，就是 神从创世以来，藉着圣先知的口所说的。”(徒



198

3:21)

⑤ 得到圣灵的能力和感动之人的话语

“因为豫言从来没有出于人意的，乃是人被圣灵感动，说出 神的话来。”(彼后 1:21)

预言是怎样说的?

(1) 通过证道

“你们被交的时候，不要思虑怎样说话，或说什么话。到那时候，必赐给你们当说的话，

因为不是你们自己说的，乃是你们父的灵在你们里头说的。”(太 10:19-20)

“那靠着从天上差来的圣灵传福音给你们的人，现在将这些事报给你们，天使也愿意详细

察看这些事。”(彼前 1:12)

(2) 通过翻出方言

“说方言的，是造就自己；作先知讲道的，乃是造就教会。我愿意你们都说方言，更愿意

你们作先知讲道，因为说方言的，若不翻出来，使教会被造就，那作先知讲道的，就比他强了。

弟兄们，我到你们那里去，若只说方言，不用启示、或知识、或预言、或教训，给你们讲解，我

与你们有什么益处呢？”(林前 14:4-6)

“所以那说方言的，就当求着能翻出来。”(林前 14:13)

* 预言恩赐的益处

“若都作先知讲道，偶然有不信的，或是不通方言的人进来，就被众人劝醒，被众人审明”

(林前 14:24)。

⓵ 被众人劝醒

圣经中关乎隐藏的罪被显明出来的经文(约 2:25,6:64,3:11,16:19,徒 5:3,林前

2:11,15,约壹 2:21)。藉着预言显明隐藏在人里面的罪，得以被众人劝醒。

⓶ 被众人审明

⓷ 使人对不信的人传道。

“若都作先知讲道，偶然有不信的，或是不通方言的人进来，就被众人劝醒，被众人审明。”

(林前 14:24)

⓸ 使人顺从和敬拜神。

这是说，通过预言的信息被劝醒和审明的人将会回到神那里，敬拜神。这是意味着预言

的恩赐能够造就教会，能够让不信的人相信和敬拜神。为此，预言的恩赐要比所有恩赐都更

受珍惜。使徒保罗在林前 14:1 里也劝勉说：“你们要追求爱，也要切慕属灵的恩赐，其中更要

羡慕的，是作先知讲道”，并在 14：5里再次强调说：“我愿意你们都说方言，更愿意你们作先

知讲道”。若补充说，这也是暗示预言的恩赐也像方言恩赐一样，普通信徒也都可以得到的

意思。

需要注意的地方

⓵ 预言是有限的。

“我们现在所知道的有限，先知所讲的也有限”(林前 13:9)。所以，可以向多人领受之后

再整理成为主的道（林前 14：37）。这一点就是新约时代的预言与旧约时代的预言不同之处

（申 18：19-22）。所以，不能把有限的预言和完全的圣经权威相提并论。预言是在特定的

时间，通过特定的人赐给特定之人的话语。但圣经是赐给所有基督徒的，并不分时间和地点。

⓶ 凡事揣摩，取其好的。

“不要藐视先知的讲论；但要凡事察验，善美的要持守，各样的恶事要禁戒不做。”(帖

前 5:20-22)



199

要藉着祷告和思考，从领受的预言中选择好的。我们在徒 21：10-14 里可以看到，使徒

保罗要上耶路撒冷的时候，有一个叫亚迦布的人说预言，劝他“不要上去”。但保罗是怎么

做的呢？他听到预言之后并没有听从，而是决定顺从圣灵已经赐给他的指引，承受即将到来

的患难。

⓷ 预言会随着说预言和领受预言的当时的属灵程度不同而会有所不同。

“按我们所得的恩赐，各有不同：或说预言，就当照着信心的程度说预言”(罗 12:6)。

⓸ 预言要用于造就教会。

自己不读经和祷告，也不听从圣灵的声音，而像找算命先生那样向有预言恩赐的人咨询。

例如，询问做什么买卖好？何时卖房为宜？这样行是不行的。预言是为了发现我们隐藏的罪，

被劝醒和审明，进而使我们悔改或重新得力，是为了造就教会赐下的。

⓹ 不可藐视预言。

不可像帖撒罗尼迦教会的部分信徒那样，过低评价和藐视预言的恩赐。“不要藐视先知

的讲论”(帖前 5:20)。

3.能力的恩赐

1)信心的恩赐

新约里出现的信心种类主要有：①对拯救我们的神所存的基本信赖意义上的信心（约 3：

13，弗 2：8）②对我们承认所信的教义所存的信条意义上的信心（弗 4：13，提前 6：20）

③作为圣灵的果子而在成长的信心（加 5：22）④作为圣灵的恩赐，甚至能够移山的信心（太

17：20，林前 13：2）。这里说的是第四种，就是作为圣灵恩赐的信心，不是指对所有基督

徒所要求的得到救恩所必需的信心。这是指为成就某种特别的职分，并为了显示神的本性、

能力、旨意，适用于特殊情况的神迹意义上的信心，也就是行出能力的信心。这个信心也会

有大小上的差别。“...不要看自己过于所当看的，要照着 神所分给各人信心的大小，看得合

乎中道”(罗 12:3)。作为圣灵的恩赐所赐的信心，通常会产生人类的信心无法想象的巨大

的奇迹。这等信心不是圣徒常常拥有的，而是圣灵因时因地照着自己所喜悦的，通过圣徒行

出来的。

圣经里出现的诸般信心的恩赐

(1)因为通过信心的恩赐可以直接降下超自然的祝福，所以有些人所说的内容也有如实应

验的时候。为此，以撒才会祝福雅各说：“愿 神赐你天上的甘露、地上的肥土，并许多五谷

新酒”(创 27:28)；“以撒因着信，就指着将来的事给雅各、以扫祝福。雅各因着信，临死的时

候，给约瑟的两个儿子各自祝福，扶着杖头敬拜 神”(来 11:20-21)。

(2)也有处于危难境地的人通过信心的恩赐摆脱危机的时候。这方面的例子，可以例举被

关在狮子洞里的但以理。“王就甚喜乐，吩咐人将但以理从坑里系上来。于是但以理从坑里被

系上来，身上毫无伤损，因为信靠他的 神。”(但 6:23)

(3)也能让死人活过来。

以利亚三次伏在已死的寡妇儿子身上祷告说：“‘耶和华我的 神啊，求你使这孩子的灵魂仍

入他的身体！’耶和华应允以利亚的话，孩子的灵魂仍入他的身体，他就活了。”(王上 17:21-22)

(4)信心的恩赐会使用于对那些行为极其不道德的人进行属灵的治理。例如，对哥林多教

会的一些信徒的治理。“就是你们聚会的时候，我的心也同在。奉我们主耶稣的名，并用我们主

耶稣的权能，要把这样的人交给撒但，败坏他的肉体，使他的灵魂在主耶稣的日子可以得救。”

（林前 5:4-5)

5)可以做出耶稣所做的事，并能行出超自然的神迹奇事。“我实实在在地告诉你们：我所做

的事，信我的人也要做；并且要做比这更大的事，因为我往父那里去。”(约 14:12)



200

2)医病的恩赐

医病乃是包含在耶稣基督代赎福音恩典当中的一部分。“他被挂在木头上，亲身担当了我

们的罪，使我们既然在罪上死，就得以在义上活。因他受的鞭伤，你们便得了医治”(彼前 2:24)。

“He himself bore our sins” in his body on the cross, so that we might die to sins

and live for righteousness; “by his wounds you have been healed.”

旧约圣经里记着说：“因为我耶和华是医治你的”(出 15:26)；“他赦免你的一切罪孽，医

治你的一切疾病。”(诗 103:3)。“耶稣代替我们的软弱，担当我们的疾病”(太 8:17)。耶

稣传道生涯的福音事工就是医治人的灵与肉体。林前 12：27 里言及的医病的(healings)诸

般恩赐（gifts）都是复数形式。医病的恩赐不是仅限于肉体范围，也适用于医治精神和属

灵的疾病。另外，医病恩赐的根源虽然是同一位神，但医病的方法却是多种多样。就如，耶

稣藉着命令 (约 5:8-9),藉着摸(太 8:15),藉着摸耶稣的衣服(太 9:20-22),藉着唾沫(可

8:22-26),藉着用指头探病人的耳朵，藉着吐唾沫抹他的舌头(可 7:33-35),藉着用唾沫和

泥抹在瞎子的眼睛上(约9:6),藉着按手和祷告(太8:3),藉着一摸她的手(太8:15),藉着病

人和他人的信心(太 9:20),藉着认罪悔改之后用火施洗(太 3:11-12)等多种多样的方法，医

治了各样疾病。

疾病的原因

⓵ 因着罪

“后来耶稣在殿里遇见他，对他说：‘你已经痊愈了，不要再犯罪，恐怕你遭遇的更加利害。’”

(约 5:14)

“看哪，我要叫她病卧在床。那些与她行淫的人，若不悔改所行的，我也要叫他们同受大

患难。”(启 2:22)

⓶ 出于撒旦的作为

“有一个女人被鬼附着，病了十八年，腰弯得一点直不起来。耶稣看见，便叫过她来，对

她说：‘女人，你脱离这病了！’于是用两只手按着她，她立刻直起腰来，就归荣耀与 神。”(路

13:11-13)

⓷ 出于神的管教

“生身的父都是暂随己意管教我们；惟有万灵的父管教我们，是要我们得益处，使我们在

他的圣洁上有分。”(来 12:10)

⓸ 为了显出神的荣耀

“门徒问耶稣说：‘拉比，这人生来是瞎眼的，是谁犯了罪？是这人呢？是他父母呢？’耶

稣回答说：‘也不是这人犯了罪，也不是他父母犯了罪，是要在他身上显出 神的作为来。’”(约

9:2-3)

⓹ 因着人的无节制、粗心大意或过度劳累

“恐怕将你的尊荣给别人，将你的岁月给残忍的人。”(箴 5:9)

治愈方法

⓵ 藉着有医治恩赐之人的祷告(徒 28:1-10)。

“你们中间有病了的呢，他就该请教会的长老来，他们可以奉主的名用油抹他，为他祷告。

出于信心的祈祷要救那病人，主必叫他起来；他若犯了罪，也必蒙赦免。”(雅 5:14-15)

⓶ 藉着本人的信心

“耶稣便起来跟着他去，门徒也跟了去。有一个女人，患了十二年的血漏，来到耶稣背后，

摸他的衣裳穗子，因为她心里说：‘我只摸他的衣裳，就必痊愈。’耶稣转过来看见她，就说：‘女



201

儿，放心！你的信救了你。’从那时候，女人就痊愈了。”(太 9:19-22)

⓷ 藉着他人的信心

“耶稣对百夫长说：‘你回去吧！照你的信心，给你成全了。’那时，他的仆人就好了。”(太

8:13)

⓸ 藉着悔改

“主阿,人得存活,乃在乎此.我灵存活,也全在此.所以求你使我痊愈,仍然存活.看哪,

我受大苦,本为使我得平安,你因爱我的灵魂,便救我脱离败坏的坑.因为你将我一切的罪,扔

在你的背后。”(赛 38:16-17)

⓹ 藉着神所赐的自然药物和医生的治疗

“因你胃口不清，屡次患病，再不要照常喝水，可以稍微用点酒”(提前 5:23)。另外，必

要的时候也要通过神所允许的医生进行治疗（路 5：31，西 4：14））和祷告用药。

⓺ 藉着顺从神的命令

“耶稣看见，就对他们说：‘你们去，把身体给祭司察看！’他们去的时候就洁净了。”路

17:14)

治愈会在什么时候发生呢？

⓵随即..(可 1:31,42)

“耶稣进前拉着她的手，扶她起来，热就退了，她就服事他们。”(可 1:31)

⓶ 逐渐地(可 8:24)

“他就抬头一看，说：‘我看见人了，他们好像树木，并且行走。’”(可 8:24)

像伯赛大瞎子的情况。耶稣第一次为他祷告之后，他看人们都像树一样，还有些模糊

不清。所以，耶稣不得不再次把手放在他的眼睛上为他祷告。

⓷ 先解决灵的问题之后

随着属灵的罪的问题（雅 5：16）或属灵的健康得到恢复，其肉体的疾病就会趋于好转。

“亲爱的兄弟啊，我愿你凡事兴盛，身体健壮，正如你的灵魂兴盛一样。”(约三 1:2)

<提问>不能痊愈的原因是什么？
⓵ 出于神的旨意而要死的病人(王下 20:1,撒下 12:16,18)

“那时，希西家病得要死。亚摩斯的儿子先知以赛亚去见他，对他说：‘耶和华如此说：你

当留遗命与你的家，因为你必死，不能活了。’”(王下 20:1)

⓶ 为了有益于病人(林后 12:7)

“又恐怕我因所得的启示甚大，就过于自高，所以有一根刺加在我肉体上，就是撒但的差

役，要攻击我，免得我过于自高。”(林后 12:7)

⓷ 因为不信(太:13:58,路 17:6)

“耶稣因为他们不信，就在那里不多行异能了。”(太 13:58)

3)行异能的恩赐

这是指行神迹的能力。神迹就是在神亲自参与下，超越自然规律，在现实中所发生的无

法想象的超自然的事。能行出这神迹的就是恩赐。若举圣经中的例子，“他在无可指望的时

候，因信仍有指望...”(罗 4:18-22)；红海分开，以色列百姓如履平地一般过了红海等，

就是行异能的恩赐。另外，击退邪恶的撒旦，打败诱惑和迷惑之灵的恩赐就是行异能的恩赐。

圣经中出现的神迹奇事，乃是成就于神的爱的动机上，是神为了拯救他的百姓并显明他的旨

意，而亲自或通过他的仆人行出来的。所以，神迹奇事也包含在神的扩张神国的计划中。

耶稣拣选了十二个门徒，一边与他们同行，一边教导和训练了他们。另外，“耶稣叫齐



202

了十二个门徒，给他们能力、权柄，制伏一切的鬼，医治各样的病又差遣他们去宣传 神国的道，

医治病人”(路 9:1-2)。耶稣和门徒藉著行神迹奇事而确实地见证了福音。耶稣把能力和权

柄赐给了门徒们。“权柄”（Exousia）一词是指可以自由行使某种能力的权限。“能力”

（Dunamis）乃是经常与“神迹”相关的用语，是指可以做出某些事情的力量或才能。

<提问>保罗在林前 2:4 里见证说，他是用什么来作的神的工？保罗在林后 12:12
里又说作使徒的凭据是什么呢?

“我说的话，讲的道，不是用智慧委婉的言语，乃是用圣灵和大能的明证”(林前 2:4)。

“我在你们中间，用百般的忍耐，藉着神迹奇事异能，显出使徒的凭据来”(林后 12:12)。

4)赶鬼的恩赐

“信的人必有神迹随着他们：就是奉我的名赶鬼，说新方言”(可 16:17)。

（1）耶稣的驱邪

*可 9:17-29

① 鬼是怎样出去的?在本文中，鬼出去时的现象?(可 9:18,20,26)

“无论在哪里，鬼捉弄他，把他摔倒，他就口中流沫，咬牙切齿，身体枯乾。我请过你的

门徒把鬼赶出去，他们却是不能。”(可 9:18)

②若要赶出鬼当要怎样做呢?(可 9:23)

“耶稣对他说：‘你若能信，在信的人，凡事都能。’”(可 9:23)

③可以得到驱鬼的源泉力量的道路？（可 9：29）

“耶稣说：‘非用祷告，这一类的鬼总不能出来。’”(可 9:29)

（2）驱逐鬼的方法

⓵ 奉耶稣的名

“信的人必有神迹随着他们：就是奉我的名赶鬼，说新方言”(可 16:17)

⓶ 藉着耶稣的宝血

“并那诚实作见证的，从死里首先复活，为世上君王元首的耶稣基督，有恩惠、平安归与

你们！他爱我们，用自己的血使我们脱离罪恶”(启 1:5)。

⓷ 藉着神的爱

“小子们哪，我们相爱，不要只在言语和舌头上，总要在行为和诚实上。从此，就知道我

们是属真理的，并且我们的心在 神面前可以安稳。我们的心若责备我们， 神比我们的心大，

一切事没有不知道的”(约壹 3:18-20)。撒旦乃是被剥去了权柄和权势的纸老虎，我们要把

撒旦的房和屋子彻底摧毁。“污鬼离了人身，就在无水之地过来过去，寻求安歇之处，却寻不

着。于是说：‘我要回到我所出来的屋里去。’到了，就看见里面空闲，打扫乾净，修饰好了，便

去另带了七个比自己更恶的鬼来，都进去住在那里。那人末后的景况比先前更不好了。这邪恶的

世代也要如此。”(太 12:43-45)。

撒但虽然仍在以各种方式来显露自己有限的势力，但耶稣却用远远大过撒旦的权能治理仇敌。

(1)撒但会通过罪显出自己的势力。

⓵ 罪会使我们与神分离。(赛 59:2)

⓶ 耶稣会使我们与神和好。(彼前 3:18)

(2)撒旦会通过疾病显出自己的势力。

*患 12 年血漏病的女人

耶稣医治了她(可 5:25-34)。



203

（3）撒旦会通过被鬼附身显出自己的势力

* 被群鬼所附的格拉森狂人

耶稣赶出了附在他身上的众鬼。(可 5:1-20)

(4)撒旦会通过破坏性行动显出自己的势力。

盗贼来无非是为了偷窃、毁坏、杀死。但好牧人耶稣却是为使人得着丰盛的生命而来的

(约 10:10)。

(5)撒旦会通过死亡显出自己的势力。

耶稣基督在十字架上被钉死，埋葬了，但又藉着神的大能从死里复活了(约 10:18,徒

3:15)。

* 使用行异能的恩赐（医治、信心、异能、赶鬼）之前

（1）要知道耶稣是谁？

（2）要知道自己是谁，在耶稣基督里有什么权柄和能力？耶稣命令我们做什么事？

（3）要成为圣洁并承认自己什么事也不能做（约 15：5）。

（4）要检查是否用神所赐的全副军装武装了自己（弗 6：14-18）。

（5）要恳求用圣灵的能力重新充满自己。

（6）要求问神要作什么事。

（7）要接受圣灵的引导。

* 赐下圣灵恩赐的目的和注意事项

赐下圣灵恩赐的目的

“他所赐的有使徒，有先知，有传福音的，有牧师和教师。为要成全圣徒，各尽其职，建

立基督的身体”(弗 4:11-12)。“神在教会所设立的：第一是使徒，第二是先知，第三是教师，

其次是行异能的，再次是得恩赐医病的，帮助人的，治理事的，说方言的。”(林前 12:28)

(1)为要造就圣徒

① 为要显明神的作为，让圣徒经历。

“恩赐原有分别，圣灵却是一位。职事也有分别，主却是一位。功用也有分别， 神却是

一位，在众人里面运行一切的事。”(林前 12:4-6)

②为要圣徒通过恩赐得着神的尊贵

“不但如此，身上肢体，人以为软弱的，更是不可少的。身上肢体，我们看为不体面的，

越发给它加上体面；不俊美的，越发得着俊美。”(林前 12:22-23)

③为要圣徒得到圣灵的引导，履行自己的职分，作自己负责的事工。

“功用也有分别， 神却是一位，在众人里面运行一切的事。”(林前 12:6)

“眼不能对手说：‘我用不着你。’头也不能对脚说：‘我用不着你。’”(林前 12:21)

④为要成全圣徒

“为要成全圣徒，各尽其职，建立基督的身体”(弗 4:12)。

“惟用爱心说诚实话，凡事长进，连于元首基督。全身都靠他联络得合式，百节各按各职，

照着各体的功用彼此相助，便叫身体渐渐增长，在爱中建立自己。”(弗 4:15-16)

(2)为要圣徒服侍作基督身体的教会

所有肢体都是身体的一部分，所以联合起来服侍是理所当然的事情。同样，作肢体的圣

徒事奉作了基督身体的教会是理所当然的。要让所有肢体藉着同时有共同目标，彼此合作，



204

在基督里来具有统一性和一体性。因此，使用圣灵所赐的任何恩赐都应该是为了让教会受益，

复兴，圣徒们信仰长进。若不是这样，就会认为只有自己得到了恩赐而骄傲，就会混乱教会，

混乱圣徒与教牧人员之间的关系。

*弗 4:12,4:15-16,林前 12:25..成全圣徒，各尽其职，建立教会。

(3)为要造就教会

“因为 神不是叫人混乱，乃是叫人安静”(林前 14;33)， “凡事都要规规矩矩地按着次

序行”(林前 14:40)。规规矩矩地按着次序行是造就教会，和谐是造就教会，为整体舍己的

是造就教会。因此，所有恩赐都要造就教会。不能因为显现了医病的恩赐就认为医病的恩赐

是最好的，为此给教会带来混乱。一切恩赐都要有益于教会。

①互不竞争也不落后(林前 12:18-21)。

②照着恩赐作教会事工，就会建立教会的秩序(林前 2:15,14:33)。

(4)为要帮助他人

“为要成全圣徒，各尽其职，建立基督的身体”(弗 4:12)。可见，圣灵赐下诸般恩赐是

为了成全圣徒，各尽其职，建立教会，而不是为个人使用赐下的。所以，不能为个人的益处

或情欲而使用圣灵所赐的恩赐。更何况把恩赐贬低为属物质的乃是撒旦的所为。恩赐要用于

帮助作了肢体的圣徒。

(5)恩赐是为神国显明神大能的通道

“我说的话，讲的道，不是用智慧委婉的言语，乃是用圣灵和大能的明证，叫你们的信不

在乎人的智慧，只在乎 神的大能。”(林前 2:4-5)

“功用也有分别， 神却是一位，在众人里面运行一切的事。”(林前 12:6)

需要注意的事项

(1)不可相互比较

“这一切都是这位圣灵所运行、随己意分给各人的”(林前 12:11)。圣徒要忠实于按照各

自的职责所允许的恩赐。恩赐虽有差异，却不是独立或分离的。所以，不能随着他人的认可

与否就有优越感或自卑感。当要记住，美善的神赐给每个人的都是最合适的。我们成为在需

要的地方作需要的人才是最重要的。所以，绝对没有必要与他人的恩赐相比而得意或气馁。

第一次得到恩赐的，很容易产生属灵的骄傲，因此一定要小心。

太 18:1-4 里的教训--攀比谁更大

犹 1:6,林前 10:12 里的教训--骄傲

(2)圣灵的恩赐既不是圣灵的果子也不是意味着信仰成熟

加 5:22-23 里记着说:“圣灵所结的果子，就是仁爱、喜乐、和平、忍耐、恩慈、良

善、信实、温柔、节制”。圣灵的果子乃是基督徒只要信仰成熟而像基督，并得到圣灵充满

时，就会自然而然伴随的生活结果。因此，圣灵的恩赐是有助于基督徒的事工和行动，但圣

灵的果子却是有助于基督徒的人格和圣洁生活。没有果子的恩赐是毫无价值的。没有果子的

恩赐，例如，哥林多教会虽有各种各样的恩赐却因为果子像小孩子，所以教会里才会产生很

多问题。

(3)要注意假恩赐

“当那日，必有许多人对我说：‘主啊，主啊，我们不是奉你的名传道，奉你的名赶鬼，奉



205

你的名行许多异能吗？’我就明明地告诉他们说：‘我从来不认识你们，你们这些作恶的人，离

开我去吧’”(太 7:22-23)。撒旦也是个灵，所以也会巧妙地欺骗人。我们要警惕和远离虚假

的恩赐。“空夸赠送礼物的，好像无雨的风云。”(箴 25:14)

(4)不要用人为的方法寻求恩赐

因为强调要爱慕所有恩赐，又加上羡慕别人所行的恩赐，所以大家都想得到恩赐。为此，

就难免会有人想要藉着人为的手段或方法来得到恩赐。甚至有些教会说通过教导就可以得到

恩赐。这是极大的错误。

(5)要为神的荣耀求恩赐

要时刻省察一下自己寻求恩赐的动机是不是为了在神面前求得自己的信仰益处，为了造

就教会，为了神的国和神的义，总要存一颗情结的心来求恩赐。

(6)要基于爱，靠着圣灵行出所有的恩赐。

爱在圣经里不是恩赐而是神最大的诫命（马 22：37-40），是圣灵的果子（加 5：22）。

使徒保罗在林前 12:31 里强调说：“你们要切切的求那更大的恩赐。”然后，保罗又说还有比

这更重要的就是要基于爱的动机使用和求恩赐。哥林多前书 13 章是爱的篇章，位于论及‘恩

赐种类’的 12 章和论及‘恩赐使用方法’的 14 章中间，成了重点。保罗不是在比较恩赐和

爱，而是在提示“方法”（最妙的道）。哥林多教会若是继续夸耀方言而轻看其他恩赐的话，

很快就会遇到更大的麻烦。因此，要用“最妙的道”（方法），就是要基于爱来寻求恩赐（林

前 14：1），要为共同的益处去使用恩赐（林前 12：7）。“你们要切切的求那更大的恩赐。我

现今把最妙的道指示你们”(林前 12:31)；“我若能说万人的方言，并天使的话语，却没有爱，

我就成了鸣的锣、响的钹一般。我若有先知讲道之能，也明白各样的奥秘、各样的知识，而且有

全备的信，叫我能够移山，却没有爱，我就算不得什么。我若将所有的周济穷人，又舍己身叫人

焚烧，却没有爱，仍然与我无益”(林前 13:1-3)；“凡你们所做的，都要凭爱心而做”(林前

16:14)。

(7)要有秩序地，适当地使用恩赐。

“学生不能高过先生，仆人不能高过主人”(太 10:24)。最大的恩赐是使徒。使徒是蒙神

差遣，受托做耶稣所做的事，是专心以祈祷传道为念的人。林前 12：28 里记着说：“神在

教会所设立的：第一是使徒，第二是先知，第三是教师，其次是行异能的，再次是得恩

赐医病的，帮助人的，治理事的，说方言的”。因此，“凡事都要规规矩矩地按着次序行”(林

前 14:40)。“因为 神不是叫人混乱，乃是叫人安静”(林前 14:33)。

(8)要将荣耀归于神。

得到恩赐的人通过恩赐显出作为时，会经常伴随想要窃取荣耀的诱惑。不可因为显出恩

赐就彰显自己。恩赐显现的越多，就越要否认自己而将荣耀归于主。否则就会有魔鬼侵入使

人受到更大的审判，其结果是很可怕的。“颂赞和咒诅从一个口里出来，我的弟兄们，这是不

应当的”(雅 3:10)；“主必兴旺，我必衰微”（约 3:30）。

要怎样得到圣灵充满呢？

1)要接待耶稣基督为救主。

“彼得说：‘你们各人要悔改，奉耶稣基督的名受洗，叫你们的罪得赦，就必领受所赐的圣

灵’”(徒 2:38)。“先悔改”的意思，就是先要“改变心意”。那么，要对什么改变心意呢？



206

要对神，对耶稣基督，对罪，改变心意。从徒 2：1 的前后文脉来看，我们可以把第 36 节和

第 37 节联系起来而改为：“你们要改变对耶稣的心意，从排斥他，把他钉在十字架上的态度

上回转过来，而改变为接待他作自己的主人和这世上的王。这样，主就会把圣灵当作礼物赐

下来。”

2) 要丢弃罪。

“你们各人要悔改，奉耶稣基督的名受洗，叫你们的罪得赦，就必领受所赐的圣灵”(徒

2:38) 。悔改就是对基督改变心意的同时，对罪也改变心意。这是指从爱慕罪，陷入罪的心

态转变为恨恶罪并与罪断绝的心态，是指从罪中离开的行为上的变化。圣灵乃是圣洁之神的

灵。

3)顺服耶稣基督的大委任命令

4)要强烈地渴望和爱慕被圣灵充满。

“节期的末日，就是最大之日，耶稣站着高声说：‘人若渴了，可以到我这里来喝！信我的

人，就如经上所说：从他腹中要流出活水的江河来。’耶稣这话是指着信他之人要受圣灵说的。

那时还没有赐下圣灵来，因为耶稣尚未得着荣耀”(约 7:37-39)；“因为我要将水浇灌口渴的人，

将河浇灌乾旱之地；我要将我的灵浇灌你的后裔，将我的福浇灌你的子孙”(赛 44:3)。我们得

到圣灵充满的条件就是渴慕。

5)专心祷告

“你们虽然不好，尚且知道拿好东西给儿女，何况天父，岂不更将圣灵给求他的人吗？”(路

11:13)

6)通过多种通道临到的圣灵事工

圣灵来是为了见证基督（徒 1：8）。我们被圣灵充满的最终目的也是为了活出见证耶稣

基督的生活。奉主的名祝愿我们大家，每天都被圣灵充满，藉着嘴唇，藉着圣洁的生活，藉

着耶稣馨香的爱和人格，有力地见证基督。

神国在我里面

耶稣在约 6:35 里说：“我就是生命的粮，到我这里来的，必定不饿；信我的，永远不渴。”

主为了满足我们灵魂的饥渴，就住在我们里面。我们里面充满一切所有，因为充满万有者的

神就住在我们里面。“教会是他的身体，是那充满万有者所充满的”(弗 1:23)。尽管我们在知

识的层面上认识这一点，但在现实生活中却总是在外面寻找什么。我们没有必要在世界上寻

找幸福和满足了。因为，能够解决我们人生一切问题的独一的主就住在我们里面。我们无论

在哪里做什么，主也会在那里，并会藉着我们亲自成就他的旨意。因为我里面有神的国。基

督在以弗所书中既是赎罪者又是征服黑暗和邪恶势力的胜利者（弗 1：20），而圣徒乃是藉

着基督的胜利，从黑暗中迁移转到神的光明当中的人(弗 4:18; 5:8,11; 6:12)。按照神的

时间，圣徒已经与基督一同复活，一同升了天（弗 2：6），已经和荣耀的圣徒们成为了同样

的国民（弗 1：18；2：19）。基督的胜利不是在他再临的时候，而是已经得到了成就。

经上劝勉说：“要穿戴 神所赐的全副军装，就能抵挡魔鬼的诡计”(弗 6:11)。“因为凡从

神生的，就胜过世界；使我们胜了世界的，就是我们的信心”(约壹 5:4)。撒但实际上已经被

捆绑了，所以它没有任何能力和权势来支配基督徒。圣徒在基督里是安全的，是可以得享胜

利的。约壹 5:18 里记着说： “我们知道凡从 神生的，必不犯罪，从 神生的，必保守自己，



207

那恶者也就无法害他”。耶稣在十字架上既成就了胜利，又完成了审判（约 12：31，16：31）。

耶稣对门徒说，你们哪怕是卖掉你们不可缺少的外衣也要预备属灵的争战。路 22：36 里记

着说：“耶稣说：‘但如今有钱囊的可以带着，有口袋的也可以带着，没有刀的要卖衣服买刀。”

圣灵来到的最终目的

那么，问题是神差遣弥赛亚之后为何又应许要差遣圣灵呢？这是因为基督虽然为代赎我

们受死了，但世界的智慧却无法认知这个惊异的事实。因为人的灵死在了罪恶过犯之中，所

以若不藉着圣灵重生就无法认识神。主被抓的那天晚上，主在阁楼里讲话时说到，“但我要

从父那里差保惠师来，就是从父出来真理的圣灵，他来了，就要为我作见证”(约 15:26)。那

么，圣灵来到见证基督的方式是什么呢？那就是要临到信的门徒身上，和门徒的口所传讲的

道一同作工，为听道的人赐下悔改的心与信心与重生来见证主。

五旬节圣灵降临之后，“还有人讥诮说：‘他们无非是新酒灌满了’”(徒 2:13)。对此，彼

得见证说这是应验神藉着先知约珥所应许的。“‘故此，以色列全家当确实地知道，你们钉在

十字架上的这位耶稣， 神已经立他为主，为基督了。’众人听见这话，觉得扎心，就对彼得和

其余的使徒说：‘弟兄们，我们当怎样行’”(徒 2:36-37)。众人的悔改不是出于彼得的作为，

而是出于圣灵的作工。因此，圣灵到来的最终目的就是为了见证耶稣基督（徒 1：8）。正如，

每隔七年休息一年的安息年，七个安息年之后的五十年定为禧年安息一样，圣灵也是在耶稣

升天后，过了七个安息日之后的第二日的第五十日里宣讲了禧年的福音。

【研究与讨论】

1. 读过 可 16：17-20 之后，回答以下问题。

① 你认为显出神迹奇事的最终目的是什么？

② 这应许是赐给谁的？

2. 彼得在 徒 2：22 里见证说，耶稣是藉着行出什么为自己作见证的呢？



208

应用 & 作业

当认识到的

当感恩与

赞美的

需要调整的

当实践与

顺从的

需要祷告的

作

业

背诵经文
●大使命-太 28:18-20

● 传道-但 12:3

读经 太 28:18-20

祷告 求主，帮助我成为遵行大使命的门徒!

读书与其他



209

引人思考的喻道故事

怀尔德(Wilder)博士是在印度宣教的一名宣教士。有一次，一只美国海军陆战队抵达了

印度。为此，这只部队的海军军官被安排和在印度作工的宣教士们一起吃饭。一起吃饭的军

官当中也有不信神的军官。有位上校军官谈了很多事情之后说：“你们宣教士有什么必要到

这里来工作呢？你们只要在美国传教就行了，这印度人需要基督教吗？”怀尔德传教士听到

这话之后便从座位上站起来走到这位军官这里，向他郑重地问一个问题说：“上校，如果您

的指挥官命令您今晚就乘船带领您的小队驶向君士坦丁堡的话，您会怎么做呢？”上校军官

回答说：“如果是上峰命令的话，当然得走了。”怀尔德说：“上校，我们人生的指挥官就是

耶稣，他命令我们到这里，所以我们就到这里了。”

耶稣的地上命令与顺从

“耶稣进前来，对他们说：‘天上地下所有的权柄都赐给我了。所以，你们要去，

使万民作我的门徒，奉父、子、圣灵的名给他们施洗。凡我所吩咐你们的，都教训他们

遵守，我就常与你们同在，直到世界的末了。’”(太 28:18-20)

本文是主被钉在十字架上受死又复活之后，升天之前吩咐门徒们的大命令、大遗言。耶

稣这简短的遗言里，包含了我们的教会和作为有君尊的祭司（彼前 2：9）和耶稣门徒的我

们，一生与神同行当要顺从的诸般宣教原理，就是宣教的动机、目的、对象、方法、内容、

资源、报偿等。

1.宣教动机

“你们”

1)地上命令者的权威与呼召

神最关心的是神的国。人类因着亚当犯罪而失去神的国并在神的震怒之下时，耶稣为了

恢复神的国来到了这个世界，背负全人类的罪受死，又复活了。地上命令是耶稣基督最后下

达的伟大命令（The Great Commission）。此命令的最终目的就是通过扩张神的国来荣耀神。

发出这命令的乃是战胜邪恶势力，胜过撒旦死亡的权势而复活的主。他是拥有天上地下一切

第

十

五

课

遵行大使命的门徒

本文 太 28:18-20 背诵经文
●大使命-太 28:18-20

●传道- 但 12:3

作业检查

检查标识 完成=○ 部分完成=△ 没做=×

读经

默想与背诵

实习与其他

复习问题
1. 说一说，门徒训练与圣灵充满的关系。

2. 说一说，得到圣灵恩赐之后的使用原理。

学习目的
1.帮助学员清楚地明白大使命。

2.帮助学员认识遵行大使命的人生价值。



210

的权柄的万王之王，万主之主。在这地上命令中“你们”是指谁呢？有人说是指当代耶稣的

门徒们。但这种解释是不完整的。当然，这也属于给发当代门徒们的命令。但因为说了“直

到世界的末了”，所以这就意味着主是对直至耶稣再临为止的所有门徒们说的。今天，耶稣

当代的门徒已经没有一个存在了就是一个明证。还有人说，这是对那些被蒙召为宣教士的人

所说的话。但又怎能会有没奉差遣的宣教士呢？“然而人未曾信他，怎能求他呢？未曾听

见他，怎能信他呢？没有传道的，怎能听见呢？若没有奉差遣，怎能传道呢？如经上所

记：“报福音传喜信的人，他们的脚踪何等佳美”(罗 10:14-15)！因此，主的地上命令是

在主再临之前，给所有有形与无形的本地教会的话语。任何一个本地教会，以及作为无形教

会的圣徒，也不能排除在耶稣的地上命令之外。我们已经接到了“到世界宣教前线”的征召

命令。

直到地极，要么亲身去，要么差遣人去

所以，跟随耶稣的我们今天作门徒的，或是亲身或是差遣人总要二选一，去向万民传福

音。没有比神的启示，比记录下来的启示（圣经）权威更大的启示。无论什么梦、预言、幻

像、声音，甚至天军天使来说了什么，但只要是在圣经话语之外的就不能顺从。有人认为宣

教应该受到某种感动或是很强烈的体验之后才能去。这完全是出于无知而有的认识。士兵接

到部队集合的命令，难道还要等到感动到来吗？收到了水电费催款单，难道还要等到有感动

了再去缴费吗？凡接待耶稣为救主的圣徒，都是蒙召为有君尊的祭司了。广义上说，所有圣

徒都是蒙召为宣教士而要到家人、亲戚、职场、学校、社区、同族那里传福音，都要从邻近

的国家开始到地级，或是去或是差人去传福音。

耶稣的身价

今天，没有人会随意地使用金银、钻石、翡翠这样的宝石或贵金属。我们不是一般的贵

重，而是非常贵重的存在。因为，耶稣为我们支付了自己的生命（徒 20：28）。即，我们圣

徒都是有了耶稣身价的存在。正如，我们用 1 万元买的东西就是价值 1 万元，用 100 万元买

的东西就是价值 100 万元一样，耶稣用自己的生命买赎了我们，我们当然就是耶稣的身价了。

随着价值的多与少，人们使用的态度也会有所不同。人们对高价买的东西总会小心翼翼地呵

护和保管，但对低价买的东西也就会毫无负担地随意使用了。人们如何评价我们并不重要，

重要的是神如何评价我们。神认为我们有了耶稣的身价才是真的。公平公义的神会用真实的

内容来评价我们。我们里面若有真正的宝贝耶稣，神就会承认我们是有耶稣身价的存在。只

在意得到人的认可的生活就是不信神，也是罪恶。唯有本着得到神认可的计算法生活的，才

是圣徒真正应活出的信心生活。

神的爱

宣教就是向世界显明神的爱。耶稣是好牧人，爱他的羊群，甚至为他的羊群舍命。“神

爱世人，甚至将他的独生子赐给他们，叫一切信他的，不至灭亡，反得永生”(约 3:16)。

保罗本着无论是希腊人、化外人、聪明人、愚拙人，都欠他们债的心，为宣教献上了自

己(罗 1:14)。我们乃是欠了主的十字架救赎之爱的人。我们作为欠了福音之债的人，即使

参与了他文化圈的宣教也没有什么可夸的，更没有高高在上的资格。我们唯有本着欠福音之

债的心，唯要心存感恩去服侍他文化圈教会。因为，偿还债务就是要照着债主的要求去做。

我们唯要本着欠债之人的心去宣教。因为有地狱，所以我们不能对失丧的灵魂漠不关心。“我

们既是这样爱你们，不但愿意将 神的福音给你们，连自己的性命也愿意给你们，因你

们是我们所疼爱的”(帖前 2:8)。列王记下 7 章里记着说，在城门那里有四个长大麻疯的

人即将饿死的时候，藉着神的恩典，意外地在亚兰人的营盘里得到了很多粮食恶惹火了



211

下来。我们当要本着他们的心情去见证福音。我们乃是先蒙神的爱而知道了永生道路的

人，若不向那些奔向灭亡的人作见证就会受惩罚，所以作见证乃是理所当然的。我们都

像麻风病人一样，曾经都是被遗弃和诅咒的人，却因为得到耶稣基督的爱而先得救了。

“那时，他们彼此说：‘我们所做的不好！今日是有好信息的日子，我们竟不作声！若

等到天亮，罪必临到我们。来吧，我们与王家报信去！’”(王下 7:9)

2.宣教范围

“使万民”

正如，“直到地极”是指所有地区的百姓那样，‘万民’乃是指全人类，意思就是要使全

人类作主的门徒。宣教范围要超越家族、种族、国家和文化的区别，其范围是宇宙性的。神

是一切民族的神，列国是福音的田地，全世界就是宣教的禾场。“现在他说：‘你作我的仆

人，使雅各众支派复兴，使以色列中得保全的归回，尚为小事；我还要使你作外邦人的

光，叫你施行我的救恩，直到地极’”(赛 49:6)。“他又对他们说：‘你们往普天下去，

传福音给万民听’” (可 16:15)。所以，作了圣灵之殿的无形教会和本地教会的，最大的

课题就是将世界福音化。“人子啊，我立你作以色列家守望的人，所以你要听我口中的话，

替我警戒他们。我何时指着恶人说他必要死，你若不警戒他，也不劝戒他，使他离开恶

行，拯救他的性命，这恶人必死在罪孽之中；我却要向你讨他丧命的罪。倘若你警戒恶

人，他仍不转离罪恶，也不离开恶行，他必死在罪孽之中；你却救自己脱离了罪”(结

3:17-19)。这里言及的恶人乃是意味着包括亚洲，非洲，美洲，欧洲，海上岛国在内的所有

列国和族类。所谓世界宣教的愿景，就是以耶稣基督的心为心，就是心怀世界。 凡是被圣

灵支配的人，就会心怀世界。神的旨意从旧约开始就是，为使神的救恩临到地极（赛 49：6）

而让以色列成为外邦的光（赛 42：6，赛 54：5）。所以，神才让以色列居住的地方成为了世

界中心。自亚当以来，神无论在哪个时代里也都没有在拯救对象上区别过民族。神让和以色

列有共同信仰的外邦人也一同站在了得救的行列中。

<提问> 说一说，旧约中能够知道所有民族都是宣教对象的内容。
参考：亚伯拉罕的蒙召与拣选以色列的目的：创 12:1-3，出:194-6：,赛 42:1,6，赛 49:6；

出埃及:出 12:38；逾越节:民 9:14；安息日:出 20：10；献祭:利 17:8；以色列会众:得 4：

21-22；万民祷告的殿:代下6:32-33,赛 56:6-7。圣经预言了诸国都要认识和敬拜主(诗22:27,

诗 67：1-7,赛 45:22,哈 2:14,赛 11:9,玛 1:11)。

模范的安提阿教会

好树会结出好果子，好教会也会培养出好宣教士。那么，圣经中作为宣教模范教会的自

画像是什么呢？我们通过安提阿教会来总结一下，宣教的教会特点。

第一，从自己所在的地区开始传道（徒 11：20-21，24）。

安提阿教会热心传道使许多人信了，以至于名声都传到了耶路撒冷。地区传道（local

evangelism）确定的时候，才有可能进行世界宣教（world mission）。今天，宣教的教会中

有两种极端的形式。即，一种是教会的青年圣徒们为进行所谓的世界宣教而热热闹闹地往来

于这国、那国进行短期事工，但回来后却从不向邻舍传道。这是一种矛盾的状态。另一种是

为了教会成长只在教会周围努力传道，而对海外宣教却漠不关心。这也是一种错误的状态。

<提问>说一下，出现在 徒 1： 8里的神的宣教策略。

第二，安提阿教会是一个善于养育和训练门徒的教会（徒 11：22-26；13：1）。

安提阿教会除了保罗和巴拿巴之外还有三位伟大的领袖。他们是把一切都献于执行主至

高无上命令的真正的领导者。宣教若没有以生活为榜样的领导力是不可能的。巴拿巴是一个



212

良善、充满圣灵、善于教导的人，甚至在圣经里都得到了认可。他和保罗一起带领团队事工，

结出了大大复兴教会的事工果实。以至于，人们第一次看到安提阿教会信徒之后就赋予了他

们基督徒的称号。基督徒的意思是因为他们太像耶稣，以至于看到他们就会让人想起耶稣。

保罗和巴拿巴就是如此成功地进行了门徒训练。安提阿教会的爱没有停留在言语上，也富有

管家的献身（徒 11：27-30）。安提阿教会在财政上也有力地帮助了处于困境的教会，支持

了派遣宣教士的事工。因为人们大都把物质看做仅次于生命，所以从物质的使用上就可以看

出一个人的灵性成熟度和圣洁的程度。

第三，安提阿教会是灵性美好的教会（徒 13：2）

若用一句话来讲灵性美好的话，就是指在听而顺从主的话语和声音方面有很高的程度。

安提阿教会通过礼拜和祷告聆听了圣灵的声音。安提阿教会是一个禁食祷告的教会（徒 13：

3）。因为安提阿教会知道世界就是禾场，所以才会差遣像保罗和巴拿巴那样的教会支柱一般

的领袖去宣教。新教会决定差遣两位中心领袖为宣教士出去宣教，乃是出于信心的行为。教

会草率地差遣未经验证的工人作宣教士出去宣教是很危险的事。因为，宣教不是用钱就能成

就的事。安提阿教会是由圣灵作教会元首的教会，是顺从教会元首旨意的教会。宣教不是什

么流潮（boom），程序活动或运动，而是对三位一体神的顺从（徒 13：2）。安提阿教会是基

于呼召和恩赐分别设立工人的教会。今天，许多教会都是基于人际关系来选定宣教士，并决

定是否赞助以及赞助的额度。以至于，教会牧师一旦变更，往往新上任的牧师就会改换自己

认识的人作宣教士，并会基于教会实权人物的人际关系或切断或调整宣教士的宣教费。宣教

不是以钱为先，而是以人为先。

<提问>教会存在的目的是什么？

3.宣教目的

“奉父、子、圣灵的名”

神吩咐要奉父、子、圣灵的名施洗并教训人遵守神所吩咐的一切，乃是因为只有倚

靠神的义才能罪得赦免，只有藉着万王之王，万有的主宰，审判者，三位一体神的权柄，

才会有义的资格。正如，只有以国王的名义才能实现国王下达的刑罚中得到赦免的事。

三位一体神的名乃是意味着我们一切宣教的行为目的。唯要为神的名和荣耀，差遣和被

差遣去向万民传道、施洗、并教训人遵守神所吩咐的一切。宣教动机就是为了神的荣耀。

因此，宣教的目的不是为了某些个人或团体扬名，也不是为了扩张教会的势力，唯要为

了神的荣耀。耶稣就是只求了父神的荣耀。凡是出于想要彰显和抬高‘我’的宣教动机，

都是被魔鬼欺骗的。保罗是安提阿教会所差遣的，但他却从未提及安提阿教会的名，而单单

传扬和抬举了耶稣的名（林前 2：2）。耶稣的人生目的就是荣耀神（约 5：41，7：18， 8：

50，5）。耶稣的性情和事工都是显明神的荣耀。

4.宣教方法

“你们要去，使万民作我的门徒，奉父、子、圣灵的名给他们施洗，凡我所吩咐你

们的，都教训他们遵守”。

主的地上命令中有四个显示行动的动词。即，①去，②使人作主的门徒，③施洗，④

教训人遵守。从希拉语原文来看，其中只有‘使人作门徒’的一个动词是命令型动词，其余

的都是用来修饰这个命令型动词的。因此，地上命令的核心是使人作门徒，而这个目标乃是

要通过‘去’、‘施洗’、‘教训遵守’来实现的。我们可以忽略却无法回避这个命令。我们复

活的主把这个命令留作了教会的大宪章。因此，教会有责任使圣徒成为门徒并进行门徒训练。



213

主不但亲自示范了门徒训练的范本，而且还提示了方法。

“作主的门徒”

门徒乃是指受过教诲或训练的人，所以要想使人作门徒，就要进行教诲和训练。“门徒”

和“训练”这两个词之间有着密切的联系，“门徒”不是自然而然诞生的，而是通过长期的

训练过程培养出来的。

<提问>教训他们遵守遵守的意思是什么？

教会成就神国扩张的四个阶段属灵的循环

1) 去 - 差遣

“去”这一词，包含着出发、离开、越界等意

思。意即，要跨越社会界限、种族界限、文化界限、

地理界限，即使身份不同、语言不同、习俗不同、

气候不同，也要去传福音。耶稣也是奉差遣（可 1：

38），并差遣门徒出去了。“父怎样差遣了我，我也

照样差遣你们”(约 20:21)。所以我们要始于去，

从最近的地方到地极去传福音。基督的门徒肩负着

基督使臣的使命（林后 5：20）。“耶稣叫门徒来，

说，你们要走遍天下，向万民传播福音”（可 16：

15）。但这句话并不是局限于对十二个门徒所说的话，而是对众圣徒所吩咐的，也就是向一

切蒙拣选的圣徒发出的命令。基督的门徒乃是为宣教使命而蒙神召呼召和差遣的使臣（约 3：

16,20：21,林后 3：3,5：19）。就像如此，普通信徒也有神所赋予的使命。蒙基督差遣传播

福音的平信徒，负有作基督的使徒、见证人、使臣、宣教士的使命。

2)施洗 - 福音传道

若有一个不会游泳的人溺水快要被淹死的时候，有人买来面包说让他吃下好振作起来，

这无异于激怒一个溺水的人。若还有人体恤他掉进水里一定会很紧张便买来镇静剂让他吃下

解除紧张的话，岂不会让掉进水里的人气晕过去吗？若再有人买来介绍游泳方法的书让他赶

紧学会游泳游上来的话，岂不是戏弄人吗?今天，基督以外的人都沉浸在罪恶的海洋中奔向

死亡。对于这些可怜的灵魂来说，好工作、健康、见世面、家庭和睦、荣华富贵等都不是福

音，根本解决不了问题。现在第一要紧的就是快点把万民从罪恶，审判，地狱中拯救出来。

教会第一要紧的（first）使命就是“传播福音”。因为，这是教会元首神的命令。“然而，

福音必须先传给万民”（可 13：10）。And the gospel must first be preached to all nations。

另外，真正的基督教宣教乃是宣告有永恒的地狱和天堂，只有基督才是救主（犹 1：14-15）。

一些以宣教的名义进行的救济事业、治愈全人的事工、教育事业、社会改革和人权事业等，

其结果也是弱化和推后福音传播的事，也是侵犯那些奔向地狱的灵魂的行为，是可怕的罪恶。

教会内四个阶段属灵的循环必须要有机地进行下去。耶稣披戴肉身在世上上的时候，就

是以这四种事工为主的。耶稣医治了许多病人，使那些被鬼所附的人得着释放，若将他所行

的事一一的记下来,所写的书就是世界也容不下了（约 21：25）。耶稣行了许多神迹奇事，

但最终的目的就是为了向罪人传道来拯救他们。耶稣虽然背负地上最大的代赎我们的使命，

却仍旧看撒玛利亚女人那样的一个灵魂比全天下还宝贵，而向她个人传了道，也曾一次为超



214

过五千多人的人群进行了大众传道。另外，耶稣筛选了七十人，对他们进行了传道训练之后，

赐给他们能力，让他们去传道并回来报告。

3)教训 - 养育

教会和先得救的成熟的基督徒，有责任要特别关心藉着接待基督而成为新信徒的人，并

要养育他们，使他们在灵里茁壮地成长。教会要为每一个新信徒带来人格上的感化，并要让

新信徒和那些在教会或社会上有一定地位的人建立一对一的属灵的双边关系。教会在实际安

排中，属灵监护人最好是男对男，女对女，年龄大的对年龄小的。主说，他要把他的羊群交

托像彼得那样的门徒，但条件是要像主爱了我们那样，用主的爱去喂养和放牧他的羊群（约

21：15-17）。教会需要负责养育新信徒的门徒。意即，教会需要为每周来教会聚会报到的新

信徒提供系统的指导和教育的门徒。无论是少于 100 人还是超过 1000 人的教会，都同样需

要工人来养育新信徒。因为，新加入教会的新信徒每周都有不同的教学科目需要指导，所以

教会即使有 50 名教牧人员也不可能 1：1 地指导和养育新信徒。为此，教会为了能够一对一

的养育新信徒，必需要进行培养能够负责并教授初步基本课程的门徒训练。新信徒养育乃是

指新人加入教会成为基督徒之后，直至信仰得到稳定，没有负担地适应教会生活和礼拜，并

具备各种基础信仰知识的养育过程。换而言之，就是将新人直至养育到，信仰虽不成熟但却

能自己走路、吃饭、说话、活动的自立阶段的过程。因为新信徒就像是小孩子，所以必须要

有养育者，必须要被保护。新信徒养育的过程不是简单的知识传递，而是需要像父母抚养子

女一样的过程（帖前 2：7-8-11，彼前 2：2）。因此，传道对象和被养育者无论本人是否愿

意，都要向他们传道和养育。新信徒若要成长为自立的基督徒，就需要得到温暖的爱（林前

13：1-13），灵粮(林前 13:1-13)，属灵的知识(太 4:4),细心的呵护和关心（箴 27：23，弗

6：10-12），祈祷（帖后 1：11）。人们无论是否愿意接受福音，传道的对象也都是万民。但

养育的对象不仅包括藉着福音所生的属灵的婴孩，而且直到主再来的日子长大的羊也是养育

的对象。

4）教训人遵守 - 门徒训练

门徒是指受过教诲或训练的人。所以，要想使人成为门徒就应有教训和训练。“门徒”

和“训练”这两个词之间有着密切的联系。“门徒”不是自然而然诞生的，而是通过长期的

训练过程培养出来的。‘教训他们遵守遵守’，就是通过门徒训练，再让受训的门徒继续去

（差遣）——施洗（传福音）——教训（养育）——遵守（门徒训练）。耶稣在他的传道生

涯中最为关心和集中的事工就是拣选和训练门徒，赐给他们权柄委任地上命令，委托他们将

来接替他继续做他所做的事工。可 3：13-15 里所记的就是耶稣筛选门徒，并通过交往和训

练之后，赐给他们权柄，委任事工派遣出去的事。耶稣的地上命令也是以万民为对象去传道、

养育、立为门徒，使他们像耶稣，做耶稣所做的事工。门徒乃是为像基督而努力的人，是传

道所成就的果子，是为保存果子而在接受养育的基督徒。

<提问>你在如何进行门徒训练呢？

5.宣教内容

“凡我所吩咐你们的”

‘凡主所吩咐的’是什么意思呢? 我们在路 24:44 里可以发现正确释义的钥匙(key)。

即，“耶稣对他们说：‘这就是我从前与你们同在之时所告诉你们的话说：摩西的律法、

先知的书和诗篇上所记的，凡指着我的话都必须应验’”。我们若用用一句话来概括主吩

咐门徒们的一切话，就是‘指着耶稣基督的话’。接下来的 45 里记着说：“于是耶稣开他们



215

的心窍，使他们能明白圣经”。神让我们明白，我们才能明白耶稣和见证耶稣的话。通过

宣教事工见证的一切神学讲授、布道、文字、教导等，若没有耶稣基督，若没有在圣灵的照

耀下明白的耶稣，那就是与主无关的宣教活动。宣教的内容就是“耶稣基督”。曾与神同行

宣教的保罗，他的宣教内容也是只有耶稣基督。“因为我曾定了主意，在你们中间不知道

别的，只知道耶稣基督并他钉十字架。”(林前 2:2)

6.宣教资源

“天上地下所有的权柄都赐给我了”

神既然能够为我们不惜舍弃自己的独生爱子，其他的又怎能不会恩赐给我们呢？岂有主

人让仆人出去买菜而不给钱的呢?更何况良善的神岂能不会为他的，就是为福音不惜舍命奔

走的仆人，供应所需的一切呢?清洁工准备开始工作却发现没有清洁工具时，会以怎样的态

度向主人要求提供工具呢？会哀求主人，还是理所当然地要求呢？既然要求的动机明确，自

然就会理直气壮，主人自然也会欣然满足要求。因此，我们从现在开始就当理所当然地向拥

有天上地下一切权柄的父神求我们所需的一切。我奉主的名咒诅肉眼看不见的贫穷，命令贫

穷永远离开我的家庭。感谢神，神在物质上丰盛地供应了我的家庭，让我可以安心去做神的

事工。世界宣教的资源乃是拥有天上地下一切权柄的主。宣教资源是主负责的事，而我们要

做的就是心存感恩，享有主在我们遵行地上命令时对我们的保护和引导，以及在神的旨意里

为我们供应的一切所需。最有效的宣教事工就是藉着昨日、今日、永远都一样的的三位一体

神。耶稣与神同行的宣教也是得到了圣灵的膏抹。“神怎样以圣灵和能力膏拿撒勒人耶稣，

这都是你们知道的。他周流四方，行善事，医好凡被魔鬼压制的人，因为 神与他同在”

(徒 10:38)。

<提问>使徒保罗是怎样得到神的资源供应并作工的呢？

7.宣教时间

“…直到世界的末了…”

地上命令中蕴含着连续地，持续地重复下去的意思。使人作门徒的最终目标乃是在于让

受教者再出去使人作门徒。使人作门徒就是去向万民传耶稣基督，使人接待基督为救主，为

他们施洗，用基督的话语教导他们成长之后，再让他们出去继续使人作门徒，并要如此不断

地重复下去。“你在许多见证人面前听见我所教训的，也要交托那忠心能教导别人的人”

(提后 2:2)。

<提问>你是否知道在天国里永远没有传道机会的事实吗？

8.宣教报偿

“…就常与你们同在”

全宇宙里再没有比神与我同在这句话更加激励人和有力量的话了。只要有神同在就不

会有任何问题，因为神是全知全能的，在他那里没有难成的事。所以，神就是我们的山寨，

避难所，盾牌，赏赐。“这事以后，耶和华在异象中有话对亚伯兰说：‘亚伯兰，你不要

惧怕！我是你的盾牌，必大大地赏赐你’”(创 15:1)。神是报偿的神，当我们为神的国和

福音先付出代价时，信实的神就会必报偿。“耶稣说：‘我实在告诉你们：人为我和福音撇

下房屋，或是弟兄、姐妹、父母、儿女、田地，没有不在今世得百倍的，就是房屋、弟

兄、姐妹、母亲、儿女、田地，并且要受逼迫；在来世必得永生。’”(可 10:29-30)



216

<提问>你所属的教会是如何传道和宣教的？找出下面的圣经句子之后，说一说。
① 我们去的时候 -圣灵引导我们(徒 13:1-3)

② 我们传福音的时候 - 赐下新生命(林前 2:5)

③ 养育的时候 - 让人成长(林前 3:7)

④ 门徒训练的时候 - 建立(提后 1:14)

投资天国的忠诚门徒

我们乃是很快就会移民到天国的人。问题在于我们移民到天国时要净身前往。那时，事

先在天国银行投资的人自然会感谢着离开这个世界，但在天国银行里什么都没有存入的人就

只能带着惋惜和恐惧离开这地。因为圣经里讲到了，我们进入天国后还会照着我们的行为受

到审判，以及各人要得到的永恒的奖赏和冠冕。

有个女人死后来到了天国。天使迎接他说：“我带你去你要住的房子。”天使带着她前行，

路两旁都是非常美丽的房子，每家的花园里都开满了闻所未闻的花，女人满怀期待地跟着天

使一路前行。但走着走着，道路就渐渐变得荒凉起来。天使停在院中没有一株花，快要倒下

的木板房前说：“这就是你的家。” 女人惊讶地问：“有那么多漂亮的房子，为什么让我住这

样的房子呢？我在世上还住在豪宅里呢。”这时，天使回答说：“夫人，你好像有些误会，在

天国里我们只用你在世时寄来的材料来建造房子。”谁才是有智慧的富人呢？就是那些在世

时提前投资到天国的人。“只要积攒财宝在天上，天上没有虫子咬，不能锈坏，也没有贼

挖窟窿来偷” (太 6:20)。‘积攒财宝在天上’的人乃是依靠耶稣的话语而活的人。每当听

到圣灵的声音就会毫不犹豫地顺服的乃是神所喜悦的人。教会奉献，赞助作神事工的宣教团

体，援助神的福音事业，派遣宣教士并提供援助，救济孤儿和寡妇，帮助难民，帮助残障人

士、贫穷的圣徒、不幸的人等，这些都是积攒财宝在天上的信心行为。藉着耶稣基督的恩典，

通过辛勤劳作，收入比别人多时，就当补上穷人所缺的来维持均平。“乃要均平。就是要你

们的富余，现在可以补他们的不足，使他们的富余，将来也可以补你们的不足，这就均

平了”(林后 8:14)。行仁义公平，会比献祭更蒙耶和华悦纳(箴 21:3)。作为一个罪人，

若是藉着接待耶稣基督并他的恩典而有了很多收获时，就当把这恩典分享给贫穷的邻居，让

他们过上公平的生活。这乃是神的旨意。

加利利海与死海

以色列有两个大海，一个是淡水湖泊加利利海，另一个是世界上盐度最高的死海。加利

利湖因为戈兰高原和赫尔蒙山融化的雪水流淌而下，所以总能保持水质的新鲜，乃是鱼类可

以在此大量繁殖生存的生命之海。另外，加利利湖里的水会流向世界上海拔最低的死海。但

是死海从字面上讲就是盐度高到没有任何海洋生物可以生存的海。死海虽然源源不断地从加

利里湖里获得淡水，却再流向任何地方。加利利湖的水虽然在源源不断地流入死海，但鱼类

却无法在死海生存，因此而成为了死亡之海。这两个海洋带给了我们一个无言的教训。如果



217

像加利利湖那样，把福音和宣教奉献款不断地输送出去的话就会一直维持活泼的生命，但如

果像死海一样，只接受恩典却不向外输送福音、宣教士和宣教奉献款的话，就只能成为死海

一般的教会。

若用拟人法说两个湖

加利利湖：“死海啊，谢谢你！我很感激你的存在。”

死海湖泊：“为什么？”

加利利湖：“因为没有你，我就没有地方送水，不送水我就活不下去。”

是的，我们应该像加利利湖一样感谢这地上有需要我们帮助的寡妇、孤儿、难民、贫困

者和残障人士。因为神创造我们的时候，就将我们创造成为越爱邻舍就越幸福的存在。所以

若没有他们，我们就没有分享主爱的对象。我们若是不能分享爱就会变得安逸，最终就会腐

烂，也不会有永恒的天国赏赐。因此，远离那些提出宣教地需求的宣教士，就是失去藉着尽

力援助宣教事工而品尝到神上尖下流地赐下厚恩的机会。宣教士们乃是为故国教会提供参与

扩张神国的荣耀事工的机会以及积攒赏赐的恩赐。俗话说，‘身体的头脑不好，其他肢体就

会受苦’一样，教会领袖们若是没有信心，圣徒们就不能得享到祝福，也不能很好地蒙神使

用，只能吃尽苦头之后艰难地进入天国。我不知道，牧师若是连圣经中言及到的次数仅次于

救赎论的关乎财物的话语都不相信的话，又怎能用圣经来布道和教导呢？

投资天国

各位！现在的辛苦和困难要为我们成就极重无比的荣耀。即是这样，我们岂不是值

得用信心和感恩来投资呢？各位，想投资成功吗？相信天国吗？若是这样，就要更多地投资

到我们不久之后必要去的，永远驻足的天国。结算术语中，“ROI”是“return on investment”

的缩写，是指投资的回报。但我经常会结合“耶和华罗伊（Jehovah-Roi）”，就是结合‘耶

和华是我的牧人’的含义，天天用“尊耶稣为牧人做生意的话就必亨通”的联想法，来表白

自己的信心。我们总要想着 ROI，将神赐给我们时间、财物、身体、机会恩赐等，像以诺那

样昼夜思想着神的审判而更多地投资到天国里。

无论时代与时候如何变化，但有一个事实永远不会改变。耶稣基督一边将他的教会引向

最终的目的地天国，同时也吩咐他的教会要继续进行使人作主门徒的事工。因此，由主开始

的门徒化事工，直至世界的末了是不会中断的。“这天国的福音要传遍天下，对万民作见

证，然后末期才来到”（太 24：14）。神在主管历史，开启和关闭宣教之门乃是神的绝对主

权。神乃是开了就没有人能关，关了就没有人能开的主(启 3:7)。使徒们藉着圣灵与福音

见证了主，成功地进行了宣教。“祷告完了，聚会的地方震动，他们就都被圣灵充满，放

胆讲论 神的道”(徒 4:31)。使徒保罗得以成功宣教的原动力也是出于圣灵的能力。“除

了基督藉我做的那些事，我什么都不敢提，只提他藉我言语作为，用神迹奇事的能力，

并圣灵的能力，使外邦人顺服”(罗 15:18)；“并且我们讲说这些事，不是用人智慧所指

教的言语，乃是用圣灵所指教的言语，将属灵的话解释属灵的事”(林前 2:13)。

知道欠了无法偿还之债的门徒

很久以前，在美国波士顿有一个叫斯特罗萨（Strosa）的年轻人。他有一个很大的梦想，

但他却没有本钱来实现这个梦想。于是，他找到大富翁巴顿先生，请他借给自己 2000 美元。

他自信地说，自己虽然没有担保，但对工作有梦想和勇气，只要相信他而借给他钱的话，他

绝不会忘记这份恩德。巴顿周围的人都认为，在没有担保或赞助人的情况下借钱给他是很危

险的事，为此都劝巴顿不要借钱给他。但巴顿先生很欣赏这个年轻人的勇气，就冒险借给了

他 2000 美元。斯特罗萨果然没有失信，很快就把钱还上了。这件事过去十年之后，因为当



218

时美国经济的大萧条，巴顿先生正在濒临破产。斯特罗萨听到消息之后找到巴顿先生，告诉

他自己会替他偿还 7.5 万美元欠债。巴顿先生听过之后惊讶地说：“你借的钱早已经还了，

你在说什么呢？”斯特罗萨的很酷地回答说：“是的，我欠您的两千美元确实是还清了，但

您给我的恩德，我这一辈子都还不了。因为您当年借给了我两千美金，我才能做生意，才变

得今天这么富有。谁若是认为这恩德可以用钱偿还，他就是疯子。恩德和爱乃是永远无法还

清的债。”

使徒保罗也告白说：“无论是希腊人、化外人、聪明人、愚拙人，我都欠他们的债。

所以情愿尽我的力量，将福音也传给你们在罗马的人”(罗 1:14-15)。

我们一辈子也还不完的债是什么债呢？

第一，我们是欠神和耶稣债的人。

创造整个宇宙的神让我们生活在大自然中，时时呼吸清新的空气，沐浴明亮的阳光。我

们要知道，我们对神白白赐予的恩宠乃是欠债的人。不仅如此，尽管我们说是活在信仰里，

却天天都在跌倒，不能照着神的旨意生活，常常生活在不顺从和无信仰中，神却仍旧出于爱

我们而在延缓审判的日子，并在等候我们醒悟、悔改、归正。我们在神这样的爱上欠了债。

我们所犯的罪乃是我们必须偿还的债。但神从没有催促我们偿还那债。我们之所以能得救并

作了神的儿女，乃是因为先欠了神的债。神为了救赎因罪价而应下地狱的我们，舍弃了自己

的独生爱子，付出了巨大的牺牲。

第二，我们对信仰的前辈们欠下了宣教的债。

神的这恩典和耶稣基督两千年前所成就的十字架恩典，并不是自动地临到我们这里的。

神的福音乃是藉着那些对神的恩典心存欠债意识的主的仆人们，用汗水、泪水、鲜血、生命

宣教，才传到了我们这里。两千多年前完成的拯救人类的道路能够传到我们这里，乃是基于

他们的牺牲。神的福音传到我们这里之前，付出了无数的牺牲。为此，彼得被倒钉在十字架

上，保罗也被砍了头。

所以，宣教乃是天国国民的义务(Obligation)

宣教就是向万民显明神的爱。耶稣是爱自己羊群的好牧人，甚至为他的羊群舍了命(约

3:16)。保罗是心存对希腊人、化外人、聪明人、愚拙人，都欠他们福音之债的意识献身

于宣教的(罗 1:14)。我们也欠了主的十字架救赎之爱的债。我们作为欠了福音之债的人，

即没有什么可夸的，也没有什么可凌驾于别人之上的资格。因为，偿还债务就是要满足债权

人的要求。我们要以欠债者的心态宣教。偿还债务就是履行义务。正如纳税是所有国民都应

尽的义务而不是可选项一样，宣教也不是可选项，而是天国国民应尽的义务。因为耶稣作为

宣教士来到世上宣教才有了教会，我们才听到福音得救了。因此，地球村的所有的基督徒都

欠下了宣教之债。教会和圣徒作为天国国民而没有按照万王之王的命令，以万民为对象（太

28：18-20）进行世界宣教的话，就是没有尽到天国国民义务的又懒又恶的仆人（太 25：26）。

因为有地狱，所以我们对世上那些失丧的灵魂不能漠不关心。

“我们既是这样爱你们，不但愿意将 神的福音给你们，连自己的性命也愿意给你

们，因你们是我们所疼爱的”(帖前 2:8)。列王记下 7 章里记着说，在城门那里有四个长

大麻疯的人快要饿死的时候，在神的恩典下意外地在亚兰敌营中找到了粮食而活了下来。

他们认识到自己蒙恩却没有及时报信，做的不好，彼此说：“我们所做的不好！今日是有

好信息的日子，我们竟不作声！若等到天亮，罪必临到我们。来吧，我们与王家报信去”

(王下 7:9)。我们当要以这些麻风病人的心情去见证福音。因先蒙到神的爱而知道了得救道

路的人，若不向那些死去人们作见证的话就会受惩罚。所以，我们作见证乃是应当的。我们



219

都是像麻风病人一样被遗弃和受诅咒的存在，却在耶稣基督的爱里首先得救了。因此，我们

当要像那些麻风病人那样，心存感恩和欠债的心去向那些失丧的灵魂去报使人得救的好信息。

玛拉那塔！

我们现今乃是生活在只要听到“马拉那塔”就会心跳加速并要奔跑的末后时代。现今乃

是主再临的日子已经进入倒计时的时代。我们是末后时代的末后的新妇、宣教者。凡是相信

主随时都会再临，而端正信心生活的人就会得到奖赏。无论是谁，不等主再临的就不会得到

‘公义的冠冕’。“从此以后，有公义的冠冕为我存留，就是按着公义审判的主到了那日

要赐给我的；不但赐给我，也赐给凡爱慕他显现的人” (提后 4:8)。爱慕主显现的人，

就像平时努力学习考试考好的学生在等待成绩单和奖赏一样。但因为学习懒惰而成绩下降的

学生，就不会期盼而会讨厌和害怕公布考试成绩。智慧的富人积攒财宝在天上越多，就越会

期盼主的再临。

有一位宣教士在非洲宣教了很多年。他尽管倾注了无数的热情和努力却始终没有收获到

宣教的果子。直到有一天，他的大儿子和小儿子因患重病都离开了人世。他的妻子因为一同

失去两个儿子而承受不住打击，不久之后也离开了人世。宣教士因为失去了孩子和妻子而陷

入极大的悲哀中。他在悲伤中向神抱怨说：‘神啊，为什么要加给我这么大的试炼呢？对我

来说，这个宣教有何益处呢？’他在苦恼中决定放弃宣教。他收拾了所有的行李，登上了回

美国老家的船。恰巧，当时的美国总统从非洲度假归来乘坐的也是这艘船。当船到达旧金山

时，码头上有许多人来迎接总统。随着军乐队的礼炮声，地上铺上了红色的地毯，人们欢呼

雀跃。总统离开码头之后，军乐队的号角声随即停止了，人们也都回去了。宣教士孤零零地

从船上走下来时心里想：‘休假回来的总统得到的是如此热烈的欢迎，但在宣教中失去两个

儿子和妻子回来的我，却没有一人来迎接。’他沉浸在孤独感和失败感中，漫无目的地在街

上游荡。这时不知从什么地方传来了一个声音说：“我儿啊！你还没有回到家乡呢，到了你

回到家乡的日子，必会伴随着天上天军天使的号角声，是军乐队的号角声无法相比的，我也

会亲自迎接你。那时，我会铺上红地毯无法相比的黄金玻璃来接你。我亲爱的儿子！你要忠

诚到底！”宣教士听到这个声音之后，当场就深刻地悔改了自己一直没有领悟神的真理，没

有尽上忠心的罪。然后，他又回到非洲，尽忠职守，直到最后。若是有一个农村姑娘找到了

深爱自己的对象，而且这个对象还是一个即有本事也很富足的青年男子，岂能不会期盼早日

过上幸福甜美的婚姻生活，又岂能会畏惧迎接美好婚姻生活的结婚仪式呢？作了永远无限富

足的耶稣的新妇，是不会惧怕死亡的。因为，那死就是与新郎耶稣得享永生福乐的开始。就

像有人投入自己所有财产建造美丽的新房入住时，摆上筵席庆祝一样。既然是到天堂黄金屋

那里去住，还会怕死吗？



220

【研究与讨论】

1. 通过“门徒的道路”课程，得到的恩典与要感谢的内容是什么呢?

2. 你是不是一个好门徒呢?

应用 & 作业

认识到的

当感恩与

赞美的

需要调整的

当实践与

顺从的

需要祷告的

作

业

背诵经文

读 经

祷 告 求主帮助学好『牧者的道路』!

读书与其他 预习一下『牧者的道路』第一课。



221

*耶稣门徒学校教材-『道路 B系列』简介 *

『B 系列』B 是圣经的英语词汇 biblical 的首字母，是作为门徒训练教材;『道路系列』

是作为门徒教育教材，始于针对对基督教有所关心的慕道者，而阶段性地展开的内容。目的

在于培养全人效法耶稣的基督门徒。

两个系列的特征

1. 单纯性-采用了讲故事(Storytelling)的说明方式，而使一般信徒也能够容易理解圣经。

编写时，超越了教派与文化，使得无论是谁都能够接受。

2. 系统性-整体内容都是以耶稣基督救赎的恩典为中心，不仅使整个圣经彼此连接在一起，

而且致力于从慕道者开始到基督丰盛的生命为止，为促使人阶段性地成长而编写的。

3. 全面性-学习圣经的一切最终目标都在于全人效法耶稣。所以，这两个系列，不仅注重知

识和经历，也注重了伴随行动的信心。

4. 实用性- 力争通过本教材，使得学习圣经的学员能够直接而具体地在生活中经历神与恩

典，得以成长，一同参与事工。

5. 效率性- 编写时因为区分了教师用和学生用所以能够有效提高教育的效果。本书方便并

有助于学习的学生再去教导别人再生产。

耶稣门徒学校

学习

领域
书名 核心主题 教育时间 学习方法

门徒

教育

永生的道路 重生的福音和养育过程 约 6个月 永生的道路与 B默想

圣洁的道路 圣洁的福音和成圣过程 约 5个月 圣洁的道路与 B祷告

门徒的道路 门徒教育和效法耶稣训练过程 约 6个月 门徒的道路与 B传道

牧者的道路 工人教育和训练过程 约 5个月 牧者的道路与 B医治

门徒

训练

B 默想 圣经默想与应用 约 2个月

道路与 B系列，约为

两年教育课程

B 祷告 祷告的圣经基础与祷告训练 约 3个月

B 传道 传道的圣经基础与传道训练 约 2个月

B 医治 医治的圣经基础与信心训练 约 3个月

圣经
旧约基石 旧约全景与通读 约 7个月

一年通读新旧约一次
新约基石 新约全景与通读 约 5个月



222

教材使用方法
1.教师专用教材中，圣经经文的关键词用（）所替代，这一部分在学生专用教材中也一

定要用（）表示出来。同时一定要让学生查找圣经，在上课前填写好空格，这样才能起到预

习的效果。

2.学生专用教材中应当要删除问题的答案与 讲师提示(Tip) 的内容，授课老师不能只

是照读讲师提示(Tip) 的内容，应当事先掌握好内容后自然地加以说明。

3.在教会或者神学大学中，使用我们耶稣门徒学校的10本教材并彻底践行，这样的教会
或学校80%以上都在质上或者量上有所成长，如果一边祷告一边使用本教材的话，主一定会

与我们同在，我们也一定会显明他的荣光。

4.本书乃是内部资料，严禁印刷出售。

版权所有·侵权必究


	内部使用
	UPAPER出版社

