
耶稣门徒学校-第一册

永生的道路
The Way of Eternal life

内部使用

UPAPER 出版社



永生的道路

2

耶稣门徒学校入学誓约

本人约定，入学【耶稣门徒学校】受训期间，自愿遵守以下学校规则，献身于神。

1.我愿成为每日都尊主为生活的主人，否认自己并背起自己的十字架跟从主的仆人。

“于是，耶稣对门徒说：‘若有人要跟从我，就当舍己，背起他的十字架，来跟从我。’”(太

16：24)

2.本人为能够成为主所喜悦的门徒，愿将门徒训练放在首位，并积极诚实地参加学习训练。

“操练身体，益处还少；惟独敬虔，凡事都有益处，因有今生和来生的应许。”(提前 4：8)

3.本人除了极特殊情况，如患重病或遭遇自然灾害等不可抗力的情况之外，必参加学习。

“人到我这里来，若不爱我胜过爱自己的父母、妻子、儿女、弟兄、姐妹和自己的性命，就不

能作我的门徒。”(路 14：26)

4.本人愿完成每周的作业。

“人在最小的事上忠心,在大事上也忠心;在最小的事上不义,在大事上也不义”(路 16：10)。

5.本人作为主的门徒，愿圣守主日，献上当纳的十分之一，并愿借着物质、祷告、侍奉来服侍成为

主身体的教会。

“所求于管家的，是要他有忠心。”(林前 4：2)

6.本人愿致力于在生活与事工上实际应用神的话语，不骄傲，不拉帮结派，总愿本着服侍的态度负

起管家的使命。

“你若听从耶和华你 神的话，谨守这律法书上所写的诫命、律例，又尽心、尽性归向耶和华

你的 神，他必使你手里所办的一切事，并你身所生的，牲畜所下的，地土所产的，都绰绰有余，

因为耶和华必再喜悦你，降福与你，像从前喜悦你列祖一样。”(申 30：9)

7.本人愿爱戴并信赖施教者，并愿为一同受教的信心肢体们祷告，与他们相爱、交通、同工。

“只要你们行事为人与基督的福音相称，叫我或来见你们，或不在你们那里，可以听见你们的

景况，知道你们同有一个心志，站立得稳，为所信的福音齐心努力。”(腓 1：27)

8.本人愿遵守‘耶稣门徒学校’的规定，在接受‘圣洁的道路’训练期间，不管遇见什么困难，都

会借着祷告，仰望耶稣，加以克服。

“亲爱的弟兄啊，你们却要在至圣的真道上造就自己，在圣灵里祷告。”(犹 1：20)

年 月 日



门徒训练

3

序 言

圣经学习指导表

* 不要求一定按下列顺序做（仅供参考） ■约需要 2 个小时

顺序 内 容 时间

1 赞美 提前选好赞美诗，赞美神 5分

2 祷告 背诵使徒信经或教师带祷，开始上课 1分

3 交通 分享一周的生活和见证 5-10 分

4 检查 检查作业，背诵经文 5分

5 复习 简单复习上周的学习内容 3-5 分

6 学习 学习今天的课程内容 90 分

7 应用 分享在实际中应用的情况 10 分

8 赞美 唱诗，把荣耀归于神，把自己交托给神 5分

9 祷告 在学员中选出一人作总结的祷告 2分

10 通知 预习内容和其它，然后下课 3分

11 解散 互相交通后解散 2分

愿神与你同在

我们衷心祷告，藉着《永生的道路》查经学习，愿更多失丧的灵魂得蒙拯救，愿更多的信徒造

就成基督的好门徒。

“因为万有都是本于他，倚靠他，归于他。愿荣耀归给他，直到永远。阿们！”（罗 11:36）

2022 年 4 月最新修订



永生的道路

4

目 录

序 言/3

第 一 课 活着的神/4

第 二 课 神是怎样的神/16

第 三 课 我是谁/23

第 四 课 我为了什么而活着/31

第 五 课 耶稣是谁/39

第 六 课 耶稣基督的生平/49

第 七 课 耶稣的死/58

第 八 课 耶稣基督的复活/67

第 九 课 耶稣的升天和再临/75

第 十 课 永生的道路/84

第十一课 新 人/93

第十二课 圣灵是谁/105

第十三课 有确据的信仰生活/116

第十四课 圣经是什么书/125

第十五课 祷 告/135

第十六课 教 会/144

第十七课 教会的生活/154

第十八课 向万民传福音/166

第十九课 对王的顺从/177

第二十课 蒙福的人生/190

第二十一课 新诫命-彼此相爱/200

第二十二课 使徒信经、主祷文、十诫命/213

第二十三课 未来的世界/223

教材简介及使用方法

读经表



门徒训练

5

第 一 课
活 着 的 神

本 文 创世记 1章 背诵经文 ●神的启示：约 1：18

●寻求神：耶 29：13

作

业

检

查

检查标记 完成=〇 一部分=Δ 未做=ⅹ

读 经

背 诵

读书报告

及其它

复习问题 祝福你和我们一起学习圣经。

学习目的 1． 正确认识神的启示（显现）。

2． 引导个人遇见神。

引人思考的喻道故事

从前，有一个罗马人这样问一位基督徒：“你们天天都在谈论神的事，神到底在哪里？只要能

让我看一眼，我就信”。那位基督徒不慌不忙地把那个罗马人领到外面，指着灼热的太阳对他说：

“请看太阳吧”。那罗马人很快地瞟了太阳一眼说：“不要说那么愚蠢的话，太阳那么刺眼，怎么看

得清楚呢？”这下可被那位基督徒抓住了把柄，变被动为主动。于是回答他说：“你连神所造的太

阳都看不清楚，怎能一眼就看到创造它的伟大之神呢？”

这则故事摘自“Talmud”。其实这样的问题很久以前就有了。故事虽然很简单，但却很有哲理。

诗篇 42：3 说：“人不住地对我说：‘你的神在哪里呢？’”约翰福音 14：8：“腓力对他说：‘求主

将父显给我们看，我们就知足了’”。那么，你对神的存在持什么立场呢？你是否相信，真的存在生

命的起源、宇宙的起源、人类历史的终末与死后的世界呢？这一切关乎全人类与人生问题的答案，

都要始于认识“神是否真存在”的事实。

活着的神
从起初到现在的整个人类历史当中，人的内心里常有这样一个疑问：“神确实存在吗？”“神是

什么样的呢？”于是便开始想象神的样子。哥林多前书 1：21 说：“世人凭自己的智慧，既不认识

神。”也就是说人用自己的方法、自己的能力，是根本不可能找到神、认识神的。那么我们怎样知

道神的存在，并知道神是怎样的神呢？办法只有一个，那就是：当神向人启示祂自己时，人才能认

识祂！

“到了日期，那可称颂、独有权能的万王之王、万主之主，就是那独一不死，住在人不能靠近

的光里，是人未曾看见，也是不能看见的，要将他显明出来。但愿尊贵和永远的权能都归给他。阿

们。”

——提前 6：15-16



永生的道路

6

那么，活着的神是怎样显明了自己呢?

1. 藉着万物

耶 23：23、24“耶和华说：‘我岂为 的神呢？不也为 的神吗？’耶和华说：‘人

岂能在隐密处藏身，使我看不见他呢？’耶和华说：‘我岂不充满天下吗？’”

罗 1：20“自从造天地以来， 和神性是明明可知的，虽是眼不能见，但藉着所造之

物，就可以晓得，叫人无可推诿。”

2．藉着圣经

提后 3:16：“圣经都是 神所默示的，于教训、督责、使人归正、教导人学义都是有益的，叫

属 神的人得以完全，预备行各样的善事”。

每一本书都必有一位作者。但不会就只有一家印刷公司，或者只有一家出版社；即使是一家最

先进最现代化设备的印刷厂，也不可能自己就生出一本书来。

鸟的色彩或各种动物的自身保护色，都绝非出于偶然，它们都是有计划、有思想的创造者所精

心设计的。而且，各有其价值和存在的目的。同样，圣经也有着它的出处和价值意义。

圣经是神应许的话语。圣经是神为了使我们得着永生，赐给我们的地上最大的礼物。圣经首先

预言到了，要作为救世主来到世界的耶稣基督。耶稣基督，也照着预言成就了一切。耶稣基督，照

着几千年前的 2500 多个预言，来到这个世界，生活，受死，复活了。所以，我们看到耶稣基督，

就能看到活着的神。因为，神是照着应许成就的信实的主。所以，我们在神的应许里，就能得享安

息了。另外，以以色列为中心的所有关乎世界的预言，也都如实地应验了。这是证明神是活着的，

最为确实的凭据。圣经历经 1，600 多年，由 40 多位作者记录下来，编辑成为一本书。圣经内容，

包含了从永远到永远的一切，至始至终的主题都是成为‘得救之路’的耶稣。圣经的 40 多位作者，

各自在不同的时代与位置上，从没有经过讨论，记录了统一的内容和预言。现实中这样的概率是零

(Zero)。旧约圣经里，关乎耶稣基督的直接预言有 350 次，若再加上间接的就有 450 多次。1963

年由穆迪出版社(Moody Press)出版，PeterStoner 所著的‘科学在说话’(Science Speaks)一书，

是得到美国科学协会认证的书。

该书里说到，从数学概率来看，圣经的那些预言偶然吻合的可能性，几乎是没有的。

耶稣基督的诞生地，由童贞女马利亚所生，被加略人犹大所卖，施洗约翰为弥赛亚预备道路，

被卖 30 两银子，在十字架上受死等，仅这 8 项预言能够偶然成就在耶稣身上的数学概率为

100.000.000.000.000.000 分 之 1 。 我 们 换 一 种 方 法 说 明 。 即 ， 若 将 一 美 元 硬 币

100.000.000.000.000.000 枚，铺满美国德克萨斯州的整个地面上，就能够垒起 152.4cm 高。从中

选一枚做好记号之后，令人蒙上眼睛尽力跑过一段之后，再回来一次就能找到做记号硬币的概率，

与耶稣的预言吻合的概率是一致的。更何况，48 个预言(压缩整理旧约圣经一切关乎耶稣基督的预

言)，偶然命中的概率乃是 10 的 157 倍分之一。

圣经就是这样完全不同于人类所写的书。圣经本身就在证明，圣经是人被圣灵感动记录下来的

神的话语。圣经预言必要成就的事实明证，圣经不是出于偶然的一致，而是出于必然存在具有人格

的神。

3．藉着耶稣基督

约 1:18:“从来没有人看见神，只有在父怀里的独生子将他表明出来”。

耶稣是照着，在他诞生之前就有的 300多个预言，降生、受死、复活、升天的。耶稣的生平与

全部的事工，都应验了圣经预言。神就是这样在预言中启示了自己。

耶稣基督就是事工的中心，启示的中心。基督教最高的信用证明，就是耶稣基督。耶稣基督本



门徒训练

7

身就是预言伟大的成就。耶稣基督的诞生就是神迹，而他的话语和行踪，就是神迹的延续。圣经介

绍耶稣说：“基督是神荣耀所发的光辉，是神本体的真像”（来 1：3）。使徒保罗论及耶稣时说到，

“他是那不能看见之神的像”（西 1：15），“因为神本性一切的丰盛，都有形有体地居住在基督

里面”（西 2：9）。耶稣自己亲自说到，“除了父，没有人知道子；除了子和子所愿意指示的，没

有人知道父”(太 11:27)。耶稣甚至说到，“人看见了我，就是看见了父”(约 14:9)。耶稣是来自

天国的神的形象，是为了背负我们的罪，代替我们受刑而来的。

4．藉着人的良心

罗 2：15-16“这是显出律法的功用刻在他们心里，他们 同作见证，并且他们的思念互相

较量，或以为是，或以为非。就在神借耶稣基督审判人隐秘事的日子，照着我的福音所言。”

从遥远的过去开始，人们就在寻找神。人们想要从太阳、星星、树木、石头、大人物、高山那

里寻到神。这些虽然都是崇拜受造之物的迷信行为，但却能够从中发现，人出于本能而寻求神的心

意。罗马书 2：15 说的是，人唯有不随从肉体的情欲，并具有正确的信仰良心时，才能去寻求神。

今天，在文明不够发达的部落里，尽管没有文字和计算机，但却都有自己的宗教。因为神创造人时，

就赐下了寻求神的心。所以，就像鱼儿离不开水一样，离开神的人们寻找神乃是理所当然的事情。

“神造万物，各按其时成为美好；又将永生安置在世人心里”（传 3：11）。

5．藉着历史

徒 17：26-27：“他从一本造出（万族的人），住在全地上，并且预先定准他们的年限和所住

的疆界，要叫他们寻求（神），或者可以揣摩而得，其实他离我们各人不远”。

但 4：17：“这是守望者所发的命，圣者所出的令，好叫世人知道，至高者在（人的国)中掌

权，要将国赐与谁，就赐与谁，或立极卑微的人执掌国权”。

通过人类历史，我们就可以知道因果报应的定律。即，善有善报，恶有恶报，正义必会战胜邪

恶这般的历史定律。凡是以武力发动战争的侵略者，最终都是以失败而告终的。另外，凡是残害百

姓的独裁者，也都没有得到好下场。因为，人类的生命与国家的兴盛衰亡，都是由宇宙统治者神在

掌管。神在人类历史中，一直作为审判主，而用绝对的公义施行了审判。赏善是出于神的慈爱，惩

恶却是出于神的震怒。（诗 99：4；罗 1：32，罗 2：7-8）。凡是拒绝或逼迫基督教的国家、政府、

个人，最终都遭至了不幸的结果。这样的历史背后，若是没有具有人格的，掌管历史的统治者，岂

能推动施行因果报应的历史车轮呢?

6．藉着神迹奇事

来 2:4：“神又按自己的旨意，用（神迹奇事）和百般的异能，并圣灵的恩赐，同

他们作见证”。
创造天地并统治万物的神，制定了自然界的运行规律。但是，神显明自己旨意或启示自己的时

候，也会一时性地超越（打破）自然规律。在我们看来，这是奇迹，是不可思议的事。然而，对于

无所不能的神来说，却是轻而易举的事。神为了拯救以色列百姓，曾经使日月停止(书 10:13)， 又

曾使红海分开，使以色列百姓如履旱地一般过了红海。耶稣在世时，也行了许多医病、赶鬼、死人

复活等神迹异能。现在，神仍旧借着基督徒的祷告和信心，医治那些现代医学所不能治愈的各种疾

病，或吩咐天使搭救处于危难中的圣徒。这样的见证，在实际生活中多不胜数。

7．藉着圣灵

罗 8:14-16：“因为凡被 神的灵引导的，都是 神的儿子。你们所受的不是奴仆的心，仍旧

害怕；所受的乃是儿子的心，因此我们呼叫：“阿爸，父！”(圣灵)与我们的心同证我们是(神的

儿女)”。



永生的道路

8

神是个灵，所以神是看不见，也是摸不着的。我们不能因为看不见细菌，就否认细菌的存在。

同样，我们虽然看不见神，却不能否认神的存在。属灵的问题，要用属灵的方法解决。想用肉眼看

见神的人，就像是有人到警察局买豆腐那样愚拙。我们通过电视，能够知道电波信号的存在。同样，

活着的神（即有位格的圣灵）临到我们时，我们就能知道神的存在。冬天里坐在火炉旁边，就能感

受到热气的存在。同样，圣灵临到我们时，心里就会真切地感受到神的存在。

创造主神
创世记 1：1-31

〈提问〉是谁创造了这个世界？

创 1：1：“起初 （ ）创造天地”。

徒 17：24：“ 创造宇宙和其中万物的（ ），既是天地的（ ） ，就不住人手所造的殿”。

〈提问〉创世记 1：1 反驳了世上的哪些学说？
“起初神创造天地。”（创 1：1）

内 容 概 括 反 驳

创世记 1：1 告诉我们，

神做了什么事情？

创世记 1：2 至 2：25

告诉我们，神是怎样做

这事的？

被驳的哲学

无神论

多神论

进化论

泛神论

唯物论

宿命论

〈提问〉在创世记 1章，神在第一天创造了什么？（3-5 节）。把六天所创造的顺序记
录下来。当中有什么组织和秩序？

创 造 背 景 创 造 内 容

第一天（1-5 节） 第四天（14-19）

第二天（6-8 节） 第五天（20-23 节）

第三天（9-13 节） 第六天（24-31 节）

第七天（2：1-3）

前三天和后三天的创造内容有对应的平衡的类似性

第一日． 第四日.

第二日． 第五日．

第三日． 第六日.

〈提问〉神用什么造了一切受造之物呢(创 3,6,9,11,14,20,24;来 11:3)？ 神的话语，
有怎样的权柄呢?



门徒训练

9

〈提问〉神看到创造的一切之后，感想如何？（创 1：4、10、12、18、21、25）能否
从中晓得受造之物存在的意义和目的呢？（参：诗 19：1）

创 1：26-28：“神说：‘我们要照着我们的形象，按着我们的样式造人，使他们管理海里的

鱼、空中的鸟、地上的牲畜，和全地，并地上所爬的一切昆虫’神就照着（ ）造人，乃是

照着他的形象（ ）男（ ）女。神就赐（ ）给他们，又对他们说：‘要生养众多，（ ）地

面，（ ）这地；也要（ ）海里的鱼，空中的鸟，和地上各样行动的活物’”。

赛 43：7：“就是凡称为我名下的人，是我为自己的（ ）创造的，是（ ）所作成、所造

作的”

西 1：15-16：“爱子是那不能看见之神的像，是首生的，在一切被造的以先。因为万有都是靠

他造的，无论是天上的、地上的、能看见的、不能看见的，或是有位的、主治的、执政的、掌权的，

一概都是藉着他造的，又是为他（ ）的。”

〈提问〉神创造了哪些种类？（创 1：11、12、21、24-25）神是怎样的一位神？

〈提问〉神是怎样安排各种受造之物的呢（创 1：9、15-16、24）？在这里不妨思想
一下，建立宇宙秩序并主管宇宙的神。

〈提问〉神创造了人和生物之后，最先做了什么？透过这件事能否知道神是怎样的一
位神？（创 1：22、28）

〈提问〉完成了天地万物的创造后，神做了什么？（创 2：1-3）那天是什么日子？（参
考：出 20：10、11）

〈提问〉亚当睁开眼睛看到被造的世界时，有什么感觉呢？

〈提问〉每当面对神的受造之物时，你都是带着怎样的感情？是否感谢赐下阳光雨露
的神呢?

〈提问〉诗篇 31：15 说，人的生死祸福都由谁掌管？



永生的道路

10

〈提问〉诗篇 34：8“你们要尝尝主恩的滋味，便知道他是美善。”是什么意思？

〈提问〉对于主张“没有神”的人，首先应怎样做？

〈提问〉诗篇 14：1 说什么样的人是愚顽的人？

〈提问〉圣经为什么说人不认识神？

〈提问〉神要求人对他的启示必须要作出回应。回应只有两种：信（来 11：5-6）和
不信（诗 10：4）。你属于哪一种呢？



门徒训练

11

讨论与默想

1.你是否真的相信圣经是神的话语呢?

2.你是怎样，又是为何相信神是活的呢?

应 用 与 作 业

当认识到的

当感恩与

赞美的

需要调整的

当实践与

顺从的

需要祷告的

作

业

背诵经文 创造的神—创 1：1

圣洁的神—彼前 1：16

读 经 旧约：创 1-5 章

祷 告 每日祷告—让我得见神

阅读与其他 第一课附录-创造论与进化论



永生的道路

12

附录

创造论与进化论
科学是以圣经为根的。不了解圣经的人，就误认为科学与圣经的关系是矛盾的。但是，深奥的

科学是与神相近的，并且科学的根就在圣经上。当然，科学只是发现了神创造的受造世界的规律和

挂图而已。科学并不能进行从无到有的创造。更何况，科学是通过人的理性来进行研究工作的，所

以本身就存在着极限，不能解释属灵世界或超越理性的神迹。很多不熟悉科学世界的人，都认为科

学家和那些信奉科学的人，都是相信进化论的。但事实上，却并非如此。1963 年在美国成立的创

造研究会，是由 1000 名以上最低有两所大学硕士或博士学位的人们所组成的。他们当中，却没有

人相信人类是进化过来的主张。英国的物理学家，天文学家，数学家，近代理论科学的先驱，牛顿

爵士(Sir Isaac Newton)作为信仰人而说到，“圣经是最卓越的哲学真理。我在圣经里能够发现，

比什么都确实的证据”。他发现了光谱(spectrum)，发明了反射望远镜。他发展了光的粒子理论，

在数学领域里还发现了二項定理（binomialtheorem)。他奠定了微积分的基础，成为近代数学的基

石。他在天文学领域里，用公式正确地计算出了月亮的运动，并说明了伽利略(Galileo Galilei)

发现的，木星的卫星轨道以及因太阳雨和月亮引力而引起的潮汐方式。最重要的是，他因发现了万

有引力定律而闻名世界。他的巨大发现，为 18 世纪的科学与产业革命的发达，提供了坚实的骨骼。

因着发现光谱，万有引力定律，微积分而闻名世界的牛顿，从小开始就是向神献身的信仰人。

他依靠的是圣经，是神的话语，相信耶稣基督就是自己的救主。另外，他还以圣经为主题写下了很

多书，向多人传扬，神是活着的全知全能的主。他在创造天地万物的神面前，是心存谦卑的信实的

基督徒。

至今为止，对于人类或生命的起源，一直都存在很多争议和分歧。但大致可区别为，创造论和

进化论。对于两者，在科学证明面前，借着人的常识和良心，就能够充分地做出选择。但为了能够

使人明确知道，神是如何创造的人类，就有必要对进化论的虚构性，进一步做出科学的考察。

1.数学概率论
若用数学概率来计算，即便是非常小的简单生命体，偶然出现的概率也是远远小于概率的极限

值 1/10 。生命体的最小单位是由蛋白质和遗传因子(DNA)来构成的。蛋白质是氨基酸有序的排列，

并具有生命功能。100个氨基酸，就有 10的 130乘方这么多种排列方法。即，可以说一个蛋白质

偶然产生的概率为 10的 130乘方分之一。生命通过进化偶然发生的概率为零。因此，1864年路易.
巴斯德(Louis Pasteur)说到，生命唯有出自生命。正如卡皮安姆(Kapiam)博士所说，若没有赐予生命

的创造主，连一个最简单的蛋白质都不会偶然生成。这就是现代很多科学家们称达尔文

(CharlesR.Darwin)的学说为‘数学性荒谬言辞(Nonsense)’的理由。创立进化论学说的达尔文，自己后

来也悔改归向了神。据说，他在临终前的重病中，仍旧常常读圣经并自言自语说到“圣洁的神啊!”“伟
大的神啊!”“无与伦比的救主啊!” 当时护理达尔文的合普夫人说到，“达尔文先生，到临终时后悔的

就更多了。他承认自己所主张的进化论是他儿时出于无知的推测和空想。他根本就没有料到，自己

的书会像火焰一般蔓延开来，竟使得世人将进化论当作了一种宗教”。

2.热力学
借着爱因斯坦(Einstein)突出贡献，现代物理学上最大的发现之一，就是发现了能量与物质相

同并能相互转换的，热力学定律。热力学第一定律，作为能量保存定律，指明了在宇宙世界里，能

量与质量可以相互转换(E = MC2) ，但宇宙的总能量却不会发生改变，会继续保持恒久不变。这样，

接下来要面对的问题，就是最初的能量是从何而来的。既然，第一定律指明了能量不会自然生成，

那么面对能量起源的问题，就陷入进退两难的境地了。但圣经记着说，神进行了‘从无到有’的创

造(创 1;1),神就是光(能量)的根源，神自我启示为‘自有永有的’(出 3;16)。即，自有永有的神，

将一部分能量转换成物质，就是从无(nihility)到有(being)的创造场面。这是唯有全能的神才能

成就的。除了这样的说明，就再没有能够说明这个世界能量起源的方法了。在圣经里也可以看到，

关乎物质与能量相互转换的记录(来 11;3, 西 1;17)。

“我们因着信，就知道诸世界是藉 神话造成的，这样，所看见的，并不是从显然之物造出来

的”(来 11:3)。

爱因斯坦承认，创造主从无到有的创造，是符合科学原理的。这就是因果律。根据热力学第二



门徒训练

13

定律，“从热源(reservoir)中抽取一定量的热能之后，都转换成动能，而不伴随额外效果的循环

过程(cycle)，是不可能的”。宇宙就像是上了弦的钟表一样，正在慢慢地失去动力。若举一例，

太阳正在以每秒四百万吨的速度失去重量。更为惊奇的是，这般的定律早在两千年前就记录在圣经

里了。

“又说：“主啊，你起初立了地的根基，天也是你手所造的。天地都要灭没，你却要长存；天

地都要像衣服渐渐旧了，你要将天地卷起来，像一件外衣，天地就都改变了。惟有你永不改变，你

的年数没有穷尽””(来 1:10-12)。

另外，进化论也违背了，显明能源的质的衰退现象的热力学第二定律。自然界的一切现象，都

在向着 mmethodical增加的方向发展。即，照着一切都在向无秩序方向发展的定律，任何物质在长

时间放置下都会朽坏。但照着进化论的说法，构成生命体的基本要素，以特定的排列方式结合在一

起，生成高氮的氨基酸，再发展就生成含氮更高的蛋白质，最终就会生成非常复杂，含氮更高的特

别结合物-细胞。这样的说法，与能源的质的衰退现象正好相反。就像如此，进化论的主张，不仅

正面违背了自然界的基本定律，而且从概率上讲也是不可能的，是非科学的。

3.人口统计学
有人讲，借着始于亚当夏娃的几千年的人类历史，根本无法充分说明现在的 60亿人口。其实，

更难说明的问题是，假如几百万年前就出现了人类，那么今天的人口岂能只有 60亿的问题。简单

的从统计学角度上看，始于洪水以后挪亚一家 8口的世界人口，每年的人口增长率只要达到 0.5%，

那么过了 4,000年就会达到今天的人口数字。这不过是世界人口增长率的 1/4 而已(推定，挪亚洪水

发生于 B.C.2350年。4350年之后世界人口达到 60亿，年人口增长率为 0.47%)。但照着支持无神

论的科学家们的主张，假如人类在这个地球上实际生活了一百万年或是更长的时间，再假如进化理

论是真实的，那么至少就会有 3,000亿以上的人，在这个地球上曾经生活并死去。若是这样，这些

人几乎都是生活在耶稣基督降世之前，或是神赐下其他别的启示之前的久远时代了。那么，他们都

被埋在了哪里，他们的骸骨又在哪里呢? 但现在对于史前时代的人类，所发现的不过是一把残余而

已。现在的世界人口增长率为，每 40年翻一倍的速度。假设一下，就算是过去的增长速度远远慢

于今天，而每 500年翻一倍，这样一对人口过了 5000年之后大概也会增加到千倍。但现在，进化

论者们说人类在地球上生活了至少 50万年。假如这是事实，那么今天的世界人口就应当是 1后边

有 300个零这么庞大的数字。这个地球并没有供如此多的人吃住的地方。换言之，人若是认为进化

论是事实的话，就会伴随绝对不可能的结果。但是，若认定挪亚洪水发生在 B.C.2500年的时候，

其人口增长速度为 160年翻一番，显然是非常合理的。可见，从科学角度上看，创造论比起进化论，

显然是更为科学的。

4.生物学
关乎生命的起源，科学界的学说分为自然发生学说与生物胚胎学说两种。但是，路易.巴斯德

(Louis Pasteur)在 1862 年里却否认了自然发生学说。巴斯德设计了鹅颈瓶实验装置，进行了一项

实验。巴斯德将瓶中液体煮沸，使液体中的微生物全被杀死，他将营养液（如肉汤）装入带有弯曲

细管的瓶中，弯管是开口的，空气可无阻地进入瓶中，而空气中的微生物则被弯曲的颈阻挡而沉积

于弯管底部，不能进入瓶中，结果瓶中不发生微生物。此时如将曲颈管打断，使外界空气不经“沉

淀处理”而直接进入营养液中，不久营养液中就出现微生物了，可见微生物不是从营养液中自然发

生的，而是来自空气中原已存在的微生物。他基于这般的实验结果，说明了瓶中的营养液（有机物

溶液）里发生微生物，乃是因为存在于空气中的微生物或是孢子。他认为生命不是自然发生的，而

必须是从已经存在的生物里生成的，进而确立了生源说。他用实验否定了自然发生学说。生命既然

只能源于生命，那么最初的生命又是来自哪里呢?

科学的解释，就是存在最初的创造者。这也是理所当然的归结。苹果树只能从苹果树那里，羔

羊只能从母羊那里得着生命。今天的生命工程虽然造出了克隆羊，但克隆羊的生命仍旧是源于羊。

原来的生命，开始乃是基于永远的生命。“因为在你那里有生命的源头”(诗 36:9)。基因偶然的

突然变异，是不可能发生的。但是，著名的进化论者辛普森(Simpson)说到，若将基因突变的概率

看做是万分之一，那么从一个细胞核中有五个基因突变的概率就是 1/10 左右。不仅如此，很多情

况下基因突变都是向着有害的方面发展。从此，就证明了主张一切生物都是由低级向高级发展的进

化论，是非科学的。

正如 1862 年孟德尔(Gregor Johann Mendel)定律所证明，唯有在遗传因子所包含的信息之内，



永生的道路

14

才会进行有秩序的遗传，进而不可能产生新的种类。孟德尔定律证明了进化论的不可能性。孟德尔

的研究，忠实地遵循了‘观察→设定假设→实验→建立规则’这般近代科学方法论。孟德尔通过实

质而明确的根据，完结了谁都无法反驳的遗传学定律，确证了一切生物都是照着圣经所说的那样，

是神各从其类创造的。遗传信息的结果，也证明了创造主的存在。

5.化石资料
大部分人接受的教育，都是通过动植物的化石，认定人类是从数十万年前的低级动物中进化而

来。但却很少有人知道，这样的化石是照着圣经所记录的，是源于挪亚时代大洪水生成的事实。化

石是由过去的生物遗体或遗迹而变成的，是关乎生命起源的决定性的科学资料。那么，化石真的在

证明进化论吗? 根据进化论的假设，假如真有变形虫生存时期里的 150 万多种生物进化的话，那么

与之相应的 150 多万种的中间物体，就应当有数百万个种类的中间生命体化石。但迄今为止，却没

有发现任何机体与基本种类之间发生的过渡期类型的化石。另外，在全世界里也没有中间生命体的

生物。从化石中见到的生物形态，始终都是照着各样种类显明的。化石资料反倒证明了，创世纪 1

章里所记的，神各从其类创造了一切生物。

“神说：“地要生出活物来，各从其类；牲畜、昆虫、野兽，各从其类。”事就这样成了”(创

1:24)。

1980年，在美国芝加哥召开了进化论国际学术大会，对进化论进行了根本的修正。这次大会

做出的结论为，以小进化的过程，不可能发生大进化。就是这样错误百出的进化论，却风靡了一个

时代，成为共产主义和无神论的基础，最终为人类的价值观带来了极大的混乱。所以，我们不仅要

明白进化论的虚构性，而且还要通过全新的科学知识与资料，明确知道创造论更加符合科学的事实。

6.比较解剖学
呼吸的过程是很复杂的。但简而言之就是，我们的身体，为活动所必要的能量而进行代谢的过

程中，为身体提供氧气(O2)的同时，还要将在这个过程里产生的废物二氧化碳(CO2）排除体外的活

动。人正常呼吸时，每分钟呼吸约 12-15次，而每次都会吸入约 500ml的空气。氧气与二氧化碳进

行交换的地方就是肺(lung)。空气被吸入之后到达肺部，中间需要经过鼻，喉，支气管等很多器官。

但这些呼吸器官并没有显明，进化论所讲的，从鱼类向两栖类，爬虫类，鸟类，哺乳类上变化的，

任何系统上的变化。

另外，高级动物也不是比低级动物具有更好的呼吸系统。各类生物群，各自有着适应自己生存

的呼吸系统，就是各自有着适合生存于水中，陆地，空中的，独创性的呼吸结构。我们先看一下，

人类的呼吸系统。我们在前面言及的器官(windpipe, 吸入空气的管)，分为众多的支管，而那些最细

微的支管，最终会连接到氧气与二氧化碳直接进行交换的肺泡(alveoli)上。简单说明的话，就是想

象着像葡萄一样的肺泡，装满了一整箱就可以了。每个人都有两个肺，而每个肺上约有 3亿个肺泡。

这般的构造，有利于提高表面积，而便于进行氧气与二氧化碳的交换。实际上，肺的整个表面积是

人体皮肤面积的 50倍，整整有一个羽毛球场那么大的表面积。这实在是令人惊奇的构造。

“我要称谢你，因我受造奇妙可畏。你的作为奇妙，这是我心深知道的”(诗 139:14)。

另外，经过对构成人体的矿物质，进行化学分析的结果显明，人体中的矿物质与尘土是同样的

物质。圣经记着说，人是用尘土造的。令人惊异的是，神在大自然中安置了专门负责分解的承包工，

令其包揽一切分解之事。“虫子要吃，他觉得甘甜”(伯 24:20)。通过分解过程，肉体仍归于尘土，

而人的灵仍旧归于神。“尘土仍归于地，灵仍归于赐灵的 神”(传 12:7)。具有科学性的圣经，

远在人类开发出化学分析法的数千年之前，就已经记录下来了。

7.人类学
人类学的研究显明，不同的种族，也具有同样的血统，所有人类都是源于同一位始祖。这实实

在在地证明了，圣经话语的确实性。。

1987年，加利福尼亚(California)大学的一个研究小组，采取了全世界多个民族女性的 DNA，
进行了调查比对。比对结果，给他们带来了很大的冲击。因为，他们经过分析只遗传于女性的线粒

体(Mitochondria) DNA之后，得出的结论就是多个民族的所有女性，都是同一位祖先的后裔。后来，

他们又分析了只遗传于男性的 Y染色体之后，得出了结论仍旧是所有男性都是源于同一位祖先。

“神说：‘我们要照着我们的形像，按着我们的样式造人，使他们管理海里的鱼、空中的鸟、

地上的牲畜和全地，并地上所爬的一切昆虫。’神就照着自己的形像造人，乃是照着他的形像造男



门徒训练

15

造女”(创 1:26-27)；“这些都是挪亚三个儿子的宗族，各随他们的支派立国。洪水以后，他们在

地上分为邦国”(创 10:32)。

这样的事实，通过生物学而得到了验证。这个地球上的任何一位健康男性，同其他地区的健康

女子结婚，都能生儿育女。所以，我们都是属于‘智人’(Homo sapiens)这样的，同一个种族。人

类历史上，有 95%的民族都是用动物的血，向神献祭的。这绝不是偶然发生的迷信或习惯。创造人

类的神，原本就预备了用血来救赎罪人的方法。直至耶稣基督在十字架上为全人类代赎了一切罪为

止，神所预备的赎罪道路，一直都是借着牲畜的血赎罪的道路。“因为活物的生命是在血中，我把

这血赐给你们，可以在坛上为你们的生命赎罪。因血里有生命，所以能赎罪”(利 17:11)。

8.考古学
考古学最新发现，记录在圣经里的上千个事件，都是正确的历史资料这样的事实。圣经创世纪

19章里言及到的，索多玛与蛾摩拉城，已经确认是实际存在的。挪亚方舟是其中最为特殊的例子。

很多人都熟知挪亚方舟的故事。但人们已经发现了方舟实物，却鲜为人知。1883年 8月，土耳其

政府正式公布，发现了挪亚方舟的事实。迄今为止，曾有数百人亲眼目睹了埋在冰下的方舟。世界

最早出现的甲骨文，是公元 2400年前使用的文字。那时，正是圣经创世纪 11 章里记录的巴别塔事

件发生之后，天下人的言语变乱，有人移居到东洋之后的时候。汉字的起源，与圣经历史中的巴别

塔事件发生的时间很是接近。古代中国人造甲骨文字时，很多字都是基于圣经内容的。他们将当时

敬拜神的事实，显明在文字上。

例如，“義”字，其结构就是‘我’的上面加一个‘羊’。那么，我上面有羊，与‘义’有什么

关联呢?对此，除了圣经之外，根本无从说明。圣经里的‘羊’，经常都被表现为耶稣基督的预表。

耶稣基督十字架福音的根本，就是借着羔羊耶稣基督，与神和好，联合，罪得赦免。圣经清清楚楚

地宣告，我们都是借着耶稣得蒙称义的。“既知道人称义不是因行律法，乃是因信耶稣基督，连我

们也信了基督耶稣，使我们因信基督称义，不因行律法称义，因为凡有血气的，没有一人因行律法

称义”(加 2:16)。这也是中国之前被称为“神州”的原因。迄今为止，考古学上的发现，都在证

明圣经的历史性记录，还没有发现过一次反证的情况。考古人员在美国德克萨斯州的佩克斯河上，

同时发现了恐龙与人类的脚印。其中，人类的脚印长达 38 ㎝。同时发现了人类和恐龙的脚印，令

科学家们吃惊不已。因为照着进化论的说法，恐龙早在 1 亿 3 千万年前就已经灭种了，而最早的人

类也只是出现在 3 百万年前。两者的脚印，怎么可能同时出现呢?恐龙与人类的脚印同时出现，反

倒有力地证明了，神照着圣经所说的那样，同时创造了人类与动物的事实。

9.人类年代计算
神的创造与挪亚洪水的圣经年代，比起进化论主张的年代更为合理。最近发现，地幔与地壳之

间所存的水，比地表上能够见到的水还要多出三倍。这个发现，完全推翻了世俗科学家们认为地球

形成之后才有了水这样的主张。圣经却早在几千年前，就借着神在水面上铺开大地这样的表现，预

测到了地层下面存在水层的事实。“称谢那铺地在水以上的，因他的慈爱永远长存”(诗 136:6）；

“神说：“天下的水要聚在一处，使旱地露出来。”事就这样成了” (创 1:9)。

2022 年 5 月，安东尼伯翰(Antoni Burnham)领导的研究小组，通过对锆石(Zircon)进行研究

之后报告说，地球在最初的 7 亿年或是更长的时间里，全部都被大水覆盖，即没有山也没有大陆碰

撞。这除了数十亿年前与数千年前这样的年代差异之外，与圣经所说的完全一致。照着圣经上的记

录，神聚集了覆盖全地的水，使地面显露，形成大海。在这过程中，随着庞大的水量移动，很快就

造成了极高的地层。照着世俗地质学的计算，这个过程可能需要数亿年的时间。但实际上，神也许

用了不到一天的时间就完成了。神创造的第二日还没有动植物，所以我们在大峡谷(Grand Canyon)

上，虽然能够看到层层叠加的地层，却看不到其中有化石。支持无神论的科学家们，说人类历史有

数亿年，但人类不是始于细微的尘土，而是由神将人类创造成为完全的一个种类。所以，圣经说人

类历史约为 6000 年，乃是极有可能，也是非常合理的。

10.挪亚方舟与临终实验
韩国创造科学会，在 1992年里委托韩国海事技术研究所，对方舟的安定性进行了评价。研究

所照着 50：1的比例调整了长度，宽度，高度，造出了 12膄方舟模型，进行了大量的研究。研究

结果显明，挪亚方舟的稳定性极高，即便是在 30米高的巨浪之下也不会翻船。另外，研究结果还



永生的道路

16

显明，挪亚方舟的安全性也是极高的。挪亚方舟的波浪稳定性与构造稳定性极高，所以在波浪中不

会剧烈晃动，也不会轻易被撞沉。总之，研究结果显明，挪亚方舟是极其先进优秀的船型。

1975 年，美国加州大學伯克利分校(The University of California atBerkeley)，召开了由

千余位医学专家及相关领域的博士们参加的，关乎“死亡，临终，来世”的全国大会。他们都是探

讨死亡与临终经验的专家。他们通过探讨 500 多名重病患者起死回生的经历，进行了总结。大会代

表主题发言的结论，就是肯定存在来世与离开肉体的灵魂，而且灵魂和在肉体内的时候一样，也是

具有人格的。据说，被研究探讨的人当中，有先天的盲人。这位盲人起死回生之后，却能准确地说

出，自己死后进出病室人们，样貌以及所穿的衣服。500 多名患者，全部都经历了灵魂离开肉体升

到上空的体验，同时也都看到了自己的尸体，和病室里的情况。他们都能够详细地说出，当时的情

况。这不是几个人的描述，而是 500 多人共同的回答。参加这次学术会的科学家们，大部分都是无

神论者。但是，他们面对用自己所信的科学方法，研究分析得出的准确无误的证据，不得不承认存

在来世的事实。伊丽莎白库布勒罗斯(Dr. Eliza beth Kubler-Ross)博士，发表了论文之后，参会

全员不约而同地起立鼓掌来表示了赞同。

人类就是照着圣经记录的那样，是神有别于动物，照着神自己的形象，所造的有灵魂的肉体。

“耶和华 神用地上的尘土造人，将生气吹在他鼻孔里，他就成了有灵的活人，名叫亚当”(创2:7)。



门徒训练

17

第 二 课
神是怎样的神

引人思考的喻道故事

美国波士顿市有一个独特的剧团。这剧团持续 150 年在波士顿公演。他们每一次在广告中作剧

情简介时，对亨德尔所作的伟大乐曲《弥赛亚》的写作过程都会略作介绍。据说那时亨德尔在伦敦

的一间屋子里 23 天足不出户，静静地坐在房间里；在默想神，默想永远的国度时，写下了《弥赛

亚》。在创作《弥赛亚》的某一天，这房间的佣人进来，看见亨德尔泪如雨下，佣人问他出了什么

事，亨德尔回答说：“我看见天在我面前开了，不，我看见全能的神！”

亨德尔在谱写伟大的曲子之前看到了天，看到了全能的神。

神是怎样的神？

1．神的本质（神的固有属性）

1）神是自有永有的

出 3:14：“神对摩西说：‘（我）是自有永有的。’又说：‘你要对以色列人这样说：那自

有的打发我到你们这里来’”。

〈提问〉神在圣经里自我介绍的名字是什么？

2）神是灵

神的本质是灵。所有属灵的完整概念和特性，都包含在神的里面。神是纯粹的、绝对的灵。

“神是个灵”这样的事实，否认了神具有某种类型的肉体或是人的肉眼可见的观念。

约 4：24：“神是个灵，所以拜他的，必须用心灵和诚实拜他”。

〈提问〉有多少人看见了神？
“道成了肉身，住在我们中间，充充满满地有恩典有真理。我们也（见）过他的荣光，正是父

本 文 诗篇 139 篇 背诵经文 ●创造的神—创 1：1

●圣洁的神—彼前 1：16

作

业

检

查

检查标记 完成=Ο 一部分=Δ 未做=X

读 经

背 诵

读书报告

及其它

复习问题 1.神是如何启示自己的？

2.创世记 1：1告诉我们的事实是什么？

学习目的 1.正确认识神的属性

2.引导个人在生活中与神相遇。



永生的道路

18

独生子的荣光。从来没有人看见神，只有在父怀里的独生子将他表明出来”（约 1：14、18）。

3) 神是永远的

“诸山未曾生出，地与世界你未曾造成，从（亘古）到永远，你是 神！”(诗 90:2)。

“但愿尊贵、荣耀归与那不能朽坏、不能看见、永世的君王、独一的神，直到（永永远远）。

阿们！”(提前 1:17)。

〈提问〉神是从何时开始存在的？

4) 神是独一无二的

神是自有永有的独一的神，是创造和管辖天地万物唯一的、不可分割的神。是任何外邦神所不

能替代及无法相比的。以色列百姓也一再宣告“唯耶和华是我们的神”。（徒 4：12）

申 4：35“这是显给你看，要使你知道惟有耶和华他是神，除他以外，再无（别神）。”

〈提问〉神有几位？

5) 神是有人格的（人格包含思想、感情、意志）

林前 2：10-11（思想）“只有神藉着圣灵向我们显明了，因为圣灵参透万事，就是神深奥的

事也（参透）了。除了在人里头的灵，谁知道人的事？像这样，除了神的灵，也没有人知道神的事。”

弗 4：30（感情）“不要叫神的圣灵（担忧），你们原是受了他的印记，等候得赎的日子来到。”

罗 9:11(意志)“双子还没有生下来，善恶还没有作出来，只因要显明 神（拣选）人的旨意，

不在乎人的行为，乃在乎召人的主”。

〈提问〉神能否与人交通？

6) 神是三位一体的神

“愿主（耶稣基督）的恩惠，（神）的慈爱，（圣灵）的感动，常与你们众人同在”(林后 13:14)。

〈提问〉三位一体的神是什么意思？

2.神独有的属性是什么呢?
1) 神是全知的

“耶和华啊，你已经鉴察我、认识我。我坐下，我起来，你都晓得，你从远处知道我的意念；

我行路，我躺卧，你都细察，你也深知我一切所行的。耶和华啊，我舌头上的话，你（没有一句）

不知道的”(诗篇 139:1-4)。



门徒训练

19

<提问>全知的神了解你到什么程度呢？

“两个麻雀不是卖一分银子吗？若是你们的父不许，一个也不能掉在地上。就是你们的（头发）

也都被数过了”(太 10:29-30)。

2)神是全能的

神拥有全部的能力。神的力量，大过一切万物合起来的力量。神借着他的大能，创造了万物，

并在保全万物，施行拯救的能力(诗 97:1-9)。

“我是耶和华，是凡有血气者的 神，岂有我难成的事吗？”(耶 32:27)

<提问>约伯在伯 42：2 里，是如何说神的呢?
“我知道你（万事都能做），你的旨意不能拦阻”(伯 42:2)。

3）神是无所不在的（全在）

全在：是指神随时以他完全的本性存在于各处。神会超越时间与空间，同时存在于所有地方。

神为了成就他的美意，而会作为行使所有能力的主权者，无处不在。

“耶和华说：‘人岂能在隐密处藏身，使我看不见他呢？’耶和华说：‘我岂不充满（天地）吗？”

(耶 23:24)。

“创造宇宙和其中万物的 神，既是天地的主，就（不住）人手所造的殿，也不用人手服事，

好像缺少什么；自己倒将生命、气息、万物赐给万人”(徒 17:24-25)。

<提问> 你能躲避无所不在的神吗?

“我往哪里去躲避你的灵？我往哪里逃躲避你的面？我若升到（天上），你在那里；我若在（阴

间）下榻，你也在那里。我若展开清晨的翅膀，飞到海极居住，就是在那里，你的手必引导我，你

的右手，也必扶持我。我若说：‘黑暗必定遮蔽我，我周围的亮光必成为黑夜，黑暗也不能遮蔽我

使你不见，黑夜却如白昼发亮；黑暗和光明，在你看都是一样”(诗 139:7-12)。

神是超越时间和空间的。“在你没有难成的事。”（耶 32：17）神无所不在，充满天地，住在所

有受造物当中，绝对不受空间的限制（王上 8：27；诗 139：7-10；赛 66：1；耶 23：23-24；徒

17：27-28）。

4）神是永远不变的

昨日、今日，直到永远，神是永不改变的。神成就了无数的应许。神为了实现他的计划，会用

多种方法，但神本身是不会改变的。

“惟有你（永不改变），你的年数没有穷尽！”（诗 102：27）；“各样美善的恩赐和各样全备的

赏赐都是从上头来的，从众光之父那里降下来的；在他并没有（改变），也没有转动的影儿”(雅

1:17)。

〈提问〉在人类历史上，神的约（预言），有不成就的吗？

(参考;赛 14:24,来 1:12,雅 1:17)



永生的道路

20

3.伦理的品性（神的道德属性）

1）圣洁

神是完全绝对纯洁无罪的，而且憎恨罪恶，喜爱良善（箴 15：9、26）。所以，神不能和罪人

交通（赛 59：1-2），并会惩罚罪恶（诗 5：4-6）。

出 15：11：“耶和华啊！众神之中谁能像你？谁能像你，至圣至荣！可颂可畏！施行奇事。”

撒上 2：2：“只有耶和华为圣，除他以外没有可比的，也没有磐石像我们的神。”

彼前 1：16：“因为经上记着说：‘（ ）要圣洁，因为我是圣洁的。’”

〈提问〉什么是圣洁？

2）公义

因为神是完全的，所以凡他所做的事，也都是正确公正的。所以，神不会行错误的事，并愿意

向那些渴望住在他里面的人显明自己的公义。

“耶和华以色列的神啊！因你是（ ）的，我们这剩下的人才得逃脱，正如今日的光景。看

哪！我们在你面前有罪恶，因此无人在你面前站立得住”(拉 9:15)。

“（ ）和公平是你宝座的根基；慈爱和诚实行在你前面”(诗 89:14)。

“你（ ）公义，恨恶罪恶；所以神，就是你的神，用喜乐油膏你，胜过膏你的同伴”(来

1:9)。

〈提问〉神憎恶什么？喜爱什么？

神恨恶不法（ ），喜爱公义。神绝对不会容纳不义。神的公义是完全的，所以神是赏善罚恶

的审判主。神的公义可定义为，神从一切违背自己的圣洁当中，永远保持自身圣洁存在的，神性完

成。神照着他的公义，对世界进行道德性统治，对人们课以适当的律法，赏赐顺从的，惩罚不顺从

的人（诗 99：4；赛 33：22；罗 1：32）。奖赏的公义：神借着赏赐，显明他的公义。惩罚的公义：

神借着惩罚，显明他的公义。

事实上，奖赏的公义表现的是神的慈爱，而惩罚的公义表现的是神的震怒。

3）慈爱

神就是爱。神差他的独生子耶稣来到世界，为我们的罪，代替我们受死，显明了对我们的爱。

“耶和华有怜悯，有恩典，不轻易发怒，且有丰盛的（ ）”(诗 103:8)；

“神爱我们的心，我们也知道也信。神就是（ ），住在爱里面的，就是住在神里面，神也住

在他里面/我们爱，因为神（ ）爱了我们”(约壹 4:16,19)。

〈提问〉神给我们最大的爱是什么，如果拒绝将会如何？

4）信实

我们所信的神，是诚实，真实的。迄今为止，神从没有违背过自己所立的约，在神那里没有谎

言。神垂听我们的祷告（诗 143：1-2），坚守自己所立的约（撒上 12：22）。我们在神那里就可以

寻到真理(赛 49:7,来 10:23)。



门徒训练

21

“神非人，必不至说谎；也非人子，必不至后悔，他说话岂不照着行呢？他发言岂不要成就呢？”

(民 23:19)。

〈提问〉神是真实的，意味着什么？

<提问>借着理解万有之主神的品性，自己在生活中需要改变的样子是什么呢？（罗 1：
18-19；太 5：48）

<提问>神对于寻求神之人的应许是什么呢?

申 4：29“但你们在那里必寻求耶和华你的神。你尽心尽性寻求他的时候，就必寻见。”

徒 17：27“要叫他们寻求神，或者可以揣摩而得，其实他离我们各人不远。”

只要我们恳切寻求神，他必见我们的面。他离我们各人不远。

帕斯卡的赌注

在有益于人类的科学、数学、文学上，留下巨大脚踪的帕斯卡(Blaise Pascal)，因着将概率

概念应用在得救问题上，就是‘帕斯卡的赌注’，而闻名于世。帕斯卡的赌注，正如下面所说，是

很容易解明的。“选择成为基督徒的人，有什么亏损呢?即便是确定，死后没有神，所信的是徒劳

的，也没有失去什么。事实上，他们反倒比不信的人活的更幸福。但是，假如真的有神，有天堂和

地狱的话，他们就会得到天国，而那些无神论者们就会在地狱中失去一切”。

为了能够更容易理解帕斯卡的赌注，我们不妨将人类分为两

种，以及两种人所面临的结果来思考一下。第一种是那些相信有

天国和地狱的人，第二种是那些不相信有天国和地狱的人，就是

认为死了就一了百了的人。设想一下，两边彼此认定各有 50%概

率。首先，那些认为有天国的人，假如死后却没有的话，真的会

觉得委屈吗? 既然说人死了就一了百了，连意识都没有，又哪里

有机会确认有没有天国呢？所以，他们既没有后悔，也不会有委

屈。接下来我们再想一下，那些认为没有天国而随意生活的人，死后会怎样呢？假如真的没有天国，

他们也没有机会因此而感到庆幸。但原本认为是没有的，而真有天国和地狱的话，那他们就太悲惨

了。这是 50%的概率，却是了不起的概率。中彩票一等奖的概率，就像是走在旱路上被雷劈着的概

率，是很小的。但假如说中一等奖的概率是 50%的话，那就是很高的概率，谁都会为这般的概率而

拼命去买彩票的。所以，尽管有很多人不信有天国，但天国存在的概率是 50%的话，将是何等大的

事呢？明知彩票中奖的概率很低却仍旧去买，而对永远的生命却漠不关心的人，岂不是很愚拙吗?

“愚顽人心里说：“没有 神！”他们都是邪恶，行了可憎恶的罪孽，没有一个人行善”(诗 53:1)。

这个世界，即使过着地狱般的痛苦生活，但毕竟还有脱离苦境的机会，也能够脱离。但是，死

后就再也没有机会得着永生了。这就是圣经所说的今生与来世的差异。

若说今生比来世的好处，就是有改变的机会。但是，来生却不会再有第二次的机会。

即是这样，赌注应押到哪一边呢?有智慧的人，肯定会押到结果好的一边。既然是不能马上得

到确认，有智慧的人绝不会将自己的人生押到可能出现最坏的结果一边。从这个层面上讲，我们信

耶稣，就是不失为活出智慧人生的一种方法。因为，毕竟可以避免出现最坏的结果。所以，现在我

们不妨对于进入天国唯一道路的耶稣，好好学习一下。

<提问>提摩太前书 2:4 里说的是，神愿谁明白真道（神）呢?



永生的道路

22

“他愿意（ ）得救，明白真道”(提前 2:4)。

<提问>通过下面经文，不妨默想一下神向你的旨意是什么?

“因为我父的意思是叫一切见子而信的人得（ ），并且在末日我要叫他复活”(约 6:40)。

“愿耶和华赐（ ）给你，保护你。愿耶和华使他的脸光照你，赐恩给你；愿耶和华向你仰

脸，赐你平安”(民 6:24-26)。

讨论与默想

1. 你相信神爱你吗？

2.假如你的生死福祸都掌握在神的手中，你会怎样生活呢？



门徒训练

23

应用与作业

认识到的

当感恩与

赞美的

需要调整的

当实践与

顺从的

需要祷告的

作

业

背诵经文

罪的起源——罗 5：12

人人都是罪人——罗 3：23

读 经 旧约：创 6-10 章

新约：罗 1-5 章

祷 告 求神帮助我好好理解圣经

阅读与其它



永生的道路

24

第 三 课
我 是 谁

本 文 罗 3章 背诵经文 ●罪的起源—罗 5：12

●人人都是罪人—罗 3：23

作

业

检

查

检查标记 完成=Ο 一部分=△ 未做=x

读 经

背 诵

读书报告

及其它

复习问题 1.神的绝对属性是什么？

2.神的道德属性是什么？

学习目的 1.认识人的起源和存在目的。

2.认识罪是什么，以及罪的结果是什么？

引人思考的喻道故事

假如在路旁问一个陌生人：“你是谁，从哪儿来？”他会怎样回答呢？按常理，这个人肯定会

说出他的住处，身份和名字。如果这人回答说：“我不知道。”又问他：“你为什么站在这里？”他

仍说：“不知道”。再问他：“你将要到哪儿去？”依然回答说：“不知道”。那么，我们一定会认为

这个人是疯子或是白痴。总之，一定会认为他是个有智力障碍的人。

因此，人也必须明白人生的这三大问题，1、我是谁，从哪里来？2、我为什么活着？3、我将

要到哪里去？经上说，不明白这三个问题的人就如是同灭亡的畜类。

然后，再然后，就是永远，永远。

这是刻在罗马厄尔巴诺(Urbano)大学礼堂上的话。很久以前，罗马大学法律系的毕业班里，有

一位生活贫困的学生。他由于无法承担学业上的经济负担，就找到一位叫腓立·内利(Philip Neri)

的富人，向他请求帮助。内利答应了他的请求后，向他提出了这样一个问题：“你会用这些钱作什

么呢？”“首先是完成法律系的课程。”“然后作什么呢？”“当律师”。“然后呢”？“赚钱”。

“然后呢”？“盖房子并且结婚”。“然后，还作什么呢？”“生儿育女”。“再然后会怎么

样？”“会慢慢衰老”。“再然后呢？”“再然后……” 年轻的大学生没有回答上来陷入沉思之

中。

他心中想到，“我总有一天会死。然后，会为我举行葬礼。然后，墓园里就会增加一个坟墓。

然后，被人永远忘记”。老人望着沉默不语的他，严肃地开口说到：“再然后就是死亡，再然后就

是审判，再然后就是永远。人在耶稣里面是永远的天堂，在耶稣外面是永远的地狱”。那个接受了

老人帮助的学生，开始陷入深深的苦恼之中。“然后呢？再然后呢？……老人的声音虽然柔和，但

却怎么也挥之不去。最后，他终于为了“永远”，作出了明智的选择，而从罗马法律大学转到了 Urbano

大学。他在那里学习了圣经、神学、历史、哲学，并成为一个非常优秀的神的仆人。下面的句子，

至今仍旧刻在厄尔巴诺大学礼堂上。即，你是怎样在准备永远呢? 即是这样，“你趁着年幼，衰败

的日子尚未来到，就是你所说“我毫无喜乐”的那些年日未曾临近之先，当记念造你的主”(传12:1)。

Ⅰ.我是谁?
这是美国海军士兵罗伯特森(Roy Robertson)的故事。1941 年 12 月 6 日, 夏威夷珍珠港突然遭

到日军 360 架飞机的突袭。当时，正在‘威斯特弗吉尼亚’号舰船上服役的美国海军士兵罗伯特森，



门徒训练

25

迅速跑到机关炮那里准备迎击敌人。但那里，有的只是演习用教练弹，而没有能够击落敌机的实弹。

实弹运到战场，大概需要 15 分钟。当时，敌机掷下的炸弹随处爆炸，战友们正在一个个死去。在

现场一片混乱，等候实弹运到的 15 分钟里，罗伯特森都做了什么呢?他只能坐在机关炮上，喊叫着

装作发射机关炮的样子，其实是在放空炮。他当时真正体验到了，虚假武力的无能与虚无。

不久之后，退役的罗伯特森参加了有 10 人参加的圣经学习聚会。聚会负责人要求参加聚会人

员，挨着背诵一节经文，就是背诵在自己的生活荒废时所使用的话语。于是，参加聚会的人各自很

高兴地挨着背诵了，自己遭遇困难时曾经给过自己帮助的神的话语。但到了罗伯特森那里，他却没

有可背诵的圣句。当天晚上，他坐在教会的一个角落里，经过深思，得到的结论就是，“我是假的(I

am fake.)”。他认识到自己的人生和那没有实弹而只能放空炮的，并没有什么两样。他的心中，即

没有遭遇困难时能够给他带来力量的话语，也没有跌倒时能够扶他起来的盼望的话语。罗伯特森经

过几天的反省，最后下定决心要成为一个真实的人。他断定，困难时不依靠耶稣，受试探时不依靠

耶稣站起来的生活，都是假的。他认识到，不依靠圣灵能力的，就只能毫无能力。他决心成为真正

的信仰人之后，开始献身，并成为了葛培理(Billy Graham)布道团的主角。他与陶申·特罗曼

(Dawson Trotman)一同创立了航海家群岛(Navigators)。他们借着祷告和话语，装备了众多的青年

领袖，帮助他们带着不是空弹的实弹，到属灵战场上去征战。就像如此，当人正确认识神的时候，

才会正确认识到自己是谁。

神的受造之物

“我要称谢你，因我受造奇妙可畏。你的作为奇妙，这是我心深知道的”(诗 139:14)。

创 1：27-28 里，清楚地说明了人的本质是什么。人与其它受造之物的区别是什么呢？那就是，

人是照着神的形象被造的。27 节里记着说：“神就照着自己的形象造人，乃是照着他的形象造男造

女”。

<提问>神照着自己的形象造人，这说明什么？

“耶和华神用地上的尘土造人，将生气吹在他鼻孔里，他就成了有灵的活人，名叫亚当”(创

2:7)。

<提问>人类堕落之前，本来的样子是怎样的?

“神看着一切所造的都甚好。有晚上，有早晨，是第六日”(创 1:31)。

<提问> 神创造人，有什么特别的意义？（创 1：26、28；参考诗 8：4-8）
“神就赐福给他们，又对他们说：‘要生养众多，遍满地面，治理这地；也要（ ）海里的

鱼，空中的鸟，和地上各样行动的活物’”(创 1:28)。

“就是凡称为我名下的人，是我为自己的荣耀创造的，是我所作成，所造作的”(赛 43:7)。

“这些事都已听见了；总意就是敬畏神，遵行他的诫命，这是人所当尽的本分”(传 12:13)。

<提问>读过诗篇 39：4-7 之后，回答下列问题。

1)用自己的话说一说，本文所教训的人生论，所论及的人生是怎样短暂的。



永生的道路

26

2)不知道自身的软弱（人的局限性）时，会有什么结果？（4 节，赛 47：8-9）

3)诗 39：5-6，所讲的重点是什么？

4)大卫的盼望与你的盼望有何区别？（7 节，西 1：27，诗 73：25）

罪的开始

神创造世界万物之后说：“神看着一切所造的都甚好”（创 1：31）。如此好

的世界，为何会有罪渗入了呢？圣经明确指出，罪是从伊甸园开始的。那么，圣

经对罪的定义是什么呢？人在什么样的情况下，会犯罪呢？使人走向死亡的罪之

元凶是谁呢？其结果如何？与我们有什么关系？会有什么影响呢？

1）罪是在伊甸园里发生的

“耶和华 神将那人安置在伊甸园，使他修理看守。耶和华 神吩咐他说：“园中各样树上的

果子，你可以随意吃，只是分别善恶树上的果子，你不可吃，因为你吃的日子必定死”（创 2:15-17）。

<提问>对于亚当和夏娃而言，伊甸园的善恶果是咒诅还是祝福？

2)受到蛇的引诱
“耶和华 神对女人说：‘你做的是什么事呢？’女人说：‘那蛇引诱我，我就吃了’”（创 3:13）。

<提问>蛇（即撒但）是怎样诱惑夏娃的？

<提问>夏娃听了蛇的话，再看善恶树的果子时是什么样的呢？

3)魔鬼从起初就是犯罪的

约壹 3：8：“犯罪的是属魔鬼，因为魔鬼从（ ）就犯罪。神的儿子显现出来，为要除灭魔

鬼的作为”。

犹 6：“又有不守本位，（ ）自己住处的天使，主用锁链把他们永远拘留在黑暗里，等候大

日的审判”。

<提问>魔鬼是从哪里来的?

4)结果没有顺从神的话语



门徒训练

27

“只是分别善恶树上的果子，你不可吃，因为你吃的日子必定死”（创 2:17）。

“于是，女人见那棵树的果子好作食物，也悦人的眼目，且是可喜爱的，能使人有智慧，就摘

下果子来吃了；又给她丈夫，她丈夫也吃了”（创 3:6）。

<提问>神为什么没有阻止亚当犯罪呢？

罪是什么?

1)罪就是违背律法。

约壹 3:4：“凡犯罪的，就是（ ）；违背律法，就是罪”。

罪的圣经原文意思是“瞄准目标射击却没有击中”。神设立的目标是爱，并且是有两个目标。

第一个是“尽心、尽性、尽意爱主你的神”，第二个是“要爱人如己”（太 22：37-40）。神立的目

标是，“爱与圣洁”。罪就是不能达到目标（ ），偏离目标（ ）。

2)罪是疑惑不信

罗 14：23：“……凡不出于信心的都是罪”。

耶 2：19：“你自己的恶，必惩治你；你背道的事，必责备你。由此可知可见你离弃耶和华你

的神，不存敬畏我的心乃为恶事、为苦事。这是主万军之耶和华说的”。

我们的先祖亚当、夏娃，对于神严禁止的命令心存疑惑，反而相信了撒但诱惑的话，吃了园中

分别善恶树上的果子。以至于为后代留下了不可挽回的原罪的网罗。

3) 罪是不行善

雅 4：17：“人若知道行善，却不去行，这就是他的罪了”。

偏离和越过目标是罪，不能达到目标和错中目标也是罪。亚当、夏娃显然知道，什么是良善。

因为，他们听到了神的话，所以很清楚该做什么，不应该做什么。但是，他们明知道什么是良善，

不仅没有去行，反倒是行了恶。就像如此，罪并不是单指行恶。罪是不照着神的话语，去信，去行

善。如今，有许多不信的人不去行善，而满足于不去行恶或沾染恶，并认为这就是模范生活。殊不

知，他们这样的姿态本身就是罪。

罪的种类有哪些呢?

1) 原罪

罗 5：14：“然而从亚当到摩西，死就作了王，连那些不与（亚当）犯一样罪过的，也在他的

权下。亚当乃是那以后要来之人的预像”。

所谓原罪，起源于人类的代表亚当违背了神的律法，就是违背了神的命令，“不可吃分别善恶

树上的果子”（创 2：17）。原罪有使人偏行己路的腐败性（赛 53：6）。罪的性质，有传染性（撒但



永生的道路

28

传给夏娃，夏娃传给亚当，亚当传给一切后裔），欺骗性（亚当和夏娃犯罪之后藏在树林中），成长

性（偷针贼慢慢变成偷牛贼）“私欲既怀了胎，就生出罪来；罪既长成，就生出死来”（雅 1：15）。

2)自犯罪

可 7:21-23：“因为从里面就是从人心里发出(恶念)、苟合、偷盗、凶杀、奸淫、贪婪、邪恶、

诡诈、淫荡、嫉妒、谤渎、骄傲、狂妄。这一切的恶都是从里面出来，且能污秽人”。

罗 1:29-32：“装满了各样（不义）、邪恶、贪婪、恶毒、满心是嫉妒、凶杀、争竞、诡诈、毒

恨，又是谗毁的、背后说人的、怨恨 神的、侮慢人的、狂傲的、自夸的、捏造恶事的、违背父母

的、无知的、背约的、无亲情的、不怜悯人的。他们虽知道 神判定行这样事的人是当死的，然而

他们不但自己去行，还喜欢别人去行”。

原罪(Sin)就相当于是病，而自犯罪就相当于是病症。

<应用>你在神面前，是否承认自己是罪人呢?

亚当的原罪给人类带来了什么影响呢?

所 1）所有人都在罪中出生并成了罪人。

“我是在（罪孽）里生的，在我母亲（怀胎）的时候就有了罪”(诗篇 51:5)。

“这就如（罪）是从一人入了世界，死又是从罪来的；于是死就临到众人，因为众人都犯了罪”

(罗 5:12)。

<提问>你是否同意，自己出生伊始就有了罪的事实呢?

人 2）人是属魔鬼的

“犯罪的是属（ ），因为魔鬼从起初就犯罪。神的儿子显现出来，为要除灭魔鬼的作为”（约

壹 3：8）。

“从此就显出谁是 神的儿女，谁是（ ）的儿女。凡不行义的就不属神，不爱弟兄的也

是如此”(约壹 3:10)。

<提问>你是属于谁的呢?

3）本为可怒之子

弗 2：3：“我们从前也都在他们中间，放纵肉体的私欲，随着肉体和心中所喜好的去行，本

为可怒之子，和别人一样”。

约 3：36：“信子的人有永生；不信子的人得不着永生，（神的震怒）常在他身上”。

<提问>本为可怒之子，是什么意思呢?

4）开始背负起人生的劳苦重担

“我们经过的日子都在你震怒之下；我们度尽的年岁好像一声叹息。我们一生的年日是七十岁，



门徒训练

29

若是强壮可到八十岁；但其中所矜夸的不过是（ ）愁烦，转眼成空，我们便如飞而去”（诗

90:9-10）。

人生虽然短暂，却充满了眼泪和痛苦。人一生的年日若是 70-80 年，蓦然回首只不过都是劳苦

愁烦，所得的荣华也不过是如同野地里的花，很快就会凋谢。以赛亚先知说：“有人声说：‘你喊叫

什么呢？’说：‘凡有血气的，尽都如草；他的美容，都像野地的花。草必枯干，花必凋残，因为

耶和华的气吹在其上。百姓诚然是草。草必枯干，花必凋残，惟有我们神的话，必永远立定’”（赛

40：6-8）。确实，所有人生都如草，人生的荣华也像野地里的花，转眼即逝！

5）因为人不能自行解决罪，所以只能成为可怜的罪人，面临最后的审判和刑罚。

赛 59：6：“所结的网，不能成为衣服；所（ ）的，也不能遮盖自己。他们的行为都是罪孽；

手所作的都是强暴”。

雅 2:10:“因为凡遵守全律法的，只在（ ）上跌倒，他就是犯了（ ）”。

<提问>亚当夏娃想要自己为自己遮掩罪，可能吗?

罪的工价是什么?

亚当夏娃犯罪之后，躲避在树木中就有平安了吗?

1）有惧怕袭来

“他说：‘我在园中听见你的声音，我就（ ），因为我赤身露体，我便藏了’”（创 3:10）。

“爱里没有（ ）；爱既完全，就把（ ）除去，因为（ ）里含着刑罚，（ ）的人

在爱里未得完全”（约壹 4:18）。

2）神的圣洁和公义审判了亚当的罪，咒诅临到他。

（1）对男人的咒诅

创 3：17：“又对亚当说：‘你既听从妻子的话，吃了我所吩咐你不可吃的那树上的果子，地必

为你的缘故受（ ）；你必终身劳苦，才能从地里得吃的’”。

（2）对女人的咒诅

创 3：16：“又对女人说：‘我必多多加增你怀胎的（ ），你生产儿女必多受苦楚。你必恋慕

你丈夫，你丈夫必管辖你’”。

（3）对自然的咒诅

创 3：18：“地必给你长出荆棘和（ ）来，你也要吃田间的菜蔬。”

（4）对蛇的咒诅



永生的道路

30

创 3：14;“耶和华对蛇说：‘你既作了这事，就必受（咒诅），比一切的牲畜野兽更甚；你必

用（ ）行走，终身吃土。’”

（5）对撒但的咒诅

创 3：15:“我又要叫你和女人（ ）；你的后裔和女人的后裔也（ ）。女人的后

裔要伤你的（ ）；你要伤他的（ ）。”

3)被赶出伊甸园

“于是把他赶出去了。又在伊甸园的东边安设（ ），和四面转动（ ），要把守生

命树的道路”(创 3:24)。

4）亚当死了

创 5：5：“亚当共活了九百三十岁就（ ）了”。

①肉身的死亡 (Physical death)

来 9：27：“按着定命，人人都有一（ ），死后且有（ ）”。

②属灵的死亡(Spiritual death)

弗 2：1：“你们（ ）在过犯罪恶之中，他叫你们（ ）过来”。

③永远的第二次的死 (Eternal death)

启 21：8：“惟有胆怯的、不信的、可憎的、杀人的、淫乱的、行邪术的、拜偶像的和一切说

谎话的，他们的份就在烧着的硫磺火湖里；这是第二次的死”。



门徒训练

31

讨论与默想

1. 你是否相信自己是照着神的形象受造的?

2. 你在神面前是否要承认自己是罪人的事实呢?

应用与作业

认识到的

当感恩与

赞美的

需要调整的

当实践与

顺从的

需要祷告的

作

业

背诵经文 神的呼召——太 11：28-30

人的本分——传 12：13

读 经 新约：路 15 章

祷 告 赐给悔改的心！（徒 11：18）

阅读与其它



永生的道路

32

第 四 课
我为了什么而活着

本 文 路 15 章 背诵经文 ●神的呼召—太 11：28-30

●人的本分—传 12：13

作

业

检

查

检查标记 完成=О 一部分=Δ 未做=Х

读 经

背 诵

读书报告

及其它

复习问题 1.神的形象是什么意思？

2.说出罪的起源和结果。

学习目的 1.认识人生的真正意义和幸福在何处。

2.离开罪恶，回到神的身边。

引人思考的喻道故事

在美国有一位专门骚扰女性的有名的恶棍。加里福尼亚州一条小溪旁的草坪上有一座漂亮的房

子，里边住着一对年轻的夫妇。有一日，主人外出，留下妻子独自在家里洗衣服。那日，恶棍进入

庭院，把已经洗好的衣服随手撕破，踩在地上。然后像疯子般蹦跳着，向屋里窥探。但是那女人没

有作任何反抗，只是在屋子里屈膝流着泪祷告。恶棍毕竟尚存一丝良心，见此情景也就没有继续作

恶，然后离开了那家。从此之后，恶棍的右腿奇怪地出现了麻痹症状，就再也做不成恶棍了。后来，

恶棍开始悔改，并进入神学院，一瘸一拐地完成了四年的课程。六年后，他成了一位奋兴家。

有一次，他带领一个五万人的大型聚会。在聚会中，他为自己过去当恶棍的经历作了见证。聚

会结束后，他一瘸一拐地走下了讲台。这时，有一个中年妇女挡在这位牧师前面搭话说：“牧师，

感谢神，您还记得十年前在加里福尼亚州那所房子里，对一个女人所作的恶事吗？我就是当时被你

侮辱的那个女人。为了使你成为神的仆人，我在背地里作了十年的祷告。看来，神不寻找义人，而

是更爱悔改的罪人”。牧师在女人面前跪下，眼里流出了无限感激的泪水……

人生是什么?

‘人生是什么’这样的提问，可以说是人类受造之后，不分古今中外，所有的民族，宗教，哲

学，道德，文学等领域所问及的基本命题。苏联大文豪托尔斯泰(Leo Tolstoy)，临近人生的黄昏

时，竟蛰伏了 15 年之久的岁月专注于写书，只为解答‘人生是什么’这样的提问。这本书的名字，

就是‘人生是什么?’。该书中，有一则关乎人生的短篇故事。故事中讲到，有一位年轻人在路上遇

见了狮子。饥饿难耐的狮子，看见行人便不顾一切的猛扑过来。魂飞魄散的年轻人，吓得哭爹喊娘

的逃跑起来，却一时找不到藏身之处。跑着跑着，他忽然看见前面有一眼井，便在情急中之抓住井

边上的一根细藤，就逃到井里藏身了。他借着那根细藤勉强稳住身体之后，往下看了看井底。不曾

想，这眼井居然是枯井。他忽然看到，井底下竟有毒蛇在那里吐着毒须，正等着自己掉下来。年轻

人紧紧抓住细藤，心想这可咋办呢，掉下去就会被毒蛇咬死，上去就会被狮子吃掉。他正在进退两

难时，又不曾想竟有一只老鼠出现，开始啃噬被他视为生命之绳的细藤。老鼠只要啃断细藤，他无

疑就会掉下去被蛇咬死。他的处境，真可谓是危急万分。就在这般的危急时刻，年轻人抬头忽然看

到井壁上有一个蜂窝，蜂蜜正从那里一滴一滴地溢了出来。年轻人随即就伸出舌头接住蜂蜜咽了下

去，并因着那蜂蜜的甜美，暂时忘记了自身危急万分的处境，而在高兴。托尔斯泰说到，面对绝境

的迫切情况，仍旧在沉迷于蜜味的，就是所谓人生。确实如此。人们明知有一天会死去，却不做准

备，活在像是能活千年万年一般的错觉里，忘记死亡而在追求那瞬间的快乐。



门徒训练

33

<提问>读过诗篇 90 篇之后，回答一下问题。

1）摩西说人生是什么？在神面前，人生像什么（4-6 节）？

答：

2）我们应当存什么样的心（12 节）？

答：

3）仰望着主宰人生喜乐与人生旅程，以及保护子孙后代的神，摩西感觉到了什么（14-17）？

4）彼前 1：24 与雅 4：13-14，是怎样论及人生的？

答：

5）认识到人生的虚无之后，应当怎样生活呢？查阅下列经文，谈谈你的想法。

林后 4：17-18

约壹 2：15-17

“后来，我察看我手所经营的一切事和我劳碌所成的功，谁知都是虚空，都是（捕风），在日

光之下毫无益处”（传 2:11）。

小所罗门

所罗门王，享尽了世上的荣华、富贵、权势、艺术、快乐，相当于象征五福之人的人物。他

的后宫有上千佳丽，终日住在黄金宫殿中，拥有葡萄园、花园、莲池、各样果木山林，家畜、奴隶、

唱歌的男女歌俾，凡他眼所求的，就没有留下不给他的，他心所乐的，就没有禁止不享受的(传：

2:8)。论到吃用、享福谁能胜过他呢(传 2:25)？他在地上享尽了最大的富贵荣华...追求学问, 名

誉,权势，富贵，快乐上，他是我们的老前辈。今天，小所罗门又是何等多呢?

<提问>所罗门王对于自己为追求幸福和荣耀所经营的一切，说是如同什么呢? (参考：
传 2:11)
答：

不如种猪的人生
若有人认为，吃住穿以及繁衍后代，就是人生的全部，那么他比起其它动物也就没什么可贵

之处了。20 年前，我在一家养殖场看到了改良种猪。据说该种猪是花高价从美国引进来的。所以，

养殖场对该种猪的饲养也是格外用心。当时，这家伙正安逸地躺在朝阳的地方打盹，显得格外肥大。

我们在另外的圈中，又看到有几头待产的母猪，都挺着大肚子躺在那里。

接下来，我们又在另外一个圈中，看到一群刚刚断奶的胖乎乎的仔猪。

我当时心想，刚才看到的那个种猪，可真是子孙昌盛，好命运。人若是

光为食色而活的动物，真就不如那头种猪。人总是在为了吃好，喝好，

找漂亮女人而劳碌。但这头种猪却根本不用操心，就已经得到这一切了。

在这点上，这头种猪岂不是胜过人吗?意即，世上有福之人的生活，若

仅仅是自己吃好喝好，娶妻纳妾的话，比起这头种猪又好在哪里呢?



永生的道路

34

诗篇 49：20

“人在尊贵中而不醒悟，就如死亡的畜类一样”。

人之所以尊贵，就是因为人有灵魂，是万物的灵长。人因为有灵魂，所以才会有信，有爱，有

盼望，而有了这些才能够在生活中发现可贵的目的。

<提问>如果，神在今夜就取走你我的灵魂，我们为自己的幸福所预备的一切，会成为
谁的呢？(参考:路 12:18-20)

路 12：18-20：“又说：‘我要这么办：要把我的仓房拆了，另盖更大的，在那里好收藏我一切

的粮食和财物。’然后要对我的灵魂说：‘灵魂哪！你有许多财物积存，可作多年的费用，只管安安

逸逸地吃喝快乐吧。’神却对他说：‘无知的人哪！今夜必要你的（灵魂）；你所预备的要归谁呢？’”

答：

<提问>所罗门要在哪里寻求幸福呢，你像所罗门一样又是要在哪里求幸福呢？

<提问>读过传道书 2：22-23 之后，说一下不依靠神的代价是什么？

传 2：22-23：“人在日光之下劳碌累心，在他一切的劳碌上得着什么呢？因为他日日忧虑，他

的劳苦成为愁烦，连夜间心也不安。这也是虚空”。

答：

<提问>传道书 2：24 说，真正的幸福是什么，又是从哪里来的呢？

传 2：24：“人莫强如吃喝，且在劳碌中享福，我看这也是出于神的手。”

答：

<提问>在传 12：13-14 中，所罗门王将自己的失败教训传达给后代之后，最后向我们
这些像他那样追求属世的后代，所嘱咐的，当要尽上的本分和追求的幸福之路，是什
么呢？

传 12：13-14“这些事都已听见了。总意就是敬畏神，谨守他的诫命，这是人所当尽的（本分）。

因为人所作的事，连一切隐藏的事，无论是善是恶，神都必审问。”

读路 15：11-24，回答下列问题：

1.小儿子想要依靠的生活资源是什么呢?(11-12 节为中心)

路 15：11-12“耶稣又说：一个人有两个儿子；小儿子对父亲说：‘父亲，请你把我应得的家

业分给我。’他父亲就把产业分给他们。”

<提问>你所依靠的生活资源(家业)，都有什么呢?

<提问>为我们赐下或收取生活资源的是谁呢?(参考;伯 1:21)



门徒训练

35

答：

“说：“我赤身出于母胎，也必赤身归回。赏赐的是耶和华，收取的也是耶和华。耶和华的名是应

当称颂的””(伯 1:21)。

<提问>宇宙的主人交托给我们的资源，当要为谁使用呢?

“所以，你们或吃或喝，无论做什么，都要为（荣耀） 神而行”(林前 10:31)。

答：

<提问>小儿子要求分给自己当得的家业，是出于什么意图呢?

“小儿子对父亲说：‘父亲，请你把我应得的家业分给我。’他父亲就把产业分给他们。过了不

多几日，小儿子就把他一切所有的都收拾起来，往远方去了。在那里任意放荡，浪费资财”(路

15:12-13)。

答：

“我们都如羊走迷各人偏行（己路）。耶和华使我们众人的罪孽都归在他身上”(赛 53:6)。

<提问>就像小儿子要离开父一样，罪人不愿将谁放在心中呢?

“他们既然故意不认识（神）神就任凭他们存邪僻的心行那些不合理的事”(罗 1:28)

答：

<提问>通过罗 1:29-30，再看那些像小儿子一样随心所欲生活的人们的样子，是怎样
的呢?

<提问>罗 1:29-32 里记录的罪项中，与你有关的都是什么呢?

<提问>像小儿子一样离开神的人，①奔跑行什么？②所怀的意念都是什么？③所经过
的路都怎样？ ④不知道什么？ ⑤最终是为谁修弯曲的路呢?

“他们的脚奔跑行恶，他们急速流无辜人的血。意念都是罪孽，所经过的路都荒凉毁灭。平安

的路，他们不知道；所行的事没有公平。他们为自己修弯曲的路，凡行此路的，都不知道平安”(赛

59:7-8)。

<提问>离开父亲的，小儿子的人生怎样了呢?(15：13-17；用自己的话，说一说)

<提问>人生旅途中，资源的枯竭会带来什么呢?

“既耗尽了一切所有的，又遇着那地方大遭饥荒，就（ ）起来。于是去投靠那地方的一个

人，那人打发他到田里去放猪”(路 15:14-15)。

浪子（小儿子）回头的比喻，意味着什么呢?



永生的道路

36

“他恨不得拿猪所吃的豆荚充饥，也没有人给他。他醒悟过来，就说：‘我父亲有多少的雇工，

口粮有余，我倒在这里（ ）死吗？”(路 15:16-17)。

<提问>发现自己是怎样的人了吗?

“我要起来，到我父亲那里去，向他说：父亲！我（ ）了天，又（ ）了你”(路 15:18)。

<提问>小儿子回家时的心情怎样？

路 15：19-20a“从今以后，我不配称为你的儿子，把我当作一个雇工吧！于是起来，往他父

亲那里去”。

答：

<提问>对于离家的儿子，为父的心情是怎样的？

路 15：20：“相离还远，他父亲看见，就动了慈心，跑去抱着他的颈项连连与他亲嘴”。

<提问>父亲怎样对待了回归的儿子，又为他做了什么呢？

路 15：21-23：“儿子说：‘父亲！我得罪了天，又得罪了你；从今以后，我不配称为你的儿子。’

父亲却吩咐仆人说：‘把那上好的（ ）快拿出来给他穿；把（ ）戴在他指头上，把（ ）穿

在他脚上，把那（ ）牵来宰了，我们可以吃喝快乐”。

<提问>父亲迎接离家回归的儿子时有何感想呢？

路 15：24：“因为我这个儿子是死而复活，（ ）而又得的，他们就快乐起来”。

神的爱

神对罪人亚当夏娃的爱是怎样的呢?

1）神寻找了亚当。

创 3：9：“耶和华神呼唤那人，对他说：‘你在哪里？’”

2）神应许，为他们预备救主。

“我又要叫你和女人彼此为仇；你的后裔和女人的后裔也彼此为仇。（女人的后裔）要伤你的

头；你要伤他的脚跟”(创 3:15)。

“哪知他为我们的过犯受害，为我们的罪孽压伤。因他受的刑罚，我们得平安；因他受的鞭伤，

我们得医治。我们都如羊走迷，各人偏行己路。耶和华使我们众人的罪孽都归在他身上”(赛



门徒训练

37

53:5-6)。

3)神为他们穿上了皮衣。

“耶和华 神为亚当和他妻子用（皮子）做衣服，给他们穿”(创 3:21)。

4)神禁止他们吃生命树的果子

创 3：24“于是把他（赶）出去了。又在伊甸园的东边安设基路伯和四面转动发火焰的剑，要

把守生命树的道路。”

<提问>当我们尽心，尽性地回到神那里时，神会赐给我们什么呢?(参考;申 30:9-10)

申 30：9-10：“你若听从耶和华你神的话，谨守这律法书上所写的诫命、律例又尽心、尽性归

向耶和华你的神，他必使你手里所办的一切事，并你身所生的，牲畜所下的，地土所产的，都都绰

绰有余，因为耶和华必再喜悦你，（ ）与你，像从前喜悦你列祖一样”。

<提问>太 11:28-30 中说到，“凡劳苦担重担的人，可以到我这里来，我就使你们……”。
神呼召我们，要为我们做什么呢？

太 11：28-30：“凡劳苦担重担的人，可以到我这里来，我就使你们（ ）。我心里柔和谦

卑，你们当负我的轭，学我的样式，这样，你们心里必得享安息。因为我的轭是容易的，我的担子

是轻省的”。

<提问>神为了赐下什么，在今天仍旧等候你呢? (参考;赛 30:18)

赛 30：18：“耶和华必然等候，要施恩给你们；必然兴起，好怜悯你们。因为耶和华是公平的

神，凡等候他的都是有（ ）的。”

<提问>赛 55:6-7 中说到,为了使神饶恕我们的罪，我们当履行的条件是什么呢?
“当趁耶和华可寻找的时候寻找他，相近的时候求告他。恶人当离弃自己的道路，不义的人当

除掉自己的意念，（ ）向耶和华，耶和华就必怜恤他；当归向我们的 神，因为 神必广行赦免”

(赛 55:6-7)。

对于掉在水中而正在死去的人

我们基督教是拯救的宗教。耶稣，就是拯救的意思(太 1:21)。对

人而言，最重要的就是得救。对于溺水的人而言，最重要的是什么

呢? 有人溺水都要淹死了，若有人为他买来好吃的让他吃，或是有

人为其买来衣服让他穿，或是有人从书店买来教人学习游泳的书让

他看，这些对溺水之人而言有何意义呢？因为，对于溺水之人而言

最重要的是，赶紧从水中得救。什么意思呢?意即，今天所有人都掉

进了罪恶的海洋中，在面临着灭亡，都是被恶魔俘虏的死刑犯。人们尽管为拯救这样的人生，在高

呼经济、政治、艺术、科学、知识万能---。但比起这些，人生最重要的就是从罪恶中得救的事。没



永生的道路

38

有得救的人，即便是拥有一切知识、金钱、地位、名誉、享乐，也得不到真正的满足。所以，政治

家也好，科学家也好，哲学家也好，艺术家也好，都需要先得救。所有人都一样，最重要的就是得

救。

我是罪人-- 是被判死刑的死刑犯

“所有人都犯了（ ），亏缺了神的荣耀”(罗 3:23)。

“因为罪的工价乃是（ ）；惟有神的恩赐，在我们的主基督耶稣里乃是永生”(罗 6:23)。

对于被判死刑的死刑犯而言，什么是福音呢? 不是金钱、好工作、幸福家庭、豪宅、豪车，而

是君王的特赦。对于死刑犯而言，当君王直接带着特赦令来到他面前宣告对他的释放时，该是何等

大的好消息呢?你我都是罪人，都已经被定罪，都要接受死亡的刑罚。我们原本是要接受永刑的死

刑犯，是万王之王耶稣基督，成为肉身，来到了这个世界，救赎了我们。

讨论与默想

1．你认为生活的真正目的和幸福在哪里？

2．把你所经历的人生整理一下，可下个什么样的结论？

3．你已回到神那里了吗？



门徒训练

39

应用与作业

认识到的

当感恩与

赞美的

需要调整的

当实践与

顺从的

需要祷告的

作

业

背诵经文 耶稣来的目的—约 10：10

神的拯救方法—约 14：6

读 经 旧约：创 11-15 章

新约：约 1-5 章

祷 告 让我正确认识耶稣！

阅读与其它



永生的道路

40

第 五 课
耶 稣 是 谁

本 文 约 1：1-18 背诵经文 ●耶稣来的目的—约 10：10

●神的拯救方法—约 14：6

作

业

检

查

检查标记 完成=О 一部分=Δ 未做=Х

读 经

背 诵

读书报告及

其它

复习问题 1.人什么时候才会真正幸福呢？

2.归向神是什么意思？

学习目的 1.正确地认识耶稣来到世上的目的。

2.信耶稣是神的儿子。

引人思考的喻道故事

我问一位大学生：“今年是 2022 年这数字意味着什么呢？”他坦率地回答说：“不知道！”我

告诉他，2022年就是意味着耶稣基督诞生已经2022年了的意思。B．C是意味着基督降世之前（Before

Christ），A．D．是意味着耶稣基督降世后（Anno Domini 是拉丁语“主来后”）的意思。耶稣究竟

是谁？为什么要以他的诞生，作为人类历史的新纪元呢？每年 12 月 25 日，不管信不信耶稣，人们

都会相互赠送圣诞卡或圣诞礼物，以示节日庆祝。圣诞节是庆祝耶稣诞生的日子。那么，耶稣是为

了什么诞生在这世上呢？

耶稣道成肉身在世上时，有人把他看成是先知、哲学家，也有人把他看成是要将以色列从罗马

帝国的殖民中拯救出来的领袖或革命家，还有人把他看成是行神迹的魔术师或占卜的，而反对耶稣

的人则把他看成是新兴的异端宗教教主或附鬼的人。有一天，耶稣问他的十二门徒：“你们说我是

谁？”彼得回答说：“你是基督，是永生神的儿子”。只有正确认识和信耶稣，你的命运才能得到永

远的改变！

永远的耶稣基督

约翰卫斯理(John Wesley)，有一次在英国的一个叫做亨斯洛·希斯(Hounslow Heath)的山岳

地区，独自骑马传道时，遇见了一个强盗。他骑着马正在行路时，忽然后面有人大声喊到，“你给

我站住!”他回头一看，只见一个强盗正拿着枪对着自己。卫斯理骑马赶路时，因为喜欢读书，所

以随身携带的只有一些书籍。强盗一看根本没有什么可抢夺的东西，就自认倒霉而嘟哝着转身要走。

这回是卫斯理大声喊到，“你给我站住!”卫斯理向着被他的喊声一惊的强盗说到：“你给我听好了，

唯有神的儿子耶稣基督的宝血，才能洗净你我的罪！”

这事过去约有 10 年的某一天，卫斯理正在一个教会带领奋兴会。不曾想，有一位绅士来到他

面前，郑重的向他问安。原来，这位绅士就是当年抢劫过卫斯理的那个强盗。但现在，这位当年的

强盗却已经成为该教会的工人，并且在当地很成功地经营着自己的店铺生意，以至于很受人们的尊

重。真可谓是，荆棘变为荣耀的冠冕了。这位强盗见证到，自己就是被卫斯理所说的，唯有耶稣基

督的血才能洗净我们的罪这样的话所吸引，才开始来到的教会。

你是怎样认识耶稣基督的呢?



门徒训练

41

用图表认识耶稣基督
永远的过去 地上生活 现 在 永远的未来

职

分

永远的神

·创 1：2

约 1：1-2

救世主

·诗 22

腓 2：5-8

复活的祭司

·诗 23

来 1：3

统治的王

·诗 24

启 11：15

1）圣子神耶稣基督……永远的过去

耶稣基督作为神，绝不是作为受造物而成为我们人类的什么学术研

究对象，更不是什么论文题目。事实上，他是我们人类要服侍和敬拜的

神。主耶稣基督圣子神，与圣灵神是永远共存的主。基督从亘古到永远，

都是与神同在的。他与圣父、圣灵，一同创造并托住了世界万有。

〈提问〉读过三遍 西 1：15-23 之后，记一下对基督的第一印象。

〈提问〉耶稣道成肉身来到这世界之前，是在哪里呢？

西 1：17“他在万有之先；万有也靠他而立。”

〈提问〉神藉着耶稣基督创造了什么？

2）圣子神耶稣基督……旧约时代

耶稣道成肉身之前，在旧约圣经里是以神的使者（Pre-incarnate manif estations）样式出

现的（创 32；士 6：11-23）。这意味着耶稣道成肉身之前，是以肉眼可见的形象出现的。我们对此

称之为“肉眼可见的神的显现（a visible manifes tation of deity），即 “神的显现”

（Theophanies）。他在旧约时代里，也在他的百姓中作工。神是个灵，耶稣是能够看得见的神之形

象（来 1：3）。

<提问〉怎样区分在旧约里显现的耶稣和天使呢？

3）圣子神耶稣基督……地上生活

○神 ○人
耶稣作为神，没有必要借着出生显现他自己（赛 9：6；约壹 3：5）。

但是，耶稣作为人，却要作为女人的后裔（创 3：15），借着童贞女所生，

降世为人（赛 7：14 太 1：23）。在亘古以前，全知的神就已经预知人类

会犯罪，并需要被救赎。所以，神在创世之前就已经预定，没有瑕疵，

没有罪的救世主，作为赎罪羔羊来到这个世界（弗 1：3-7）。圣子神知道

人类犯罪遭至的结果，心甘情愿地带着人的形体，来到这个世界，作了

挽回祭（腓 2：6-8）。得救的灵魂，乃是在创世之前就已经在耶稣基督里



永生的道路

42

蒙拣选了（弗 1：4）。

耶稣的诞生早已预言

耶稣基督在二千年前，来到了这个世界。神在他出生的七百年前，就借着圣灵感动先知，具体

地作出了预言（太 1:23，赛 9:6）。

赛 9：6“因有一婴孩为我们而生，有一子赐给我们，政权必担在他的肩头上。他名称为奇妙、

策士、全能的神、永在的父、和平的君。”

太 1：23“必有童女怀孕生子，人要称他的名为以马内利（以马内利翻出来就是‘神与我们同

在’）。”

〈提问〉以马内利的名字是什么意思？

答：

〈提问〉在以赛亚书 9：6里，耶稣还有其它不同的名称，这说明耶稣是怎样的一位神？

“因有一婴孩为我们而生，有一子赐给我们，政权必担在他的肩头上。他名称为“奇妙策士”、

“全能的（ ）”、“永在的父”、“和平的君”！”(赛 9:6)。

耶稣是谁？是怎么诞生的？

1．是由童贞女马利亚被圣灵感孕所生的。

太 1：23“必有童女怀孕生子，人要称他的名为以马内利”。

先知以赛亚早在主前七百年就已经预言到，他要出生在犹太的伯利恒（弥 5：2）并要由童贞

女所生（赛 7：14，9：6）。这些预言都如实地应验了。

2）耶稣是神降生为人。

约 1：14：“道成了肉身，住在我们中间，充充满满地有恩典有真理。我们也见过他的荣光，

正是父独生子的荣光”。

3)耶稣是神的儿子。

约 3：16、17：“神爱世人，甚至将他的独生爱子赐给他们，叫一切信他的，不至灭亡，反得

（ ）。因为神差他的儿子降世，不是要定世人的罪，乃是要叫世人因他得救。”

4)耶稣是神向我们显明的神的形象。

西 1：15、19：“爱子是那不能看见之神的像，是首生的，在一切被造的以先……因为父喜欢

叫一切的丰盛在他里面居住。”

〈提问〉耶稣是神的儿子（独生子）是什么意思？



门徒训练

43

耶稣怎样介绍自己的呢？

神在旧约里，宣告他是自有永有的（I am that I am），就是自有的耶和华。耶稣在约翰福音

里，也是这样宣告的。“我是……”这样的宣告，是神启示自己时所使用的表现方式。

下面是耶稣通过约翰福音对自己说明的部分。在下面几个金句中，耶稣是怎样介绍自己的？

带给我们的教训是什么？与我们有什么关系呢？不妨照着自己所领悟的说一说：

1）约 6：35：“耶稣说：‘我就是生命的粮。到我这里来的，必定不饿；信我的，永 远不渴’”。

2）约 8：12：“耶稣又对众人说：‘我是世上的光。跟从我的，就不在黑暗里走，必要得着生命

的光。’”

3)约 10：7：“所以耶稣又对他们说：“我实实在在地告诉你们，我就是羊的门”。

4)约 10：11：“我是好牧人 ，好牧人为羊舍命”。

5）约 11：25：“耶稣对她说：‘复活在我，生命也在我，信我的人，虽然死了，也必复活。’”

6）约 14：6：“耶稣说：‘我就是 道路、真理、生命；若不藉着我，没有人能到父那里去’”。

7）约 15：5：“我是葡萄树，你们是枝子。常在我里面的，我也常在他里面，这人

就多结果子；因为离了我，你们就不能作什么”。



永生的道路

44

耶稣与神是一体（约 5：19，10：30、38）

*耶稣见证自己是神*

“我与父原为一”（约 10：30）

两种可能

他说的是谎言 他说的是真话

两种可能 他是救世主

他知道自己 他不知道自己

说的是谎言 说的是谎言

他故意作假见证 他确实太狂妄了 两种任选其一

他是骗子 他是疯子，是妄想狂 你能接受 你可以拒绝

〈提问〉看约翰福音 5:10-18,10:30、33，说一说犹太人为什么要杀掉耶稣？

〈提问〉耶稣以肉身在这世上时，人们认为耶稣是谁？（参考太 16:14）

太 16：14：“他们说：‘有人说是施洗约翰；有人说是以利亚；又有人说是耶利米或是先知里

的一位。’”

〈提问〉彼得认为耶稣基督是谁？

〈提问〉耶稣在马太福音 16：17 里，说是谁让人认识并相信耶稣是神的儿子呢？

〈提问〉耶稣会向什么样的人，显现自己呢？

太 11：25、26，18：1-4：“那时，耶稣说：‘父啊，天地的主，我感谢你！因为你将这些事向

聪明通达人就藏起来，向 就显出来。父啊，是的，因为你的美意本是如此。’……当时，门

徒进前来，问耶稣说：‘天国里谁是最大的？’耶稣便叫一个小孩子来，使他站在他们当中，说：

‘我实在告诉你们，你们若不回转，变成小孩子的样式，断不得进天国。所以，凡自己谦卑像这小

孩子的，他在天国里就是最大的’”。



门徒训练

45

〈提问〉下面两句金句说，怎样才能遇见主呢？

约 7：37：“节期的末日，就是最大之日，耶稣站着高声说：‘人若渴了，可以到我这里来喝。’”

耶 29：12、13：“你们要呼求我，祷告我，我就应允你们。你们寻求我，若专心 我，就

必寻见。”

〈提问〉基督在世上时，人们是怎样对待他的？结果会怎样呢？

太 11：20-24：“耶稣在诸城中行了许多异能，那些城的人（ ），就在那时候责备他们说：

‘哥拉汛哪，你有祸了！伯赛大哪，你有祸了！因为在你们中间所行的异能，若行在推罗、西顿，

他们早已披麻蒙灰悔改了。但我告诉你们，当审判的日子，推罗、西顿所受的比你们还容易受呢！

迦百农啊，你已经升到天上，将来必坠落阴间，因为在你那里所行的异能，若行在所多玛，它还可

以存到今日；但我告诉你们，当（ ）的日子，所多玛所受的，比你还容易受呢！’”

作为神来到这个世界的耶稣——耶稣的神性

耶稣向我们显明了神。世世代代的人，都想知道神究竟是怎样的存在，正如耶稣的一位门徒

腓力所祷告的，“求主将父显明给我们看，我们就知足了”。人们一直都想知道神，想知道神究竟是

什么样的，神对人有什么想法，神的属性是怎样的等。圣经虽然启示了（reveal）神，但不是最高

的启示。自然界也显明了神的存在，但也不是完全的启示。唯有耶稣基督，才会成为父神完全的启

示。耶稣说：“看见了我，就看见了父”。 耶稣在他的生活里，很好的显明神是怎样的存在。“耶稣

是基督，是永生神的儿子”，乃是基督教的真髓，是基督教真正的信仰告白。

那么，耶稣成为神儿子的证据是什么呢？

第一，圣经作见证

约 5：39：“你们查考 ，因你们以为内中有 ；给我作见证的就是这经”。

圣经在数百年前，就事先很详细地预言到了数百个事件，并都照着预言应验了。旧约在耶稣基

督出生的 700-800 年前，就集中对他预言到了三百多次。历史证明，这些细致的预言，就连最小的

也都应验了。这就毫无疑问的证明，耶稣基督就是真正的“弥赛亚”，“神的儿子”，“世人的救主”。

第二，记录圣经的新旧约圣徒们作见证

约壹 5：13：“我将这些话( )给你们信奉神儿子之名的人，要叫你们知道自己有永生”。

像摩西、大卫、以赛亚、耶利米、以西结、但以理、彼得、约翰、保罗等，这般像主耶稣一样

的人，怎么可能说谎呢？被圣灵感动而记录圣经的所有作者，他们在世的时候，都具有受人尊敬的

人格，没有一人是说谎的或者骗子。

第三，耶稣自己作见证

（1）无罪是最大的证据

彼前 2：22：“他并没有（ ），口里也没有诡诈。”



永生的道路

46

(2)耶稣的话语为他见证

太 7：28、29“耶稣讲完了这些话，众人都希奇他的 ；因为他 他们，正像有权柄的

人，不像他们的文士”。

(3) 耶稣所行的事为他见证

①“父怎样叫 起来，使他们 ，子也照样随自己的意思使人 ”(约 5：21)。

②“门徒来叫醒了他，说：‘夫子！夫子！我们丧命啦！’耶稣醒了，斥责那狂风大浪；风浪就

止住，平静了。耶稣对他们说：‘你们的信心在哪里呢？’他们又惧怕又希奇，彼此说：‘这到底

是谁？他吩咐风和水，连风和水 也 他了’”(路 8：24-25)。

③“文士和法利赛人就议论说：‘这说僭妄话的是谁？除了神以外，谁能赦罪呢？’……‘但要

叫你们知道人子在地上有 ，就对瘫子说：‘我吩咐你起来！拿你的褥子回家去吧’”

（路 5：21、24）。

④“我实实在在地告诉你们，那听我话，又信差我来者的，就有 ，不至于定罪，是已经

了”（约 5：24）。

⑤鬼也知道耶稣是谁

“他们喊着说：‘（ ），我们与你有什么相干？时候还没有到，你就上这里来叫我们受苦

吗？’”（太 8：29）。

“并给他们 赶鬼”（可 3：15）。

⑥耶稣行了神迹

耶稣把水变成酒（约 2：1-11）；医治疾病（约 4：46-54，5：2-18，9：1-12）；在水面上行走

（约 6：16-21）；使瞎子看见（约 9：1-12）；使五千人吃饱（约 6：1-14）；让死人活过来（约 11：

1-44）。

“你们当信我，我在父里面，父在我里面；即或不信也当因我所作的事信我”（约 14：11）。

他行了很多 人所不能行的事情，即 行了很多神迹奇事。二千年前，耶稣与强盗一同被钉死

在十字架上的耶稣宗教，到了今天几乎传遍了整个世界。世界人口的四分之一都是基督徒。看到果

子，便知道 。

(4)耶稣受死在十字架上的爱，见证耶稣就是神的儿子

罗 5：8：“惟有基督在我们还作罪人的时候为我们死，神的（ ）就在此向我们显明了”。

(5)耶稣死后复活，乃是证明他是神的儿子最大的凭据。

罗 1：4：“按圣善的灵说，因从死里 ，以大能显明是神的儿子”。

耶稣基督的三重职分告诉我们，耶稣是怎样的一位主呢?

基督（约 20：31）：希伯来语为弥赛亚，是“受膏者”的意思。旧约时代，只有君王、先知、



门徒训练

47

祭司任职时，才会受膏。这就意味着，耶稣基督成了君王、先知、祭司的意思。

1）是神的先知

徒 3：22-24：“摩西曾说：‘主神要从你们弟兄中间给你们兴起一位（先知）像我，凡他向你

们所说的，你们都要听从；凡不听从那先知的必要从民中全然灭绝。’从撒母耳以来的众先知，凡

说预言的，也都说到这些日子”。

2)是我们的大祭司

来 9：11-12：“但现在基督已经来到，作了将来美事的（大祭司），经过那更大更全备的帐幕，

不是人手所造，也不是属乎这世界的；并且不用山羊和牛犊的血，乃用自己的血，只一次进入圣所，

成了永远赎罪的事。”

3)是我们的君王

约 1：3：“万物是藉着他造的；凡被造的，没有一样不是藉着他造的”。

太 28：18：“耶稣进前来，对他们说：‘天上地下所有的权柄都赐给我了’”。

启 19：16：“在他衣服和大腿上有名写着说：‘万王之王，万主之主’”。

耶稣作为信靠他之人的救主，所行之事是什么呢?

①耶稣从罪中拯救人类

彼前 2：24：“他被挂在木头上，亲身担当了我们的（ ），使我们既然在罪上死 ，就得以在

义上活。因他受的鞭伤，你们便得了医治”。

②耶稣从魔鬼手中拯救人类

来 2：14：“儿女既同有血肉之体，他也照样亲自成了血肉之体，特要藉着死，败坏那 ，

就是魔鬼。”

③耶稣从永远的死亡权势当中拯救人类

罗 8：2：“因为赐生命圣灵的律，在基督耶稣里释放了我，使我脱离罪和（ ）了。”

罪的工价是死亡（罗 6：23）。死亡是因罪而生的，所以它拥有使亿万人类灭亡的权势。死亡

的权势，会将所有人推进地狱（路 16：22-24）。所以，没有一个人可以胜过这权势。但是，耶稣

却借着从死人中复活，胜过了死亡的权势，使得一切信他的人不再受死亡的害，并引导我们进入天

国（路 16：22，23：43）。所以，信耶稣的人死后就会进入天国了。

神在耶稣基督里爱你

神就是爱。神差耶稣基督到这个世界，显明了他对我们的爱。

太 1：21：“她将要生一个儿子，你要给他起名叫耶稣，因他要将自己的百姓从罪恶里 出来”。



永生的道路

48

〈提问〉神为什么差自己的儿子到这世界来呢？

〈提问〉耶稣的名字，是什么意思呢？

太 1：21：“她将要生一个儿子，你要给他起名叫耶稣，因他要将自己的百姓从罪恶里拯救出

来。”

〈提问〉约 2：23-25 里记着说，有很多人信耶稣，但耶稣却没有承认他们的信心。为什
么呢？

“当耶稣在耶路撒冷过逾越节的时候，有许多人看见他所行的神迹 就信了他的名。耶稣却不

将自己交托他们，因为他知道万人；也用不着谁见证人怎样，因他知道人心里所存的”（约2:23-25）。

〈提问〉我们向耶稣当作的是什么呢？(参考;路 9:35)

路 9：35：“有声音从云彩里出来，说：‘这是（ ），我所拣选的，你们要听他’”。

〈提问〉现在你若是信而顺从耶稣的话，会发生什么事情呢？

约 3：34-36：“神所差来的，就说神的话；因为神赐圣灵给他，是没有限量的；父爱子，已将

万有交在他手里，信子的人有永生；不信子的人得不着（ ），神的震怒常在他身上”。

〈提问〉什么时候可以出死入生呢？

约 5：24：“我实实在在地告诉你们，那听我话，又信差我来者的，就有永生，不至于（ ），

是已经出死入（ ）了”。



门徒训练

49

讨论及默想

1．在约翰福音 5：19-24，耶稣希望我们有什么反应？

2．你说耶稣基督是谁，怎样信他呢？

应用与作业

认识到的

当感恩与

赞美的

需要调整的

当实践与

顺从的

需要祷告的

作

业

背诵经文 耶稣的人性—来 4：15

耶稣的模范—腓 2：5-8

读 经 约 1:1-18

祷 告 请赐给我信心，迎接耶稣！

阅读与其它



永生的道路

50

第 六 课
耶稣基督的生平

引人思考的喻道故事

达芬奇是 15 世纪意大利著名的画家、雕刻家、科学家。他 43 岁时的绘画造诣达到了高潮。意

大利米兰的都德滨科公委托他作一幅“最后的晚餐”。他接受委托后，倾注所有的精力和心血，完

成了这幅画。十二个门徒每三个人坐在一起，在耶稣的两边各坐了两组。即左边坐了 6 个人，右边

坐了 6 个人。中间是耶稣举着手，右手拿着杯。作品完成了，他照例找了一个最要好的朋友来看画，

目的是提提意见。当他的朋友看到这幅画时，非常惊讶，因为这幅画的确可以堪称是一幅杰作。特

别是耶稣手中举的银杯，画得太细腻，简直使人的视线久久不愿离开它。于是，他如实地把这种感

觉告诉了达芬奇。达芬奇立即拿起画笔把银杯抹掉，说：“在这幅画中，除了耶稣基督以外，不应

该有第二个中心。”

是啊！耶稣基督是中心。我们的视线如果离开耶稣而移到别的地方，那只能称之为偶像，而不

能成为信仰。任何偏离中心的信仰都不算是纯正的信仰。我们所传递的是“神纯正话语的规模”（提

后 1：13 节）。

以“人的样式”降生的耶稣——耶稣的人性

耶稣乃是“那不能看见之神的像”（西 1：15）。人不能完全了解神，因为神是圣洁的，而人却

是陷在罪中的。人类因着罪，便与神隔离，于是就有死亡临到了。“慈爱的神”，不忍心看到人类

这样的悲剧，便为了能有人类的形体，而成了‘耶稣’。耶稣为了完全显明自己是神，就必须是神。

耶稣为了代赎所有人的罪价，为了能与人对话，交流感情，就必须是‘人’。他是‘作为人子的神’，

同时也是‘作为神的人子’。耶稣除了无罪之外，其它所有方面都是与我们相同的。因为，他不是

借着堕落人类的肉身父亲所生，所以就没有原罪或是罪性。进一步，他又是这个世上唯一没有犯过

一次罪或是错误的，真正的救主。耶稣不是半人半神的怪物，也不是人性与神性混合在一起的混合

体，而是完全的‘人’，同时也是完全的‘神’。

耶稣基督的道成肉身
耶稣基督就是神，同时又是神的儿子，又是具有血肉之体的人子（腓

2：5-6）。我们相信，自从亚当犯罪之后，所有人从母腹中出生伊始，

就带着罪性。假如，耶稣基督也带着罪性降生的话，那么他也只能是罪

人，就同样会因着自身的罪而死。若是那样，他在世期间即使没有犯过

一次罪，也不能拯救一个灵魂了。基督是没有带着罪性降生的。那么，

本 文 约 1：1-18 背诵经文 ●耶稣来的人性—来 4：15

●耶稣的形象—腓 2：5-8

作

业

检

查

检查标记 完成=О 一部分=Δ 未做=Х

读 经

背 诵

读书报告及

其它

复习问题 1．耶稣来到这世界的目的是什么？

2．有什么证据证明耶稣是神的儿子？

学习目的 1．使人正确认识耶稣完全的人格与人性。

2．使人正确认识耶稣的生涯与我们的关系。



门徒训练

51

这是如何成就的呢？全能的神是借着被称之为“由童贞女所生”这样的方法，解决了这个难题。人

的理性固然会排斥“由童贞女所生”这样的方法，但我们相信用话语创造天地的全能的神时，就会

敬拜赞美神了。

耶稣的父亲是谁呢？他的父亲就是神！马利亚说：“我没有出嫁，怎么有这事呢”（路 1：34）。

但我们不妨注意一下，太 1:20 的下半句。那里记着说，马利亚是由圣灵感孕的。正如，创世记 3：

15 的预言，耶稣是“女人的后裔”。耶稣在约翰福音 16：27-28 里，言及到了他的道成肉身，以及

他人性的根源。保罗也强调了，耶稣是由神差遣，并为女子所生的事实（加 4：4）。

神没有通过男人，就将他的儿子造成人的形象。这正如，神没有借助女人就造出夏娃，没有通

过男女结合，就造出男人（亚当）一样。由圣灵感孕，显明的是耶稣的神性，由亚当的后裔马利亚

所生，显明的是耶稣的人性。耶稣乃是唯一在人性中没有罪性的人。

耶稣为何要成为肉身来到这个世界呢?

道成肉身的目的

耶稣来到这个世界，不是偶然的。他在创造天地之前，就已经被预定为这个世界的救主了。神

知道，人类会选择不顺从的道路，必须要重新拯救人类，来成就神创造永恒体之人类的目的。所以，

神在创世之前就已经预定耶稣为实施拯救的救世主了（弗 1:4）。旧约中的应许，不是出于神回应

人类的请求，也不是出于神与人类的商定，而是神出于爱（结 33:11），不愿让堕落的人类遭到永

远的灭亡，而绝对无条件地单方面应许的得救之路，就是赐下弥赛亚。

最早的福音

--创 3：15

我们通过创世记 3 章可以看到，神没有随即处死犯罪的亚当和夏娃，而是用兽皮作了衣服为他

们穿上。这显明了神的无限慈爱（哀 3：22）。同时，为堕落的亚当做皮衣，就必须要流无辜牲畜

的血。这即是神对亚当的慈爱，也是用血偿还以死亡为罪价的、神对罪的审判。

自亚当堕落之后，他的后裔就没有一人能够借着行为称义，而是唯有借着信神才能称义（创

15：6；哈 2：4；来 11 章）。神借着摩西赐下了律法。律法就像是能够照出人类行为的镜子一般，

能够使人知道什么是罪。当人们犯罪时，神又借着祭牲的血使人得到赎罪（利 1 章）。这是神显明

他慈爱的同时，也在施行审判。

旧约时代，人们虽然借着律法认识了罪，但律法本身却不能洁净人的罪。所以，人们就恳切盼

望能够把人从罪中完全救赎出来的救世主。神照着他的应许，赐下了代赎所有人过犯的羔羊。“看

哪！神的羔羊，除去世人罪孽的”（约 1：29）。耶稣就是为了成为代赎人类一切罪孽的挽回祭，才

道成肉身来到世上的（约壹 3：5）。

*下列表格中的预言都是在公元前作出的：

内容 出 生

国 家

家 庭

族 谱

出生地 童女

所生

显现 受死

时间

十架

受难

复活 再临

未成就

预 言

时 间

约

1500 年

约

1872 年

约

700 年

约

700 年

约

700 年

约

600 年

约

700 年

约

1000年

约

600 年

预言 民

24：17

创

22：18

弥

5：2

赛

7：14

赛

9：6

但

9：24

赛

53:4-6

诗

16：10

但

7：13

成就 太 1章 路3:23-38 路 2:4-7 太 1：23 约壹 3：5 加 4：4 林后 5：21 徒 1：3 太 25：31

原始福音

（创 3：15）
亚伯拉罕之约

--创 15：18
摩西之约

出 19：5—20：1-17

大卫之约

--撒下 7：8-17

耶稣的新约

--路 22：20



永生的道路

52

2．道成肉身的形象（耶稣是以婴儿的形象降生的）

路 1：30-31“天使对她说： 圣经记载

‘马利亚，不要怕，你在神

面前已经蒙恩了。你要怀孕生子，

可以给他起名叫耶稣。’”

神所应许的婴儿降世的时候

到了，神就拣选童贞女马利亚作他的母亲。

被圣灵感动的先知们，早在几百年前就预 藉童女降生 十架受难 死里复活

言了他的出生地。他的名字就叫耶稣。

〈提问 1〉马利亚听完天使的告知之后，为什么会惊慌呢？

路 1：34-35“马利亚对天使说：‘我我没有出嫁，怎么有这事呢？’天使回答说：‘圣灵要

临到你身上，至高者的能力要荫庇你；因此所要生的圣者，必称为神的儿子’”。

〈提问 2〉耶稣的诞生，为什么在人看来是奇迹呢？

3．耶稣成长为少年

路 2：40“孩子渐渐长大，强健起来，充满智慧，又有（神的恩）在他身上”。

4．耶稣少年时就知道神是他的父亲

路 2：47“凡听见他的，都（希奇）他的聪明和他的应对。”

路 2：49-51“耶稣说：‘为什么找我呢？岂不知我应当以我父的事为念吗？’”他所说的这

话，他们不明白。他同他们下去，回到拿撒勒，并且顺从他们。他母亲把这一切的事都存在心里。

阅读下列经文，看一看耶稣是借着怎样的生活，显明他是以人的样式来到世界的？

路 2：21-22“满了八天，就给孩子行割礼，与他起名叫耶稣，这就是没有成胎以前，天使所

起的名。按摩西律法满了洁净的日子，他们带着孩子上耶路撒冷去，要把他献与主。”

路 3：23“耶稣开头传道，年纪约有三十岁。依人看来，他是 的儿子；约瑟是希里的儿

子。”

路加福音记载的耶稣的家谱，证明耶稣成为“人”来到世界是历史性的事实。

太 21：18“早晨回城的时候，他（ ）了。”

路 8：23“正行的时候，耶稣（ ）了。湖上忽然起了暴风，船将满了水，甚是危险。”

约 4：6“在那里有雅各井；耶稣因（ ），就坐在井旁。那时约有午正。”

约 19：28“这事以后，耶稣知道各样的事已经成了，为要使经上的话应验，就说：‘我（ ）

了。’”



门徒训练

53

耶稣与我们一样，同样也会感到饥饿、疲倦，需要睡眠。因此，他是体恤人的主。

路 6：12“那时，耶稣出去，上山（ ），整夜祷告神。”

耶稣也和我们一样向神祷告（路 3：21，5：16，6：12，9：18、29）。

尽管他就是神，但因他是血肉之身，所以受时空的限制。耶稣也大声哀哭，流泪（ ）（来

5：7）。我们也要“不住的祷告，凡事谢恩。”（帖前 5：17 节）

耶稣与人一样，也受死埋葬。（但不同之处是他三天就从死里复活，他不受“死亡”的拘禁。）

<提问>约翰一书 4:1-6 里所说的，属神的灵与属敌基督之灵的差异，在哪里呢 ?

<提问>耶稣具有同我们一样的人性。但却有不同的一点，那是什么呢?

彼前 2：22“他并没有犯罪，口里也没诡诈。”

耶稣的品性与传道生涯

约 2000 年前，耶稣基督作为弥赛亚而照着旧约的预言，降生在以色列的一个叫做伯利恒的小

村庄。耶稣三十岁的时候，开始了他的传道生涯。耶稣在他三年的传道生涯期间，不论在人格还是

在行动上，都为我们树立了我们要终生作为目标来追求的榜样。他背负了我们一切的罪，代替我们

在十字架上流尽了血与水，显明了神的爱。

“惟有基督在我们还作罪人的时候为我们死，神的爱就在此向我们显明了”（罗 5：8）。他死

后第三天又从死里复活，向门徒们显现并见证了四十天之后，就在众门徒们眼前升上了天。

耶稣受死之前，他的事工是全人性的事工。耶稣是为了代替全人类受死，才来到这个世界的。

但他并没有终与此，还显出对我们生活全部领域的关心。他的大部分事工，都是本着看一个灵魂比

天下还可贵的爱，接近每一个人，医治有疾病的，释放被魔鬼所捆绑的人。另外，他还进行了教导

训练门徒的事工，并委任他们继续秉承他所作的事工。他的事工本身，就是向人们显明他就是神的

启示。

1．耶稣基督的品性

耶稣的人格，不仅成为了道德上的标准，更是实践道德最为强大的动力。耶稣基督是我们的榜

样。彼前 2;21l 里记着说，耶稣无论在行动还是在品性上，都是我们的榜样。另外，罗 8:29 里又

记着说，神是为了使我们效法耶稣的形象，才拣选并救赎了我们。效法耶稣的道路，就是以基督的

心为心。

“因为他预先所知道的人，就预先定下效法他儿子的模样，使他儿子在许多弟兄中作长子”（罗

8:29）。

“你们当以基督耶稣的心为心”（腓 2:5）。

1）耶稣是圣洁的

“因我们的大祭司并非不能体恤我们的软弱，他也曾凡事受过试探，与我们一样；只是他没有

（ ）”(来 4:15)。

耶稣是绝对圣洁的，他出生伊始就没有罪性。他虽然与我们一样，凡事都受过试探，却没有犯

罪。

2）耶稣爱神、爱人的灵魂。



永生的道路

54

约 14：31“但要叫世人知道我（ ）父，并且父怎样吩咐我，我就怎样行。起来，我们走吧”。

约 13：1“逾越节以前，耶稣知道自己离世归父的时候到了；他既然爱世间属自己的人，就（ ）

他们爱到底”。

3）耶稣是柔和的

太 11：29“我心里（ ）谦卑，你们当负我的轭，学我的样式，这样，你们心里就必得享安

息”。

耶稣显明了“压伤的芦苇，他不折断；将残的灯火，他不吹灭”（太 12：20）这样的爱与柔

和（例如，约 1-26）。

4）耶稣是谦卑的

约 13：4-5“就离席站起来脱了衣服，拿一条毛巾束腰；随后把水倒在盆里，就（ ），

并用自己所束的毛巾擦干”。

耶稣借着为门徒洗脚，显明了他的谦卑。他谦卑地不求荣耀自己，只求荣耀神（约 8：50）。

〈提问〉耶稣为了拯救我们，降卑到什么程度？我们当存怎样的心呢？

腓 2：5-8“你们当以基督耶稣的心为心，他本有神的形象，不以自己与神同等为强夺的；反

倒虚己，取了（ ），成为人的样式；既有人的样子，就自己卑微，存心顺服，以至于死，

且死在十字架上”。

2．耶稣基督的事工

耶稣到三十岁的时候，还是个木匠。直到被圣灵充满后，才开始作神的工。

太 3：16-17“耶稣受了洗，随即从水里上来。天忽然为他开了，他就看见神的灵仿佛鸽子降

下，落在他身上。从天上有声音说：‘这是我的（ ），我所喜悦的’”。

〈提问〉路 3：21-22 里记着，耶稣开始作工之前最先做的是什么事呢？

1）耶稣出于爱的行为(徒 10:38)

(1)接待了被歧视的人

耶稣降生在最卑微的地方，接待了最卑贱的人，为他们开启了得救之路（路 7：36-50，18：

9-14，19：1-10，23：43）。

路 19：5“耶稣到了那里，抬头一看，对他说：‘撒该，快下来！今天我必住在你家里’”。

(2)接待了卑贱并满身罪污的女人(路 1:5,48;2:36-38;7:11-17,36-50,约 4:1-42)。

路 7：47“所以我告诉你，她许多的罪都赦免了，因为她的爱多；但那赦免少的，他的爱就少”。

(3)接待了小孩子（路 9：48，18：15-17）



门徒训练

55

路 18：16“耶稣却叫他们来，说：‘让小孩到我这里来，不要禁止他们；因为在神国的，正是

这样的人。’”

(4)接受了最终悔改的强盗。

路 23：43“耶稣对他说：‘我实在告诉你，今日你要同我在乐园里了。’”

(5)他为我们主动上了十字架，登上了爱的顶峰。

约 15：13“人为朋友舍命，人的爱心没有比这个大的。”

<提问〉可 2：1-12 里记录了，耶稣所行的两件事。我们借着这两件事，就可以知道耶
稣来到世上的根本目的。那么，耶稣所行的两件事是什么，他所有事工的焦点是什么？

2）耶稣的传道（可 1：38）

可 1:38 “耶稣对他们说：“我们可以往别处去，到邻近的乡村，我也好在那里（ ），因

为我是为这事出来的””。

〈提问〉可 1：38 里记着说，主是为何而来呢？

3) 耶稣的教训（可 6：34）

可 6:34 “耶稣出来，见有许多的人，就怜悯他们，因为他们如同羊没有牧人一般，于是开口

教训他们许多道理”。

〈提问〉读过太 7：28-29 与约 12：48-50 之后，说一说耶稣的教训不同于别人的理由？

4）耶稣的医治（路 5：12-15）

路加福音 5:12-15 “有一回，耶稣在一个城里，有人满身长了大麻疯，看见他，就俯伏在地，

求他说：“主若肯，必能叫我洁净了。”耶稣伸手摸他，说：“我肯，你洁净了吧！”大麻疯立刻

就（ ）他的身。耶稣嘱咐他：“你切不可告诉人，只要去把身体给祭司察看，又要为你得了洁

净，照摩西所吩咐的献上礼物 对众人作证据。”但耶稣的名声越发传扬出去。有极多的人聚集来

（ ），也指望医治他们的病”。

<提问〉通过路 5：12-15，我们可以看到耶稣对病人的心是怎样的呢？

5)行神迹的耶稣

〈提问〉通过约 2：11，可知耶稣多次行神迹的目的是什么？



永生的道路

56

6)祷告的耶稣(路 22:39-46)

“耶稣出来，照常往橄榄山去，门徒也跟随他。到了那地方，就对他们说：‘你们要祷告，免

得入了迷惑。’于是离开他们约有扔一块石头那么远，跪下祷告，说：‘父啊！你若愿意，就把这杯

撤去；然而，不要成就我的意思，只要成就你的意思。’有一位天使从天上显现，加添他的力量。

耶稣极其伤痛，祷告更加恳切，汗珠如大血点滴在地上。祷告完了，就起来，到门徒那里，见他们

因为忧愁都睡着了，就对他们说：‘你们为什么睡觉呢？起来祷告，免得入了迷惑！’”(路 22:39-46)

〈提问〉可 9：2 与徒 6：4 里记着说，祷告不是事工的前期工作，而是事工本身。你
认为，没有“客西马尼园的祷告”（路 22：39-46），耶稣依然能够成就到这个世界的
目的吗（可 10：45）？

7)绝对顺从圣父神的耶稣

耶稣为我们显明的榜样中的榜样，乃是百分之百顺从圣父神，活出完全圣洁无罪的一生。

约 4：34“耶稣说：‘我的食物就是遵行差我来者的旨意，作成他的工’”。

〈提问〉约 4：34 里记着说，耶稣是以什么为食物呢？

8)选召门徒的耶稣

耶稣选召了 12 个门徒，与他们交通，教导训练他们，最后又将自己的事工交给了他们。

可 3：13-15“耶稣上了山，随自己的意思叫人来，他们便来到他那里。他就设立十二个人，

要他们常和自己（ ），也要差他们去（ ），并给他们权柄赶鬼。”

作为受苦的仆人，来到这个世界的耶稣(可 10:45)

主教导门徒们，成为服侍众人的仆人，才是最好的道路。但是，门徒们虽然跟随为背负十字架

而到耶路撒冷的耶稣，却幼稚地在争论谁为大。

〈提问〉西庇太的儿子雅各和约翰所指望的是什么？

可 10：37“他们说：‘赐我们在你的荣耀里，一个坐在你右边，一个坐在你左边’”。

〈提问〉耶稣来到这个世界最终的理由是什么？

可 10：45“因为人子来，并不是要受人的服侍，乃是要服侍人，并且要舍命，作多人的（ ）”。

〈提问〉约 5：19-30 里记着说，耶稣与父之间的关系，是哪一种呢？耶稣又是怎样仰
赖父的呢（参考：约 8：28，12：48-49，14：10）？

〈提问〉约 5：24 里所说的，耶稣的三个应许是什么？承受这应许的条件是什么？



门徒训练

57

〈提问 18〉约 5：29 里记录的话语，和永远的生命不是借着人的善行而是借着信得着的
教训，看似相互矛盾。那么，应如何来说明呢？

约 5:29“行善的，复活得（ ）；作恶的，复活（ ）”。

〈提问〉约 5：44 里言及到的，信心的障碍是什么？（参考：约 12：43）现今的人们，
也会有同样的问题吗？

〈提问〉约 6：1-30 里记着说，众人跟随耶稣的动机是什么？（约 6：2、14-15、26-27）

〈提问〉约 6：26-29 里，耶稣对抱着这种动机而来的人，作出的反应是什么呢？

〈提问〉约 6：31-51 里记录的，耶稣用五饼二鱼为众人吃饱的神迹，要带给他们什么
教训呢？（约 6：27；赛 55：1-2）饼和吗哪，又意味什么呢？

〈提问〉假如耶稣只是一位拉比或是哲学家，他能否还会说出（约 6：35-38）这样的
话呢？

约 6:35-38 “耶稣说：‘我就是生命的粮，到我这里来的，必定不饿；信我的，永远不渴。只

是我对你们说过，你们已经看见我，还是（ ）。凡父所赐给我的人，必到我这里来；到我这里来

的，我总不丢弃他’”。

耶稣说自己就是“生命的粮”（约 6：33、35、51），是什么意思呢？

简明基督教用语解释

弥 赛 亚

圣经里有三种职分，即王、祭司和先知。当立王、祭司和先知时，都要在神的面前举行圣洁的

（在头上）膏油仪式。从属灵的意义来说，耶稣同时拥有这三种职分，他是宇宙的王，是祭司又是

先知，可以说是神在他的头上膏油。

弥赛亚（Messiah）一般是“受膏者”的意思。现在成了担当所有职分的救世主耶稣的专用名

词。“弥赛亚”是希伯来语，“基督”是希腊语，这两个词的意思是相同的。



永生的道路

58

讨论及默想

1. 你是否像路 5：31-32 里所说，把自己当做了需要耶稣的属灵病人呢？

2．太 7：13-14 里言及到了“顺服神的窄路”与“顺从魔鬼的宽路”，你会选择哪一条呢？

应用与作业

认识到的

当感恩与

赞美的

需要调整的

当实践与

顺从的

需要祷告的

作

业

背诵经文 耶稣的死—赛 53：5-6，彼前 2：24

人的行为有限—弗 2：8-9

读 经 旧约：创 21-25 章

新约：约 11-15 章

祷 告 求神让我们明白耶稣十字架之道

阅读与其它



门徒训练

59

第 七 课
耶 稣 的 死

本 文

路 23：34

路 24：49 背诵经文

●人的行为有限—弗 2：8-9

●耶稣的死—赛 53：5-6，

彼前 2：24

作

业

检

查

检查标记 完成=О 一部分=Δ 未做=Х

读 经

背 诵

读书报告及

其它

复习问题 1．耶稣为什么以人的身份来到这个世界？

2．你认为耶稣是谁？

学习目的 1．认识耶稣的十字架之道。

2．帮助我们接受耶稣是为我们而受死的事实。

引人思考的喻道故事

法国解放前夕，有一位英国士兵往家里寄了一封信。信的内容如下：“最近在进攻的时候，我

们每天都会遇到很多德国人，但他们可真奇怪。有一天，他们当中有一个纳粹狂，因为身负重伤被

抬了进来。他看上去，表情僵硬，很凶也很固执的样子。因为失血过多，他需要及时输血。但他在

迷迷糊糊中，看到医生正要为他输血时，就突然问医生，那血是不是英国人的。医生回答他说，那

是很好的英国人的血。医生好像从他的话中明白了什么，随后告诉他如果拒绝输血，随时都会死掉。

但那个纳粹狂却很自豪的说表示那么自己宁愿去死。结果没过多久他就变成尸体被抬走了。所有英

国士兵，都为这个可怜又狂妄的傻瓜而感到惋惜。

其实，每天都有许多比这个德国人更傻的人，宁愿选择死，也不愿低下高傲的头，接受基督宝

血的拯救。这才是最愚蠢的作为！

耶稣降世之前的，旧约献祭 (利 16:1-28)

来 9:13 里记着说“若山羊和公牛的血，并母牛犊的灰，洒在不洁的人身上，尚且叫人（ ），

身体洁净”。意即，祭牲是为人类的罪受死的(利 1:3-9)。这是将人的罪转加到祭牲身上，使祭牲

代替人流血受死来支付罪价的旧约的赎罪方法。若不流血，罪就不得赦免(来 9:22)。这是全宇宙

的定律。神用祭牲的血代替了审判，用祭牲的生命付了人的罪价。旧约的献祭，直至耶稣基督到了

时候满足(加 4:4)，成为肉身来到世界之前，是神借此显明代赎原理的，视听教育上的‘代赎模型’。

那么，旧约时代为何要用祭牲的血来献祭呢?这不是因为祭牲的血有能够完全洗净人罪的功效，

而只是将来要来的耶稣基督的影儿(来 9:24)。所以，耶稣的宝血就是旧约祭牲之影儿的本体。

旧约的祭牲，因人的罪而无辜地牺牲了。旧约的圣徒，是借着看见牺牲的祭牲，相信将来要来

的耶稣基督而得救的。耶稣基督流出了救赎的宝血，使旧约不完全的救赎得以完成，使旧约不完全

的献祭变为完全的献祭。很久以来，神都是借着这样的献祭作为预表，显明了代赎原理和赎罪方法。

另外，神又照着他的旨意，差耶稣来到这个世界，为我们被钉死在十字架上，完成了作为预表的旧

约献祭。从此，就不再以流祭牲的血来作为赎罪条件了。旧约祭牲的血，是仅一次有效，需要重复

献上的。但是，为成全律法而来的永远的大祭司耶稣，却献上了一次永远有效的完全的赎罪祭。



永生的道路

60

耶稣的死
A.D. 31 年，在犹大耶路撒冷城外的各各他上发生了一件历史性事件。这是为了成就旧约众

多的预言，照着预言降生，借着行出各样的神迹奇事显明自己就是神的儿子，被证明就是神儿子的

耶稣，在最残酷的十字架刑具上受死的事件。

当时，世上掌权的与兵丁们，任意嘲笑、辱骂、鞭打了他，待他不及牲畜。但耶稣却一直都在

默默忍受，以至于双手双脚都被钉在十字架上，也没有作任何反抗。他的血几乎流尽了，却仍没有

犹豫完全放弃自己的生命。他曾令死人复活，风和大海也顺从了他的命令，污鬼和病魔也听从了他。

无论是活着的生命体，还是看不见摸不着的无生物，也都照着他的话而动了。他不是没有能力自救，

才被迫受死的。那么，他到底犯了什么罪，以至于要如此残酷地被处于死刑呢?当时，审判耶稣的

审判官彼拉多，在法庭上先后三次指明说，没有找出他犯了什么该死的罪。当时的犹太人与希律也

没有找到他的罪(路 23:13-22)。另外，当时为耶稣执行死刑的百夫长，也承认他是个义人(路

23:47)。

神乃是不饶恕罪，必会惩罚罪的，严正公义的神。照着神的公义，犯罪的人类要付出的罪的工

价就是死，是应当受到审判被扔进永远的地狱里。但是，神又是怜恤罪人的，无限慈爱的神。所以，

照着神的慈爱，不管为堕落的人类付出怎样的代价，也要将人类从罪与死亡以及魔鬼那里救赎出来。

那么，怎样才能同时满足神的公义与慈爱呢? 这问题，唯有借着耶稣基督的十字架，才能解决。神

为解决这个问题，在创世之前就已经预备了耶稣基督。这是唯有神自己晓得的特级奥秘(西 2:2)，

也是世界与撒旦始料不及的事。这奥秘就是，神差遣无罪的独生爱子来到世界，背负人类一切的罪，

代替罪人在十字架上流血舍命，来同时满足神的公义和慈爱的，出于神完全智慧的救赎计划。耶稣

借着代替我们受死，顺从了神的旨意，为我们开启了永生的道路。

〈提问〉神为什么差遣自己的独生子？

约壹 4：9-10“神差他独生子到世间来，使我们藉着他得生，神爱我们的心在此就显明了。不

是我们爱神，乃是神爱我们，差他的儿子为（ ）作了挽回祭，这就是爱了。”

〈提问〉施洗约翰为什么看到耶稣之后，就说他是神的羔羊呢？（约 1：36）

耶稣准备了代赎的死

可 8：31“人子必须受许多的( )，被长老、祭司长和文士弃绝，并且被杀，过三天( )。”

〈提问〉耶稣被仇敌弃绝后，发生了创世以来的哪两件大事？（参考可 8:31）

〈提问〉耶稣知道自己到了受死的时候，去了哪里呢？

路 9：51“耶稣被接上升的日子将到，他就定意向（ ）去。”

1.耶稣被加略人犹大出卖

太 26：14-16“当下，十二门徒里有一个称为（ ）的，去见祭司长，说：‘我把他交给

你们，你们愿意给我多少钱？’他们就给了他三十块钱。从那时候，他就找机会要把耶稣交给他们。”

〈提问〉加略人犹大为什么去见祭司长，他收了多少钱？



门徒训练

61

〈提问〉耶稣对门徒们说了什么呢？

太 26：20-21“到了晚上，耶稣和十二个门徒坐席。正吃的时候。耶稣说：‘我实在告诉你们，

你们中间有一个人要（ ）我了。’”

〈提问〉从加略人犹大的什么行动上，可以看出他是个贼呢？

约 12：6“他说这话，并不是挂念穷人，乃因他是个（ ），又带着钱囊，常取其中所存的。”

〈提问〉什么入了犹大的心里呢？

路 22：3“这时，（ ）入了那称为加略人犹大的心，他本是十二个门徒里的一个。”

2．耶稣被罗马兵丁逮捕

约 18：3-5“犹大领了一队兵，和祭司长并法利赛人的差役，拿着灯笼、火把、兵器，就来到

园里。耶稣知道将要临到自己的一切事，就出来对他们说：‘你们找谁？’他们回答说：‘找拿撒

勒人耶稣。’耶稣说：‘ 我就是’。卖他的犹大也同他们站在那里。”

〈提问〉加略人犹大为什么去客西马尼园呢？

〈提问〉兵丁们说是在找耶稣的时候，耶稣说了什么？

“那队兵和千夫长并犹太人的差役就拿住耶稣，把他（ ）了”(约 18:12)。

答：

〈提问〉是谁抓的耶稣，怎样抓走的呢？

约 18：12“那队兵和千夫长并犹太人的差役就拿住耶稣，把他捆绑了。”

答：

〈提问〉门徒采取了什么行动呢？

“门徒都离开他，逃走了”（可 14：50）。

答：

3．耶稣被交到仇敌的手中

可 14：55-56“祭司长和全公会（ ）控告耶稣，要治死他，却寻不着。因为有好些人作

假见证告他，只是他们的见证各不相合。”

〈提问〉大祭司为何要找能控告耶稣的见证，找到什么见证了吗？



永生的道路

62

〈提问〉大祭司向耶稣问了什么？

可 14：61-65“耶稣却不言语，一句也不回答。大祭司又问他说：‘你是那当称颂者的儿子

（ ）不是？’耶稣说：‘我是。你们必看见人子坐在那权能者的右边，驾着天上的云降临。’

大祭司就撒开衣服，说：‘我们何必再用见证人呢？你们已经听见他这僭妄的话了。你们的意见如

何？’他们都定他该死的罪。就有人吐唾沫在他脸上，又蒙着他的脸，用拳头打他，对他说：‘你

说预言吧！’差役接过他来，用手掌打他。”

答：

〈提问〉祭司们为什么恨耶稣？

4.耶稣是为了被鞭打、受死，被交到彼拉多手上的。

当时，罗马在统治犹太人，而那时的罗马巡抚就是彼拉多。所以，祭司长就把耶稣带到了彼

拉多那里。

太 27：2“就把他（ ）解去交给巡抚彼拉多。”

〈提问〉祭司长挑唆众人做什么？

太 27：20“祭司长和长老挑唆众人，求释放巴拉巴，除灭耶稣。”

答：

〈提问〉彼拉多本心所愿的是对耶稣做什么？

太 27：22、24“彼拉多说：‘这样，那称为基督的耶稣我怎么办他呢？’他们都说：‘把他

钉（ ）！’……彼拉多见说也无济于事，反要（ ），就拿水在众人面前洗手，说：‘流这

义人的血，罪不在我，你们承当吧。’”

〈提问〉彼拉多对耶稣所行的错事是什么呢？

约 19：16“于是，彼拉多将耶稣交给他们去钉十字架。”

5.耶稣被钉死在十字架上

〈提问〉兵丁出于戏弄耶稣，行了哪四件事呢？

可 15：17-20、24“他们给他穿上紫袍，又用荆棘编作冠冕给他戴上就庆贺他说：‘恭喜，犹

太人的王啊！’又拿一根苇子打他的头，吐唾沫在他脸上，屈膝拜他。戏弄完了，就给他脱了紫袍。

仍穿上他自己的衣服，带他出去，要钉十字架。……于是将他钉在十字架上，拈阄分他的衣服，看

是谁得什么。”



门徒训练

63

〈提问〉耶稣的仇敌们是怎样戏弄他的呢？

“祭司长和文士也是这样戏弄他，彼此说：“他救了别人，不能救自己。以色列的王基督，现

在可以从十字架上下来，叫我们看见，就信了！”那和他同钉的人也是讥诮他”(可 15:31-32)。

〈提问〉主耶稣为什么没有从十字架上下来呢？

6.耶稣死了

〈提问〉那日午正，发生了什么事呢？

太 27：45-46“从午正到申初，遍地都黑暗了。约

在申初，耶稣大声喊着说：‘以利！以利！拉马撒巴各

大尼？’就是说：‘我的神！我的神！为什么（ ）

我？’”

答：

〈提问〉约在申初，耶稣喊了什么？这话是什么意思？

约 19：30“耶稣尝了那醋，就说：（ ）便低下头，将灵魂交付神了。”

答：

<提问>“都成了”这般主的话语，对我们意味着什么呢 ?

<提问>耶稣的死，被确认了吗?

“彼拉多诧异耶稣已经死了，便叫百夫长来，问他耶稣死了久不久。既从百夫长得知实情，就

把耶稣的尸首赐给约瑟”(可 15:44-45)。

答：

耶稣为什么要死在十字架上？

1）耶稣的死，乃是为我们的罪，代替( Vicarious)我们受死的

彼前 3：18“因基督也曾一次为罪受苦

就是义的（代替）不义的，为要引我们到神

面前。按着肉体说，他被治死；按着灵性说，

他复活了了。”

在我们还是罪人，不能洗净自己的罪的时

候，耶稣就为了替我们还清罪债，来到了这世

界。这不是出于神爱我们的理论或哲学，

而是神爱我们的确据。
慈爱公义



永生的道路

64

“惟有基督在我们还作罪人的时候为我们死，神的爱就在此向我们显明了”（罗 5：8）。

2) 耶稣是作为赎价受死的

太 20：28“正如人子来，不是要受人的服侍，乃是要服侍人，并且要服侍人，作多人的（ ）。”

旧约律法是将来美事的影儿，是预表耶稣基督成为赎罪祭牲，为我们的赎罪（来 10：1）。旧

约里，赎罪祭牲必须是无残疾的。自亚当以来，所有人都犯了罪，都被神定为有罪（罗 3：23）。

所以，创世以来除了耶稣基督以外，就没有一人具有赎罪资格。因为，人人都是罪人，都要因自己

的罪死亡，又怎能够成为别人的赎价呢？罪人是救不了罪人的。

3) 耶稣作了挽回祭(Propitiation)

罗 3：25“神设立耶稣作挽回祭，是凭着耶稣的（ ），借着人的信，要显明神的义，因为他

用忍耐的心宽容人先时所犯的罪。”

约壹 4：10里记着说“不是我们爱神，乃是神爱我们，差他的儿子为我们的罪作了挽回祭，这

就是爱了”。“挽回祭”是‘好意，找回爱’(Render fa vourable)的意思。意即，我们因着罪而

失丧了神的爱，藉着耶稣的血而找回了神的爱。神的圣洁使神憎恶罪。但是，又因为神爱罪人，所

以就使耶稣代替罪人承受了神的震怒。“因为只有一位神，在神和人中间，只有一位（ ），乃是

降世为人的基督耶稣”（提前 2：5）。

〈提问〉耶稣是为谁而死的呢？

罗 5：8“惟有基督在（ ）还作罪人的时候为（ ）死，神的爱就在此向（ ）显

明了。”

〈应用〉若将“我们”，换上你的名字，你相信吗？

耶稣的赎罪

新约圣徒们是借着相信已经降世的耶稣得救的。下面我们一同更加具体地分享一下赎罪。

1) 赎罪的范围

约 1:29 里记着说，施洗约翰指着耶稣介绍说，他是背负世人罪孽的神的羔羊。其中所包含的

赎罪范围，是（ ）。

2) 赎罪的内容

完全的赎罪，是与“东离西有多远”一样的(诗 103:12)。耶稣是为过去，现在，未来的一切

罪，付了罪价。“我涂抹了你的过犯，像厚云消散；我涂抹了你的罪恶，如薄云灭没。你当归向我，

因我（ ）了你”(赛 44:22)；“他们各人不再教导自己的邻舍和自己的弟兄说：‘你该认识耶

和华。因为他们从最小的到至大的，都必认识我。我要赦免他们的罪孽，（ ）他们的罪恶。’

这是耶和华说的”(耶 31:34)。



门徒训练

65

3)赎罪的条件

“你们得救是本乎恩，也因着（ ）。这并不是出于自己，乃是 神所赐的；也不是出于行为，

免得有人自夸”(弗 2:8-9)。约 3:16 里也记着说，“叫一切信他的人，不至于灭亡，反倒得着永

生”。在这里，“叫一切信他的人”是指所有人，没有限制对象。同时，耶稣虽然是为所有人流出

了牺牲的血，但其恩典的效力只会发生在信的人身上。

4)发生赎罪效力的期间

<提问> 那么，从何时开始，罪得赦免，成为神的儿女，死后也不会受到进入地狱的审
判，得着永生呢?

<提问>不妨将下面经文中括号内的‘我们’，换成自己的名字之后，凭着信心读一下。

“哪知他为（ ）的过犯受害，为（ ）的罪孽压伤。因他受的刑罚，（ ）得平安；

因他受的鞭伤，（ ）得医治”(赛 53:5)。

<参考> 独一无二的得救之路

*得救的道路，只有 100%信靠耶稣宝血功效的道路。即使是增加或删减 0．000001%，也等于是不信

神的爱和应许，就是轻看耶稣的宝血，就是使人下地狱的作为（来 10：29）。

〈提问〉什么人有永生呢？

约 3：36“信子的人有（ ）；不信子的人得不着永生，（ ）常在他身上”。

讨论及默想

读过马太福音 27 章、马可福音 15 章、路加福音 23 章、约翰福音 19 章之后，不妨深入地默想一下，

耶稣基督在十字架上的受死。

1.对于耶稣在十字架上的死，你的感受和反应如何？

2.耶稣在十字架上受死的根本理由是什么呢？

3.你是否同意，是你在十字架上杀死了耶稣这样的事实吗？

“义人必因信得生”（罗 1：17） 圣经 罪人 罪价 代赎 信心=得救

因信称义

罗马书 3：10，23 6：23 5：8 10：9-10

约翰福音 3：18 3：36 3：16 1：12

以赛亚书 53：6 53：12 53:4-10 55：6-7



永生的道路

66

4.不妨逐句咀嚼一下，耶稣在十字架上呼喊的最后七句话，之后再说一说自己的理解和感受。

路 23：34“当下耶稣说：‘父啊，（ ）他们！因为他们所作的，他们不晓得。’兵丁就

拈阄分他的衣服。”

路 23：43“耶稣对他说：‘我实在告诉你，今日你要同我在（ )里了。’”

约 19：26-27“耶稣见母亲和他所爱的门徒站在旁边，就对他母亲说：‘母亲，看你的儿子！’

又对那门徒说：‘( )！’从此那门徒就接她到自己家里去了。”

太 27：46“约在申初，耶稣大声喊着说：‘以利，以利！拉马撒巴各大尼？’”

约19：28“这事以后，耶稣知道各样的事已经成了，为要使经上的话应验，就说：‘( )’”。

约 19：30“耶稣尝了那醋，就说：‘成了!’便低下头，将灵魂( )了。”

路 23：46“耶稣大声喊着说：‘父啊！我将我的灵魂( )在你手里。’说了这话，气就断

了 。”



门徒训练

67

应用与作业

认识到的

当感恩与

赞美的

需要调整的

当实践与

顺从的

需要祷告的

作

业

背诵经文 耶稣复活—林前 15：20；

—罗 1：4

读 经 旧约：创 26-30 章

新约：约 16-21 章

祷 告 复活的主！请降临在我心中！

阅读与其它



永生的道路

68

第 八 课
耶稣基督的复活

本 文 约 20 章 背诵经文

●耶稣的复活—林前 15：20；

罗 1：4

作

业

检

查

检查标记 完成=О 一部分=Δ 未做=Х

读 经

背 诵

读书报告

及其它

复习问题 1．耶稣为什么钉死在十字架上？

2．耶稣对你最大的爱的确证是什么？

学习目的

1．清楚知道耶稣的复活。

2．让我们知道耶稣复活和我们有什么关系。让我们有复

活的盼望，并具有复活的信仰。

引人思考的喻道故事

有一位宣教士到回教国家去宣教。他宣教时，经常会问那里的人们“有一个行路人，中途迷了

路。当时，他遇见了两个人，一个是活人，另一个是死人。那么，他应该向谁问路呢？”人们说：

“当然是活人了”。这时，宣教士就会告诉他们说：“穆罕默德已经死了，而耶稣还活着。所以，

你们理当向活着的耶稣寻问人生之路”。

是的，基督教是复活的宗教。孔子、孟子、释迦牟尼、穆罕默德、苏格拉底等固然是伟人，但

他们死后都只是留下一座坟墓而已。然而，耶稣死后却复活了，留下的是空墓。其它宗教所炫耀的，

都是大而华丽的坟墓，但基督教信仰却不是基于埋葬死人的坟墓，而是耶稣复活之后的空墓。基督

教所夸的和最大的盼望，就是“空墓”。

如果耶稣没有复活，那么我们信仰基督教的，将会是世上最可怜的人。因为，我们仍在罪与审

判的权势之下，仍旧是迷失的人，且是永远迷失的（林前 15：16-19）。但复活的主耶稣，今天不

仅依然活着，而且还在人类历史中掌管一切。所以，不管是谁，只要接待活着的耶稣，与他同行，

就能得享永生的福气。

耶稣从死里复活

“我当日所领受又传给你们的：第一，就是基督照圣经所说，为我们的罪死了；而且埋葬了；

又照圣经所说，第三天复活了；并且显给矶法看，然后显给十二使徒看，后来一时显给五百多弟兄

看，其中一大半到如今还在，却也有已经睡了的”（林前 15：3-6）；“耶稣对她说：‘（复活）

在我，生命也在我，信我的人，虽然死了，也必复活’”（约 11：25）。

主耶稣基督-他现在依然活着，并在作工。

1）耶稣的尸体被放在坟墓里

约 19：40-42“他们就照犹太人殡葬的规矩，把耶稣的尸体，用细麻布加上香料裹好了。在耶

稣钉十字架的地方，有一个园子；园子里有一座新坟墓，是从来没有葬过人的。只因是犹太人的预

备日，又因那坟墓近，他们就把耶稣安放在那里。”



门徒训练

69

太 27：60“安放在自己的新坟墓里，就是他凿在磐石里的。他又把大石头滚到墓门口，就去

了。”

〈提问〉他们把耶稣的尸体放在哪里，并用什么挡住的入口呢？
答：

2）耶稣的坟墓，是由兵丁把守的。

太 27：62-65“次日，就是预备日的第二天，祭司长和法利赛人聚集，来见彼拉多，说：‘大

人，我们记得那诱惑人的，还活着的时候，曾说：三日后我要（复活）。因此，请吩咐人将坟墓把

守妥当，直到第三日；恐怕他的门徒来把他偷了去，就告诉百姓说：他从死里复活了。这样，那后

来的迷惑，比先前的更利害了。’彼拉多说：‘你们有看守的兵，去吧！尽你们所能的，把守妥当。’”

〈提问〉敌对耶稣的人，记住了他说的什么话？

答：

〈提问〉为了防备耶稣的尸体被偷走，采取了怎样的措施？

答：

〈提问〉是谁滚开了坟墓的石头呢？

“忽然地大震动；因为有（ ），从天上下来，把石头滚开，坐在上面。他的（ ）如同

闪电，衣服洁白如雪。看守的人，就因他吓得浑身乱战，甚至和死人一样”(太 28:2-4)。

答：

〈提问〉天使的相貌是什么样的？

答：

〈提问〉兵丁看到发生之事后，是怎样行动的？又处于什么样的状态？

答：

3)耶稣的坟墓是空的。这是基督教骄傲中的骄傲。

路 24：1-9“七日的头一日，黎明的时候，那些妇女带着所预备的香

料，来到坟墓前，看见石头已经从坟墓滚开了；她们就进去，只是不见耶

稣的尸体。正在猜疑之间，忽然有两个人站在旁边，衣服放光。妇女们惊

怕，将脸伏地 那两个人就对她们说：‘为什么在死人找活人呢？他不在

这里，已经复活了。当记念他还在加利利的时候，怎样告诉你们，说：人

子必须被交在罪人手里，钉在十字架上，第三日复活。’她们就想起耶稣

的话来，便从坟墓那里回去，把这一切事告诉十一个使徒和其余的人。”

〈提问〉妇女们因什么担心呢？

答：



永生的道路

70

〈提问〉天使说主的尸体发生了什么事呢？

答：

〈提问〉妇女们想起耶稣所说的什么话呢？

答：

〈提问〉妇女们从墓地回来以后，做了什么？

答:

耶稣复活了-

1.耶稣是如何从死人中复活的？

1）借着父的权能

徒 2：23-24“他既按着神的定旨、先见，被交与人，你们就藉着无法之人的手，把他钉在十

字架上杀了。（ ）却将死的痛苦解释了，叫他复活；因为他原不能被死拘禁。”

2）借着基督自身的权能

约 2：19“耶稣回答说：‘你们拆毁这殿，（ ）三日内要再建立起来。’”

3）借着圣灵的权能

彼前 3：18“因基督也曾一次为罪受苦，就是义的代替不义的为要引我们到神面前。按着肉体

说，他被治死；按着（ ）说，他复活了。”

〈提问〉神若不是活着的，耶稣又怎能从死人中复活呢？

2.耶稣复活后的身体是怎样的？

1）是有肉有骨的身体

路 24：39“你们看我的手、我的脚，就知道实在是我了。摸我看看！魂无骨无肉，你们看，

（ ） ”。

2)是荣耀的身体

腓 3：21“他要按着那能叫万有归服自己的大能，将我们这卑贱的身体改变形状，和他自己

（ ）的身体相似。”



门徒训练

71

3）是永远不死的身体

罗 6：9“因为知道基督既从死里复活，就不再（ )，死也不再作他的主了。”

4）是有灵性的身体

林前 15：44“所种的是血气的身体，复活是（ ）。若有血气的身体，也必有灵性的

身体。”

5）是超越时空的身体

约 20：19“那日（ ）晚上，门徒所在的地方，因怕犹太人，门都关了。耶稣（ )

站在当中，对他们说：‘愿你们平安！’”

复活的证据，都有哪些呢——

1）应验关乎复活的预言（创 3:15）

约在耶稣诞生一千年前，旧约已经预言了。

诗 16：10“因为你必不将我的灵魂撇在阴间，也不叫你的圣者见朽坏。”

2) 耶稣基督借着显现自己，见证了他的复活

耶稣复活后，显现了自己，亲自见证了他的复活(约 20:14-18,徒 1:3-11,林前 15:6)。耶稣

复活后，一时显给五百多弟兄看。

林前 15：4-8“而且埋葬了；又照圣经所说，第三天复活了；并且显给矶法看，然后显给十二

使徒看，后来一时显给五百多弟兄看，其中一大半到如今还在，却也有已经睡着了的；以后显给雅

各看，再显给众使徒看，末了也显给我看；我如同未到产期而生的人一般。”

3) 耶稣基督的空墓，可以见证他的复活。

路 24：12“彼得起来，跑到坟墓前，低头往里看，见细麻布独在一处，就回去了，心里希奇

所成的事。”

孔子、释迦牟尼、穆罕默德、苏格拉底、马克思等伟人们的坟墓，至今依旧都在，但耶稣的

坟墓却是空的。为什么呢？因为他复活了。安放耶稣基督尸体的坟墓，空了是事实。那么，空墓是

神造成的，还是人为造成的呢？两者当中，只能有一种可能。若是人为造成的，那么是仇敌还是门

徒干的呢？但事实上，即不是仇敌干的，也不是门徒干的。因为，仇敌怕耶稣的门徒们把耶稣基督

的尸体偷走，就派兵丁严守了坟墓。所以，门徒们越过兵丁的看守，偷走耶稣的尸体，留下空墓是

不可能的事。另外，仇敌就更不可能偷走尸体了。因为，那样就等于是帮助门徒，与自己为敌了。

所以，只能是神的大能使耶稣基督复活，而不是人把尸体偷出来，使其成为空墓的。

4)当时罗马政府的态度与耶稣基督门徒们态度的变化，有力地见证了耶稣基督的复活。

* 耶稣显给多马和门徒看后，他们完全改变了态度



永生的道路

72

事件和

变化

门徒

选拔

三年

同行

耶稣

受死

背叛

归乡

目击

复活

殉教

传道

有关金句 路 9：1 路 22 章 路 23 章 太 26 章 约20-22章 徒 2，4 章

耶稣复活之后，过了七个星期左右，主的门徒们开始在耶路撒冷各处大胆地传起了耶稣的复活。

假如耶稣没有复活，罗马政府听到这个消息时（徒 2：32），为什么不让看守坟墓的罗马兵丁和祭

司们将他的尸体搬出来公诸于众呢？耶稣背负十字架时，门徒们因软弱都逃走了。可是当他们看到

复活的主时（林前 15：5；路 24：34），就开始不怕死了。耶稣基督在世时 说他得荣耀后，就是复

活升天后，就会差圣灵降下来。果然，五旬节时圣灵降临，充满了门徒们，改变了他们，使他们摆

脱了恐惧，开始大胆地见证耶稣基督的复活。门徒们不顾逼迫，将生死置之度外，大胆地见证了耶

稣基督的复活。由此可见，耶稣基督的复活与圣灵的降临，都是事实。假如，当时的罗马当局和那

些反对者们所散布的，说是门徒们偷走了尸体的谣言属实的话，为什么大部分门徒还会甘心为主殉

道呢？难道他们能够为了谎言而宁愿舍命吗？不信的人收买罗马兵丁，说是门徒趁他们睡着的时

候，偷走了尸体。他们要是真的睡着了，又怎能看到门徒偷尸体呢？显然他们的说法，根本没有说

服力。

5) 基督教的发展与普世的福音化，又是一个见证耶稣基督复活的力证

徒 9：5“他说：‘主啊，你是谁！’主说：‘我就是你所逼迫的（ ）。’”

路 24：46-49“又对他们说：‘照经上所写的，基督必受害，第三日从死里复活；并且人要奉他的

名传悔改、赦罪的道，从耶路撒冷起直传到万邦。你们就是这些事的（ ）。我要将我父所应许

的降在你们身上；你们要在城里等候，直到你们领受从上头来的能力。’”

就像如此，新约圣经是耶稣的门徒们被圣灵感动记录下来的。耶稣复活升天时，正值见过耶稣

基督的人和反对他的人，都还在世的时候。若是，耶稣基督的复活是编造的，基督教又怎能在不到

一百年的时间里，就传遍耶路撒冷、全以色列以及周围小亚细亚地区呢？基督教是始于很少的一群

人，并且还都是一些无知，卑贱的人。但是，基督教在罗马帝国残酷的镇压和迫害中，不仅没有被

毁灭，反倒征服了罗马帝国。今天，耶稣基督的福音正在征服整个世界。这是因为，基督教的发展

不是信靠死了的耶稣基督，而是信靠至今仍旧活着的耶稣基督。现在，借着信靠活着的、复活的主，

得以改变的基督徒多如云彩，并在世界各地见证耶稣基督的复活。

<提问>耶稣复活之后，关乎自己，向门徒们宣告了什么（太 28：18）？使徒保罗是怎
样见证了复活的耶稣呢？

罗 1：4“按圣善的灵说，因从死里（ ），以大能显明是神的儿子。”

答：

<提问>可以说是现实主义者的门徒多马，亲手摸过复活的主的手与脚之后，而有的信
仰告白是什么呢?

“多马说：‘我的（ ），我的 神！’”(约 20:28)

答：

<提问>耶稣说，怎样信的人是有福的呢？

约 20:29“耶稣对他说：‘你因看见了我才信；那（ ）有福了。”



门徒训练

73

<提问>圣经传给我们的，最大理由是什么？

约 19：35“看见这事的那人就作见证，他的见证也是（ ）的，并且他知道自己所说的是真

的，叫你们也可以信。”

答：

<提问>耶稣为什么让门徒们看他的手和脚呢？

路 24:36-39“正说这话的时候，耶稣亲自站在他们当中，说：“愿你们平安！”他们却惊慌

害怕，以为所看见的是魂。耶稣说：“你们为什么愁烦？为什么心里起疑念呢？你们看我的手，我

的脚，就知道实在是我了。摸我看看！魂无骨无肉，你们看，我是有的。”
答：

<提问>门徒们看见谁而喜乐了呢?

“说了这话，就把手和肋旁指给他们看。门徒看见主，就喜乐了”(约 20:20)

答：

耶稣基督的复活，和我们有什么关系呢？

1．救赎
耶稣基督的复活，乃是父神的宣告，就是宣告耶稣完全成就了一切律法的要求，一切信的人都

已经罪得赦免了。

罗 4：25“（ )被交给人，是为我们的过犯；复活，是为叫我们称义。”

多 3：5“他便( )我们，并不是因我们自己所行的义，乃是照他的怜悯，借着重生的洗和

圣灵的更新。”

耶稣复活的事实，证明了耶稣真是神的儿子，是奇迹中的奇迹。如果，耶稣基督没有复活，那

么耶稣基督就等于是白白地死了。耶稣基督的死,是为代赎我们的罪，是为赐给我们平安和医治的

死（赛 53：5）。如果耶稣基督没有复活，我们的罪就得不到赦免，就是仍在罪中，就得不到真正

的平安，就会成为受审判、受永刑的可怜之人。

<提问>若没有耶稣基督的复活，基督教会变成怎样呢?

<提问>将 弗 2：1-6 中的“我们”，换成你的名字读出来。你愿意凭信心来接受这种
福气吗？接受的话，会发生什么变化呢？

答：

<提问>相信耶稣的复活，这样的活泼信仰，会给你的生命和生活带来什么影响呢？

罗 6：4-5“所以我们借着洗礼归入死，和他一同埋葬，原是叫我们一举一动有（ ）的样式，

像基督藉着父的荣耀，从死里复活一样。我们若在他死的形状上与他联合，也要在他复活的形状上

与他联合。”



永生的道路

74

2.身体的复活

耶稣基督的复活，不仅象征我们有份于将来的复活，也是我们有份于将来复活的根据。所有信

的人，都会得着复活的耶稣那样的荣耀的复活体(林前 6:14,15:21,22)。

腓 3：21“他要按着那能叫万有归服自己的大能，将我们这卑贱的身体改变形状，和他自己荣

耀的身体相似。”

耶稣基督的复活，是具有代表性的。林前 15：21-22 里记着说，“死既是因一人而来，死人复

活也是因一人而来。在亚当里众人都死了；照样，在基督里众人也都要复活”。这里说的是代表原

理。我们不是因为自己亲身犯罪以后才成为罪人的，而是因人类祖先亚当一人犯了罪，所有人才都

成为罪人的。成为罪人的所有人，会一直活在罪中，直至死亡。同样，耶稣作为得蒙救赎恩宠之人

的代表，死而复活，使所有信他的人，得到了新生命的恩典。意即，亚当犯罪影响了我们是事实，

同样耶稣基督从死里复活的功效，临到一切信他的人，也是理所当然的事实。

<提问>林前 15：20 里记着说，“但基督已经从死里复活，成为睡了之人初熟的果子”，
这是什么意思呢？

天国

耶稣基督复活升天后进入天国--这是显明，一切信的人已经得到了永生，将来还会进入天国的

事实。

林前 15：16-22“因为死人若不复活，基督也就没有复活了。基督若没有复活，你们的信便是

徒然；你们仍在罪里。就是在基督里睡了的人也灭亡了。我们若靠基督，只在今生有指望，就算比

众人更可怜了。但基督已经从死里复活，成为睡了之人( )。死既是因一人而来，死人复活

也是因一人而来。在亚当里众人都死了；照样，在基督里也都要复活。”

复活的主,四十天和门徒在一起，给他们看他复活的身体，讲神国的事，并在他们眼前升了天。

他应许会再来审判世界，并要将信徒变为永生的、复活的身体，领进天国。“我若去为你们预备了

地方，就必再来接你们到我那里去。我在哪里，叫你们也在那里”（约 14：3）。

复活的重要性，不在于复活的事件本身，而在于借着复活所要达到的目的，就是所应许的未来

的福气。因为，必朽坏的血肉之躯不能承受神的国（林前 15：50）。所以，只有借着复活而变为属

灵的，荣耀的身体，才能承受神的国，才能得享天国的一切荣耀。

复活是基督教最终的盼望，也是信仰生活的最终目标。基督徒若是只有今生的祝福，而没有来

世的话，那么基督徒和非基督徒就没有什么差别了。不管怎么说，基督徒的盼望就在于复活和永生。

所以，若没有耶稣基督的复活，基督教就会成为没有盼望的宗教，基督徒就会成为没有盼望的人。

为此，使徒保罗才会说到：“基督若没有复活，你们的信便是徒然，你们仍在罪里，就是在基督里

睡了的人也灭亡了。我们若靠基督，只在今生有指望，就算比众人更可怜”（林前 15：17-19）。

“圣徒的死，是进入天国的入口”。信靠复活之耶稣的基督徒，总会带着充满胜利的喜悦说：

“死啊！你得胜的权势在哪里？死啊！你的毒钩在哪里？”（林前 15：55）。我们所侍奉的乃是活

着的主。复活的主，现在仍旧与我们同在。哈利路亚！胜利是属于我们的。

《提问》如何确认，复活的耶稣就住在信的人心中的事实呢（加 2：20）？

答：



门徒训练

75

讨论及默想

1．你没有看见复活的耶稣基督，也能信他吗？（约 20：25-29）

2．请默想一下腓立比书 2：9-11。

耶稣有统治天上、地下和地狱的莫大权柄，请谈谈在你的生活中是怎样承认耶稣的权柄？

应用与作业

认识到的

当感恩与

赞美的

需要调整的

当实践与

顺从的

需要祷告的

作

业

背诵经文 耶稣升天—约 14：2

耶稣再临—帖前 4：16

读 经 旧约：创 31-35 章

新约：罗 6-16 章

祷 告 让我也有份于主的复活！

阅读与其它



永生的道路

76

第 九 课
耶稣的升天和再临

本 文 约 1：1-18 背诵经文 ●耶稣的升天—约 14：2

●耶稣的再临—帖前 4：16

作

业

检

查

检查标记 完成=О 一部分=Δ 未做=Х

读 经

背 诵

读书报告

及其它

复习问题 1．耶稣复活的见证是什么？

2．耶稣的复活与你我有什么关系？

学习目的 1．知道耶稣是怎样升天的，现在在作什么工作？

2．认识耶稣再临的应许，并正确地过着等候迎接主再临

的生活。

引人思考的喻道故事

数年前，有一位父亲要去一个很远的地方公干。出发前，三岁的孩子问他：“爸爸，你什么时

候回来？”父亲想了一下，考虑到至少要到九月底才能回来，可是即使跟这孩子说明何月何日何时，

他也听不懂，于是对他说：“当树叶掉在地上的时候，爸爸就会回来。”

第二天，父亲出差了。七月和八月中，保姆经常拉着孩子的手出去散步。在散步的时候，他总

是提起在外工作的父亲。日子慢慢的过去，不知不觉就到了九月中旬，这孩子没有发觉，树叶已经

渐渐变红了。突然，有一个晚上刮了很大的风，吹落的树叶铺满了整个街道和小溪。第二天，当这

孩子一出门看到了这个情景时，他立刻甩开保姆的手，用脚踢着落下的树叶，仰望天空高兴地喊着

说：“哇！太好了！爸爸要回来了。”

耶稣没有说，当你们看到他再临前所要发生的这一切事的时候，当要悲哀，而说的是当要欢

喜快乐。因为，“应该知道人子近了，正在门口了”。我们要因着，主再临之前的征兆一一在应验，

而欢喜快乐。因为，复活升天的主，再来的时候近了。

耶稣基督的升天

耶稣是在众人面前升上天的。初临的耶稣，卑微地降生在马

槽里。但是，复活的主离开这个世界的时候，却是以被高举的得

胜者，征服了死亡与撒但的荣耀的样式，升上了天。

耶稣完成了这世上的一切事工，为了给我们预备住处，并担

负起永远大祭司的中保作用，升上了天，开始了天上的事工。

“耶稣对他们说：‘父凭着自己的权柄 所定的时候、日期，

不是你们可以知道的。但圣灵降临在你们身上，你们就必得着能

力，并要在耶路撒冷、犹太全地，和撒马利亚，直到地极，作我

的见证。’说了这话，（ ），他就被取上升，有一朵

云彩把他接去，便看不见他了”（徒 1：7-9）。

福音书中记着说，主耶稣复活以后，曾有五百多人见过他。耶稣复活之后，在地上停留了四十

天，曾与门徒们谈话，一起吃过饭，又教导门徒们旧约圣经，讲说了神国的事。



门徒训练

77

<提问>复活的耶稣在世上停留多久，向门徒们讲说了什么？

徒 1：3“他受害之后，用许多的凭据将自己活活地显给使徒看，四十天之久向他们显现，讲

说神国的事。”

答：

<提问>使人明白圣经的是谁呢?

路 24：44、45“耶稣对他们说：‘这就是我从前与你们同在之时，所告诉你们的话说：摩西的

律法、先知的书和诗篇上所记的，凡指着（我）的话，都必须应验。’于是（耶稣）开他们的心窍，

使他们能明白圣经。”

答：

1．升天的记载

徒 1：9-11“说了这话，他们正看的时候，他就被取上升，有一朵云彩把他接去，便看不见他

了。当他往上去，他们定睛望天的时候，忽然有两个人身穿白衣，站在旁边，说：‘加利利人哪，

你们为什么站着望天呢？这离开你们被接升天的耶稣，你们见他怎样往天上去，他还要（怎样来）。’”

〈提问〉耶稣升天时，谁看到了这情景？

2．升天的预言

1）旧约——诗 68：18“你已经升上高天，掳掠仇敌；你在人间，就是在悖逆的人间，受了供

献，叫耶和华神可以与他们同住。”

2）新约——约 20：17“耶稣说：‘不要摸我，因我还没有升上去见我的父。你往我弟兄那里

去，告诉他们说，我要升上去见我的父，也是你们的父；见我的神，也是你们的神。’”

<提问>耶稣升天的圣经预言得以应验，会给我们带来什么信心呢？

答：

“我如今把一件奥秘的事告诉你们：我们不是都要睡觉，乃是都要改变，就在一霎时，眨眼之

间，号筒末次吹响的时候。因号筒要响，死人要复活，成为不朽坏的，我们也要（ ）”(林前

15:51-52)。

“因为主必亲自从天降临，有呼叫的声音和天使长的声音，又有 神的号吹响；那在基督里死

了的人必先复活。以后我们这活着还存留的人必和他们一同被（ ）到云里，在空中与主相遇。这

样，我们就要和主永远同在”(帖前 4:16-17)。

<应用>假如主在今天再临，你是否相信自己会瞬间改变而被提到空中与主相遇呢?

3．升天的时间

复活后第四十天。耶稣复活之后，亲自向门徒们见证，应许他们赐下圣灵，并将通过门徒事工

来成就世界福音化的大使命，托付给了他们。

徒 1：4-8“耶稣和他们聚集的时候，嘱咐他们说：‘不要离开耶路撒冷，要等候父所应许的，

就是你们听见我说过的。约翰是用水施洗，但不多几日，你们要受圣灵的洗。’他们聚集的时候，

问耶稣说：‘主啊，你复兴以色列国，就在这时候吗？’耶稣对他们说：‘父凭着自己的权柄所定



永生的道路

78

的时候、日期，不是你们可以知道的。但（ ）降临在你们身上，你们就必得着能力，并要在耶

路撒冷，犹太全地，和撒马利亚，直到地极，作我的见证’”。

<提问>耶稣升天之前吩咐给门徒们的大使命是什么？又应许了什么呢？

太 28：18-20“耶稣进前来，对他们说：‘天上地下所有的权柄都赐给我了。所以，你们要去

使（ ）作我的门徒，奉父子圣灵的名给他们施洗；凡我所吩咐你们的，都教训他们遵守，我就

常与你们同在，直到世界的末了’”。

4.耶稣升天的理由和目的

1）天国是他的故乡，完成工作后回家去，乃是很自然的事情。

约 14：28“你们听见我对你们说了，我去还要到你们这里（ ）。你们若爱我，因我到父那里

去，就必喜乐，因为父是比我大的。”

2）因为神的计划是耶稣复活升天后，让所有信的人得着圣灵。

约 16：7“然而，我将真情告诉你们，我去是与你们有益的，我若不去，（ ）就不到你们

这里来；我若去，就差他来。”

3）耶稣为了，给我们预备住处（约 14：2），成为我们的大祭司（来 9：21-24），坐在

适当的位置上（来 10：12、13），而升天的。

耶稣的升天是将来圣徒们被提的实例

圣经预言，耶稣从空中再临时，存留在世并有所准备的圣徒们必要被提

（帖前 4：16-17）。这次的被提事件，将会成为世界历史上，规模最大，最

令人吃惊的事件。因为，这是有史以来，涉及人数最多，且是瞬间发生的，

最神秘的事件（林前 15：5）。况且，这次事件将会给人们带来前所未有的

冲击力，而会成为最大的事件。神为了让所有人都相信，这是出于神的计划

和成就，而在圣经里至少显明了三次被提的实例。

耶稣升天之后所做的事工

耶稣升天后，坐在神宝座的右边。耶稣与神同坐，是显明耶稣与神同等，同尊同荣。另外，

耶稣所坐的位置是宝座，也是表明耶稣的统治权和权柄。神右边的位置，乃是意味着权柄和能力，

也是预示圣子耶稣未来的事工。那么，耶稣现在坐在神的右边（来 1：3），所做的又是什么事呢？

1)为我们预备住处

约 14：2-3“在我父的家里，有许多（ ）；若是没有，我就早已告诉你们了。我去原是为

你们预备地方去。我若去为你们预备了地方，就必再来接你们到我那里去；我在哪里，叫你们也在



门徒训练

79

那里。”

*耶稣为我们预备住处，就是预备天国。

2)替我们代求

罗 8：34“谁能定他们罪呢？有基督耶稣已经死了，而且从死里复活，现今在神的右边，也替

我们（ ）”。

《提问》耶稣在为谁祷告呢？

答：

3)继续为我们赎罪

来 1：3“他是神荣耀所发的光辉，是神本体的真像，常用他权能的命令托住万有；他（ ），

就坐在高天至大者的右边。”

耶稣是活着的基督。耶稣现在仍旧是我们的先知、祭司、永远的王。

耶稣基督的再临

从摩西记录圣经的时代开始，在近四千年的时间里，世界都在盼望神所应许的弥赛亚降临。现

在，新约的盼望就是“耶稣基督的再临”。圣经最后的祷告，是启 22：20 中的“主耶稣啊，我愿

你来”。因为，到了那一天，撒但的恶势力将会彻底终结。二千年前初临的耶稣，是为受死偿还人

类的罪价而来的，因此是卑微而受耻辱的初临。但再临的主，却要作为审判世界的审判主而来，因

此是荣耀的再临。我们现在不妨思想一下：旧约关乎耶稣要来到这地上的预言次数为 456 次，而新

旧约圣经关乎主耶稣再临的预言次数，却高达 1518 次。那么，预言 456 次的耶稣初临已经应验，

而预言了 1518 次的耶稣再临，岂能不应验呢？神是信实守约的主。神的应许等同于事实，就是真

理本身。关乎耶稣的再临，仅在新约圣经的 260 章里，就言及到了 318 次。这不是象征或属灵的意

思，而是文字层面上的意思，因此一定会成就的。

1.关乎耶稣基督再临的圣经预言

1）旧约的预言

但 7：13“我在夜间的异象中观看，见有一位像人子的，驾着天云而

（ ），被领到亘古常在者面前。”

2)耶稣亲自预言

太 25：31“当人子在他荣耀里，同着众天使（ ）的时候，要坐在

他荣耀的宝座上。”

3)使徒保罗的预言

提前 6：14“要守这命令，毫不玷污，无可指责，直到我们的（ ）显现。”

4)天使的预言



永生的道路

80

徒 1：10-11“当他往上去，他们定睛望天的时候，忽然有两个人身穿白衣，站在旁边，说：

‘加利利人哪，你们为什么站着望天呢？这离开你们被接升天的耶稣，你们见他怎样往天上去，他

还要怎样（ ）。’”

2.再临时间与我们的预备

一生都贯穿于敬虔生活的波纳(Horatius Bonar)，乃是 19 世纪 30-40 年代间，在苏格兰诸般

地区兴起的属灵运动中，大大蒙主使用的人。据说，每日早晨太阳升起的时候，他都会打开窗户，

拉开窗帘说到，“主啊!这个早晨您会来吗？”而到了晚上，他就会关上窗户说到，“主啊!这个晚

上您会来吗？”他的生活就是这般，随时预备迎接主的到来。诚然，确实地等候主再临的人，岂能

违背神的话语而生活呢!

今天，基督徒的心中对于主再临的盼望正在日益消失。这也是主再临前的征兆。今天，若是以

基督徒为对象进行问卷调查的话，也许会有更多的人不希望主现在就来。其中最大的理由，也许就

是因为沉迷于当今的世俗生活。

耶稣再临的日子，乃是只有神知道的奥秘。这一点反倒会成为我们每日都警醒预备、活出圣洁

生活、渴慕再临之主的祝福。

太 24：36“但那日子、那（ ），没有人知道，连天上的使者也不知道，子也不知道，惟独

父知道。”

太 24：44“所以，你们也要（ ），因为你们想不到的时候，人子就来了。”

作为人子的耶稣，不知道那日子，但作为神的耶稣，乃是全知全能的，所以必会知道他再临的

准确时间。或许有人会预言主再临的日子，而主即使真的照着预言的日子来临，这个教义也是错误

的。因为，神不告诉我们那日子，乃是出于神的祝福、神的旨意。满有慈爱的神，若是认为我们有

必要知道主再临的日子，岂能不会在圣经里启示给我们呢？神既然在圣经里预言了数百个，又一一

照着成就，又岂能偏偏不预言主再临的日子呢？因为，主清清楚楚地告诉我们“我来像夜间的贼一

样”（太 24：37-51；启 16：15）；又说：“我必快来”（启 22：7）。另外，照着圣经所说的，当

福音传遍天下万民时，耶稣就会再临了（太 24：14）。

■主再临前的征兆（参：提后 3：1-7；太 24：12-38；帖后 2：3-8）。

<提问>读过太 25:31-46 之后，回答以下问题。

1)耶稣再临之后，会用什么方法进行最后的审判呢?(32 节)

2)耶稣在最后的审判中，对右边的绵羊所定的判决是什么呢?(34 节)耶稣如此判决的理由是什么

呢?(35-36 节)

3)你是否对待弟兄中最小的一个，也是如同对待主呢?

4)你在每日的生活中，都是怎样预备迎接主的再临呢?

耶稣再临的方法和样式

1)带着君王的权柄再临的主

耶稣基督再临时，是作为万王之王，施行审判的审判主而来的。耶稣初临时，曾受到了希律

王的迫害，开始作工时，又受到撒但的攻击和试探，接下来又受到了法利赛人、撒都该人和祭司们

的诬陷和谋害。但是，再临的主耶稣基督会带着天上地下所有的权柄而来，任凭是谁也抵挡不了。

所以，世上万物都要屈服于他，世上所有的掌权者也要在耶稣基督面前赤露敞开，都要承认认耶稣

基督为万王之王，并俯伏在他脚前。使徒约翰对此称之为是铁杖权柄（启 2：27）。

启 2：27“他必用铁杖（ ）他们，将他们如同窑户的瓦器打得粉碎，像我从我父领受的权



门徒训练

81

柄一样。”

2)荣耀的再临

耶稣初临时是以婴儿的样式秘密地降生在伯利恒的马槽里。那时，只有东方的三个博士和在野

地牧羊的几位牧羊人，得到了天使所报的喜讯之后，才知道救主诞生了。但耶稣再临时，是要在荣

耀中驾云而来（太 24：30）。对于那日在再临的主耶稣面前发出的声音，圣经里记着说，“因为主

必亲自从天降临，有呼叫的声音和天使长的声音，又有神的号吹响”（帖前 4：16）。这般荣耀的

样式，乃是只有主配得的样式。

耶稣的再临，比起初临，可谓是荣耀的再临。

(1)初临时，降生在马槽里(路 2:7),再临时，驾云而来(太 25:31-32,多 2:13,启 1:8)。

(2)初临时，被藐视(赛 53:3), 再临时会显为希奇(帖后 1:10)。

(3)初临时，受尽了苦难(彼前 1:11)，再临时会得到荣耀(彼前 1:11)。

(4)初临时，背负了十字架(约 19:17),再临时会戴上荣耀的冠冕(启 19:12)。

(5)初临时，以罪人的样式而来(赛 53:9),再临时会作为万王之王而来(启 17:14)。

3)可见的再临

圣经教导说，耶稣的再临将是可看见的。使徒行传 1 章里记着说，“你们见他怎样往天上去，

他还要怎样来”。耶稣初临时，只有犹大伯利恒的少数人知道。但他再临时，会像闪电从东边发出，

直照到西边一样，众目都要看见他（启 1：7；徒 1：9-11）。人子会在父的荣耀（太 16：27）与自

己的荣耀中（太 25：31），同他有能力的天使从天上在火焰中显现（帖后 1：8），他有大能力和大

荣耀（太 24：30），并伴有呼叫的声音和天使长的声音（帖前 4：16），和众天使一起（太 16：27）

再临。

<提问>耶稣会怎样再临呢？

徒 1：9-11“说了这话，他们正看的时候，他就被取上升；有一朵云彩把他接去，便看不见他

了。当他往上去，他们定睛望天的时候，忽然有两个人身穿白衣，站在旁边，说：‘加利利人哪，

你们为什么站着望天呢？这离开你们被接升天的耶稣，你们见他怎样往天上去，他还要怎样来。’”

答：

3．再临的目的

1）为了完成圣徒的得救

来 9：28“象这样，基督既然一次被献，担当了多人的罪，将来要向那等候他的人第二次显

现，并（ ），乃是为拯救他们。”

2)为了将圣徒们带到天国

约 14：3“我若去为你们预备了地方，就必再来（ ）你们到我那里去；我在哪里，叫你们也

在那里”。

3)为了在圣徒身上得荣耀



永生的道路

82

帖后 1：10“这正是主降临，要在他圣徒的身上得（ ），又在一切信的人身上显为希奇的

那日子（ ）。”

4)为了永远作王

启 11：15“第七位天使吹号，天上就有大声音说：‘世上的国成了我主和主基督的国；他要

（ ），直到永永远远。’”

5）为了施行审判

提后 4：1“我在神面前，并在将来（ ）活人死人的基督面前，凭着他的显现和他的国度

嘱咐你。”

(1)对恶人的审判

为了毁灭撒但的权势和死亡。

林前 15：25-26“因为基督必要作王，等神把一切仇敌，都放在他的脚下。尽末了所毁灭的

（ ），就是死。”

耶稣再临时，将要成为审判主，对恶人施行审判。约翰福音里记着说“乃将审判的事全交与

子”（约 5：22）。所以，耶稣要具体地对恶人施行审判，包括对恶人的恶行与恶言施行审判（犹 15）。

就像如此，这世上的一切不属于神的人，甚至于包括以恶为食的堕落的属灵势力，也要从耶稣那里

受到相应的刑罚与审判。

“也必使你们这受患难的人，与我们同得平安。那时，主耶稣同他有能力的天使，从天上在火

焰中显现，要报应那不认识神，和那不听从我主耶稣福音的人。他们要受刑罚，就是永远沉沦，离

开主的面和他权能的荣光”（帖后 1：7-9）。

(2)公义的审判

太 16：27“人子要在他父的荣耀里，同着众使者降临；那时候，他要（ ）报应各人”。

耶稣基督作为审判主再临，使因信称义的圣徒们得荣耀，并要照着各人的行为赏赐各人。正如，

有些人分得十座城，有些人分得五座城（路 19：19）一样，按各人的忠心程度加以赏赐。赏赐有

所夸的冠冕（帖前 2：19），不能坏的冠冕（林前 9：25），公义的冠冕（提后 4：8），生命的冠冕

（雅 1：12），荣耀的冠冕（彼前 5：2-4）等，各样不同的冠冕。这赏赐就是对义人的审判。所以，

圣徒要活出持守信心的生活，即便是承受耶稣背负十字架走向各各他那般的痛苦，也要担当起自己

的使命。

简明基督教用语解释

四福音书

打开新约圣经，第一篇是马太福音，之后是马可福音，接着是路加福音和约翰福音，把这四卷

福音书称为四福音书。福音书记载了耶稣的生平和教诲。四福音书分别由马太、马可、路加、约翰

写成。所以用他们的名字为四卷福音书命名。

在这里“福音”的意思是“好消息”或“高兴的消息”。所以马太福音的意思是“马太传的好

消息”。初到教会的人，先从四福音书开始读起比较好。



门徒训练

83

讨论及默想

1. 假如，主在今天降临，你是否作好了欢欢喜喜迎接他的准备了呢？

●太 25:1-13

2.在你的信仰生活中，最大的关心和希望是在哪里呢？

●彼前 1:9, 帖前 4:13-18



永生的道路

84

应用与作业

认识到的

当感恩与

赞美的

需要调整的

当实践与

顺从的

需要祷告的

作

业

背诵经文 迎接耶稣—启 3：20

永生—约 3：16

读 经 旧约：创 36-40 章

新约：徒 1-10 章

祷 告 请赐永生的信心！

阅读与其它



门徒训练

85

第 十 课
永生的道路

本 文 路 23：32-43 背诵经文 ●迎接主—启 3：20

●永生神—约 3：16

作

业

检

查

检查标记 完成=О 一部分=Δ 未做=Х

读 经

背 诵

读书报告

及其它

复习问题 1．耶稣什么时候升了天？

2．耶稣会怎样再临？

学习目的 1．正确认识神所预备的永生。

2．帮助人，今天相信并得到永生。

引人思考的喻道故事

圣经里记着说“凡接待他的，就是信他名的人，他就赐他们权柄作神的儿女”（约 1：12）。我

们也许能够遵守公共道德，真诚地对待朋友，按时参加礼拜，但没有人凭这些就能够得到进入天国

的资格。唯有迎接耶稣为生命的救主，才能得到永生，进入天国。

亚伯拉罕．林肯(AbrahamLincoln)，是美国历史中一位伟大的大总统。但是，

却很少有人知道，他是在临终前的几个月才迎接耶稣为个人救主的。有人这样问过他：“Do you love

Jesus？（你爱耶稣吗？）”他说：“在我小的时候，就对圣经有兴趣，也跟着母亲祷告。但是，

那时候的我并不是基督徒。后来，我为了当总统而离开家乡斯普林霍尔德的时候，也曾托付人们为

我祷告。但这时的我仍不是基督徒。然而在结蒂斯伯格，在我人生的最后几个月里，我把自己交给

了耶稣基督，现在，我能真实地说：I love Jesus（我爱耶稣）！”

圣徒们！不要像林肯一样，把永生的信心建立在依靠父母的信心上，或是自己的善行和教会上。

当你把信心建立在耶稣基督那里的时候，才能确定有永生。（Do you love Jesus?）



永生的道路

86

永生
永生是什么呢？约 17：3 里记着说，“认识你独一的真神，并且认识你所差来的耶稣基督；这

就是永生”。当言及到永生时，我们往往会认为就是“永远活着”的意思。但圣经却说，永生乃是

认识耶稣基督，并像耶稣基督那样生活。“认识你独一的真神，并且认识你所差来的耶稣基督”，

这里的“认识”，并不是指在知识上认识耶稣，而是指我们与耶稣，像夫妻彼此了解那样，互相认

识的意思。夫妻之间，对于彼此的嗜好、性格等，相互都非常了解。不仅了解，而且还是联合在一

起生活。耶稣说：“人若爱我，就必遵守我的道；我父也必爱他，并且我们要到他那里去，与他同

住”（约 14：23）。正如山梨嫁接在梨树上会结出梨一样，已死的灵魂与耶稣的灵嫁接在一起，成

为永生之身而与他同住的，就是圣经所说的永生。主耶稣邀请我们来到救恩的筵席上，承受永生的



门徒训练

87

祝福。耶稣救赎我们，是指使我们成为他的朋友，新妇，成为与他不可分割的头与身子的关系。我

们如果不知道，耶稣为我们所预备的得救筵席是那样的丰盛，将是很大的遗憾。那就等于是进入了

富丽堂皇的宫殿，转了一整天却只看到了宫殿的一小部分一样。主呼召我们，不只是为了让我们不

犯罪、免受审判；主呼召我们，就如同把外边受苦的乞丐带到不受风吹雨淋的地方，当作儿女一起

生活，给我们关怀、帮助、温暖和爱一样。

一个强盗得到永生进入天国的道路（五个阶段）

路 23：32-43 “又有两个犯人，和耶稣一同带来处死。到了一个地方，名叫髑髅地，就在那

里把耶稣钉在十字架上，又钉了两个犯人：一个在左边，一个在右边。当下耶稣说：‘父啊！赦免

他们；因为他们所作的他们不晓得。’兵丁就拈阄分他的衣服。百姓站在那里观看。官府也嗤笑他，

说：‘他救了别人；他若是基督，神所拣选的，可以救自己吧！’兵丁也戏弄他，上前拿醋送给他

喝，说：‘你若是犹太人的王，可以救自己吧！’在耶稣以上有一个牌子，写着：‘这是犹太人的

王’。那同钉的两个犯人，有一个讥诮他，说：‘你不是基督吗？可以救自己和我们吧！’那一个

就应声责备他说：‘你既是一样受刑的，还不怕神吗？我们被（定罪）是应该的，因我们所受的，

与我们所作的相称，但这个人没有作过一件不好的事。’就说：‘耶稣啊，你得国降临的时候，求

你记念我。’耶稣对他说：我实在告诉你，今日你要同我在（乐园）里了’”。

耶稣背负全人类的罪，被钉在十字架上的时候，有两个强盗也一同被钉在十字架上。只是，

两边的强盗是因罪当死的杀人强盗，而中间的耶稣，原本是没有罪的。耶稣是为了成为，包括那两

个强盗在内的所有人的赎价而被钉十字架的。两个与耶稣同钉十字架的强盗中，一个没有相信并嘲

笑了耶稣，而另一个却因信耶稣而得救，与耶稣一同进入了天国。假如，我们像那两个强盗一样，

也是被判了死刑的罪人，又会做出哪一个强盗的选择呢?既然，杀人强盗都得救进了天国，我们是

不是也应该行在那个强盗因信进入天国的道路之上呢?

第一阶段：神爱你

强盗相信神是活着的。

路 23：40“那一个就应声责备他说：‘你既是一样受刑的，还

不怕神吗？’”

约 3：16“神爱世人，甚至将他的独生子赐给他们，叫一切信他的，不至灭亡，反得永生。”

提前 2：4“他愿意万人得救，明白真道”。

彼后 3：9“主所应许的尚未成就，有人以为他是耽延，其实不是耽延，乃是宽容你们，不愿

有一人沉沦，乃愿人人都悔改。”

神是良善的。神在人类历史中所行的一切事，不是出于毁灭，而是出于拯救我们。神若是不

爱成为罪人的我们，我们岂能不被除灭呢？所以，世界上再没有比神爱我们更令人高兴的消息了。

<提问>你是否相信神是活着的？是否相信神爱你呢? (是),(否)

第二阶段：人类全是罪人

强盗承认自己是应当死的罪人。

路 23：41“我们是应该的，因我们所受的，与我们所作的相称；但这个人没有作过一件不好

的事。”

罗 3：10“就如经上所记：‘没有义人，连一个也没有。’”

作审判长的神说：“因为世人都犯了罪……”。罪的工价是死亡。由于人类的罪，神和人成为仇

敌。只有知道自己是患病的人，才会找医生。耶稣来不是审判罪人，而是拯救罪人。



永生的道路

88

悔改吧！

悔改是承认自己是罪人，并从罪中回转，归向神。神对我们恒久忍耐，是出于愿我们悔改，不

至灭亡（彼后 3：9）。所以，神才会差遣先知，叫人们悔改，信福音（可 1：15）。

“恶人当离弃自己的道路，不义的人当除掉自己的意念，归向耶和华，耶和华就必怜恤他；

当归向我们的神，因为神必广行赦免”（赛 55：7）。

悔改大致会伴有三个变化：第一，知罪，这样认识上的变化。“因为我知道我的过犯我的罪常

在我面前”（诗 51：3）。第二，承认有罪并痛悔，这样的情感上的变化。“我要承认我的罪孽，

我要因我的罪忧愁”（诗 38：18）。第三，从罪中 180 度回转归向神，这样行动上的变化。“所以

你们当悔改归正，使你们的罪得以涂抹，这样，那安舒的日子，就必从主面前来到”（徒 3：19）。

使人认识罪，并促使人悔改的是圣灵（徒 5：31-32）。

你信耶稣而悔改后，你的罪将会怎样呢？

约壹 1：9“我们若认自己的罪，神是信实的，是公义的，必要赦免我们的罪，（ ）我们

一切的不义”。

弥迦先知说，神将我们的罪投进了深海（弥 7：19）。就像如此，耶稣基督将我们一切的罪，

都远远的扔进了地狱之火中。

凡来到教会的人都知道，神借着他的儿子在十字架上的受死，洗净了我们一切的罪。问题在于，

人们不信或是不明白这样的恩典。耶稣已经为我们付清了一切的罪价。但还是有很多人，习惯性地

为罪得赦免而在认罪。真正的悔改，是认识自己的罪而回归的（路 15:28）。悔改是从不信，回归

到相信，发现神的恩典，而来到神面前。遗憾的是，还有人不明白这样的事实，而误认为悔改就是

一一列举承认自己所犯的罪。所以，我们要相信自己的罪已经得到了赦免，并要回到神面前。

<提问>你是否承认自己是罪人而悔改了呢?(是),(否)

第三阶段：得救的道路只有耶稣

强盗信耶稣为救主（接受）

路 23：41-42“‘我们是应该的，因我们所受的，与我们所作的相称；但这个人没有作过一件

不好的事’。就说：‘耶稣啊，你得（ ）降临的时候，求你记念我’”。

约 14:6“耶稣说：“我就是道路、真理、生命；若不藉着（ ），没有人能到父那里去”。

徒 4:12“除他以外，别无拯救；因为在天下人间，没有赐下别的名，我们可以靠着（ ）”。

希伯来书里记着说“也不是多次将自己献上，像那大祭司每年带着牛羊的血进入圣所。如果这

样，他从创世以来，就必多次受苦了；但如今在这末世显现一次，把自己献为祭，好（ ）”

（来 9：25-26）。所以，因没有认识到完全的赎罪，而总是习惯性地求神赦免自己的罪，结果就等

于是再次将耶稣钉在十字架上。神说到，“我不再记念他们的罪愆和他们的过犯”（来 10：17）。

因此，“我们凭这旨意，靠耶稣基督，只一次献上他的身体，就得以成圣”（来 10：10）。意即，

我们从此再也没有需要借着献祭得着赦免的任何罪了。因此，我们要认识到，耶稣在十字架上为我

们代赎罪的真正意义，正确地相信神的恩典。因为，这是使人得救，得着永远生命的道路。神的羔

羊耶稣基督，代替了旧约的羔羊，为了你和我的罪，成为了赎罪羔羊。

神的羔羊耶稣基督的血，赦免了你和我的罪，且成了永远赎罪的事。

“并且不用山羊和牛犊的血，乃用自己的血，只一次进入圣所，成了永远赎罪的事”（来 9：

12）。

“永远赎罪”，就是永远赦免了你我过去、现在、将来一切的罪。“这些罪过既已赦免，就不

用再为罪献祭了”（来 10：18）。所以，你我的罪已经永远得赎，就不必再为罪而献祭了。耶稣说

“成了”而在十字架上完成了拯救。



门徒训练

89

现在，神不再看我们是要受审判的罪人，而是将我们视为，借着耶稣在十字架上所流的血得蒙

洁净的圣洁之人。我们看我们自身的时候，是不完全的，仍旧会有再犯罪的私欲，对罪也是无能为

力。因为，人借着自己的意志和努力，是不能成为圣洁的。因此，神所看的不是如此软弱的人，而

是看耶稣在十字架上为我们的罪所流出的血。所以，我们在基督里才得以完全的。

“神爱世人，甚至将他的独生子赐给他们，叫一切信他的，不至灭亡，反得永生”（约 3：16）。

因为，神爱世人，爱所有的人，才会怜悯因罪而走向永远灭亡的人，才会差遣独生爱子耶稣基督到

这个世界付了罪价。凡相信这个事实的人，就会得到神所应许的永远的生命。这是神的应许，也是

分明的事实。

那个强盗说耶稣是无罪的，是意味着他相信耶稣就是，像旧约的赎罪羔羊一般背负人类的罪，

代替人类受刑的救世主。同时，他也相信耶稣就是审判罪的神。所以，那强盗才把自己的灵魂交托

给了主。我们信耶稣，就是将自己的问题（解决了罪的问题就是天国；解决不了就是地狱）完全交

托给耶稣。那个强盗不仅心里相信，口里承认了，而且在临终前还向另一个强盗传了道。

<提问>你是否相信，耶稣是为你付了罪价的救主呢?(是) ,(否)

第四阶段：凭信得救

人类为洗净罪而有的一切行为和努力，都是徒劳的。强盗知道，靠自己的力量是不能得救的。

路 23：42“就说：‘耶稣啊！你得国降临的时候，求你记念我。’”

弗 2：8-9“你们得救是本乎恩，也因着信；这并不是出于自己，乃是神所赐的；也不是出于

行为，免得有人自夸。”

一个不会游泳的人掉进水里，即将淹死的时候，自己抓住自己的头发往上拉，就能得救吗？罪

人是救不了罪人的。亚当和夏娃犯罪之后，用无花果树叶子做了衣服穿上了。但是，用无花果树叶

子做的衣服，是不能成为衣服的。因为，在阳光照射之下很快就会枯干破碎了。

①人借着行善不能得救

罗 3：9-12“这却怎么样呢？我们比他们强吗？决不是的！因我们已经证明：犹太人和希利尼

人都在罪恶之下。就如经上所记：‘没有义人，连一个也没有；没有明白的，没有寻求神的；都是

偏离正路，一同变为无用；没有（ ）的，连一个也没有’”。

②人凭良心不能得救

耶 17：9“人心比万物都（ ），坏到极处，谁能识透呢？”

③人靠自己的知识不能得救

林前 1：21“世人凭（ ），既不认识神，神就乐意用人所当作愚拙的道理拯救那些信

的人；这就是神的智慧了。”

④人靠钱财不能得救

彼前 1：18“知道你们（ ），脱去你们祖宗所传流虚妄的行为，不是凭着能坏的金银等物。”

⑤人靠其它宗教不能得救（参：箴 14：12；赛 45：20；哈 2：18-19）

徒 4：12“除他以外，别无拯救；因为在天下人间，没有赐下别的名，我们可以靠着得救”。

就像如此，人为遮掩自己的罪，要借着自己的智慧、良心、金钱、宗教、善行来得救的一切企

图，都是徒劳的。我们自己犯的罪，自己怎能洗净呢？



永生的道路

90

<提问>要信什么呢?

我们信心的源头是在哪里呢？

信心不是人自己心里造出来的，也不是借着善行或是研究才能具有的。救赎的主体者是神，救

赎的对象是罪人，救赎的内容是耶稣，救赎的结果是永生。

①信心是神所赐的(约 4:10,启 22:17)

“你们得救是本乎恩，也因着信。这并不是出于自己，乃是 神（ ）的”(弗 2:8)。

②信心是借着圣经话语和圣灵的感动赐下的。

“可见信道是从听道来的，听道是从（ ）的话来的”(罗 10:17)。

“又有一人蒙这位（ ）赐他信心，还有一人蒙这位圣灵赐他医病的恩赐”(林前 12:9)。

我们读、听、学圣经的时候，圣灵就会为我们开启心门，使我们得着亮光，明白真理（约 14：

26），并赐给我们信心。所以，得救绝对是出于圣灵的事工，而作为事工方法所伴随的就是真理（圣

经话语）。

③信心是将耶稣基督作为信心的对象，心里相信，口里承认。

罗 10：9-10“你若口里认耶稣为主，心里信神叫他从死里复活，就必得救。因为人心里相信，

就可以称义；口里（ ），就可以得救。”

<提问>对于基督，相信承认什么呢?

<提问> 要如何来接待耶稣呢?

<提问>你是否愿意放弃，靠着自己来洗净自己的罪，而愿意相信借着耶稣在十字架上
所流的宝血，自己的罪已经得着赦免了吗? (是),(不是)

第五阶段：凡信耶稣为救主的，就会得着永生。

那强盗与耶稣一同去了乐园。

路 23：43“耶稣告诉他：‘我实在告诉你，今日你要同我在乐园里了。’”

约 5：24“我实实在在地告诉你们，那听我话，又信差我来者的，就有永生，不至于定罪，是

已经出死入生了。”

天国不是借着人的行为，而是借着神的恩典进去的。人们往往会怀疑说，进天国（得救）岂能

那么容易呢？其实，礼物原本并不需要付出任何代价，就能够轻松领受的。若是需要借着交换或支

付什么的话，就算不得是礼物了。神既然白白的为我们预备了救恩，就不需要我们为此再付出什么



门徒训练

91

了。所以，若有人为得着神的礼物，而试图要付上什么代价的话，不仅付不起代价，更是拒绝神的

爱，拒绝耶稣为我们舍命流血的爱，就是不信神的应许，悖逆神的行为。我们接受神的救恩后，只

需感恩就可以了。

<提问>用钱财能买到使人得救的爱吗?

“若有人拿家中所有的（ ）要换爱情，就全被藐视”(歌 8:7)

<提问>永生是从何时开始的呢?

<提问>看一下徒 16：19-33，禁卒和他的家人得救，用了多长时间呢？

<提问>分享一下，显明于约 5：24 中的，过去完成式的得救，现在进行式的得救，未
来完成式的得救。

“我实实在在地告诉你们，那听我（耶稣基督）话，又信差我来者的，就有永生（现在），不

至于定罪（未来），是已经出死入生了（过去）”（约 5：24）。

<提问>我们在死之前，能否知道自己能够进入天国呢？

<提问>永生的结果是什么呢?

重生

* 读过约 3：1-15 之后，回答以下问题。

<提问>尼哥底母对耶稣，有什么认识呢？（3：1-2）

<提问>耶稣是如何纠正尼哥底母的想法呢？人在何时才能够正确理解神的事呢？
（参林前 2：7-16；约 1：12-13）

<提问>尼哥底母对于属灵的事，并不理解的事实是怎样显露出来的呢？（3：4-9）

<提问>耶稣为什么说，人为了进入天国，要完全地重生呢（3：3、5、8；参弗 2：1-9）？

“要用水藉着（ ）把教会洗净，成为圣洁”(弗 5:26)。



永生的道路

92

“他便救了我们，并不是因我们自己所行的义，乃是照他的怜悯 藉着（ ）和圣灵的更

新”(多 3:5)。

<提问>“重生”的意思是什么(Being born again)（参路 6：43-45）？

<提问>约 3：15-18 中出现了几次“信”，信与重生有什么关系呢（约 3：15）？

答：

<提问>你现在，是否愿意屈膝接受耶稣为救主呢？

*祷告文：

慈爱的主！感谢你的大爱和拯救。现在我认识到自己是个罪人，而愿意在你面前悔改。我×××

现在愿意接待主耶稣基督为我个人的救主。求主从现在开始，引导我活出顺从主旨意的生活。奉耶

稣的名祷告。-阿们-

讨论及默想

1.我得到永生（得救）了吗?

2.没死之前，如何知道能够进天国呢?



门徒训练

93

应用与作业

认识到的

当感恩与

赞美的

需要调整的

当实践与

顺从的

需要祷告的

作

业

背诵经文 新造的人—林后 5：17

新生命—弗 4：21-24

读 经 旧约：创 40-45 章

新约：加拉太书、歌罗西书

祷 告 求主帮助我完全脱掉旧人和旧生活。

阅读与其它



永生的道路

94

第十一课
新 人

本 文 约 1：1-18 背诵经文 ●新造的人—林后 5：17

●新生活—弗 4：21-24

作

业

检

查

检查标记 完成=О 一部分=Δ 未做=Х

读 经

背 诵

读书报告

及其它

复习问题 1．罪人怎样得永生？

2．重生的意思是什么？

学习目的 1．正确认识在基督里的新生命、新生活、新祝福是什么？

2．确信和享有新人的福分。

引人思考的喻道故事

亚历山大大帝(AlexandertheGreat)的麾下，有一个名字也叫亚历山大的士兵。该士兵因着那

不像样的生活，他的名字也成了众人嘲讽的对象。听闻这般消息的亚历山大大帝，没有预先通知就

来到这位士兵所在的营房。大帝向惊慌失措地对自己敬礼的士兵亚历山大问到，“你就是亚历山

大？”“是”。

接下来大帝说到“我现在给你两个命令，你来做出选择。要么更改你的名字，要么改变你的生

活”。

新造的人(罗 5:12-21)

出生为君王的儿女，生来就会具有王族的权柄而生活在王宫里，受到君王的宠爱和保护。同

样，借着信万王之王耶稣而得到永生并从圣灵重生的人，在重生的同时属于他的一切也都会发生改

变。永生不仅意味着死后会去天国，而且还意味着从今生开始就得享永生的祝福。得到永生的新人，

就会开始得享神的爱这样的新祝福，并且还会得到荣耀的新身份和职责。

“若有人在基督里，他就是（ ），旧事已过，都变成新的了”（林后 5：17）。

由旧人变成永生的新人（弗 4：24）

新

造

的

人

林后

5：17

内 容 旧 人 新 人

罪 定罪（罗 3：10） 永远赎罪（来 9：12）

身 份 罪人（罗 3：23） 义人（罗 3：24）

所 属 魔鬼的子女（约壹 3：10） 神的儿女（约 1：12）

与神的关系 仇敌（罗５：１０） 和好（林后５：１８）

内 心 不安（赛 48：22） 平安（约 16：33）

灵 魂 肉体的奴仆（弗 2：2-3） 圣灵内住（约 14：16）

人 生 诅咒（加 3：10） 祝福（加 3：9）

生 命 死亡（罗 6：23） 永生（约 5：24）

户 籍 行为册（启 20：12） 生命册（腓 4：3）

永 远 地狱永刑（太 25：46） 天国的永远福乐（启 22：1-5）



门徒训练

95

乔治.怀特腓(George Whitefield)在年轻的时候，曾经深陷于罪恶之中。有一天，他忽然发现

自己的内心充满了罪恶。但他不知道，自己为了得救而应该做些什么。以至于，他开始努力否定自

己。他从内心开始拒绝一切奢侈，而身穿最破的衣服，吃最粗糙的食物，一周里还要禁食两天。他

积极帮助穷人钱财，每晚都会祷告。但他这一切的努力，并没有给他带来心中的平安 。

有一天，他遇见了约翰卫斯理(John Wesley)，并从他那里得到了名为<灵魂里的神，生命>这

样的小册子。怀腓特读过这本册子之后才知道，若不成为基督里的新造之人，一切都是枉然的事实。

于是，他开始凭信心亲近主。圣灵进入到他的心中，给他带来了惊人的变化。后来，怀腓特向美洲

的印第安人，西印度诸岛的有色人种，苏格兰的矿工们，以及伦敦的贵族等，在很多地方，向很多

人传了福音。他传福音的时候，常传的信息就是，‘你必须要重生’。

一.从旧人中永生的新人(弗 4:24)

1）罪-被定了罪（罗 8：34），现今却得到了永久的赦免（释放）。

“以后就说：‘我不再记念他们的（ ）和他们的过犯’”（来 10：17）。

“因为赐生命圣灵的律在基督耶稣里（ ）了我，使我脱离罪和死的律了”(罗 8:2)。

2）身份－从罪人（罗 3：24）变成了义人。

“如今却蒙神的恩典，因基督耶稣的救赎，就白白地（ ）。”（罗 3：24）

3）与神的关系－从与神为敌（罗 5：10）到与神和好。

“一切都是出于神，他借着基督使我们与他和好，又将劝人（ ）的职分赐给我们”（林

后 5：18）。

4）所属－从魔鬼的儿女（约一 3：10）成为了神的儿女。

“凡接待他的，就是信他名的人，他就赐他们权柄，（作神的儿女）”（约 1：12）。

5)与神的交通-从前有神的震怒在身上(约 3:36)，现今却成了蒙神所爱的对象。

“神爱我们的心，我们也知道、也信。神就是爱！住在（ ）的，就是住在神里面，神也

住在他里面”(约壹 4:16)。

6)内心-从前有不安（赛 48：22），现今却有属天的平安临到。

“我将这些事告诉你们，是要叫你们在我里面有（ ）。在世上你们有苦难，但你们可以放心，

我已经胜了世界”（约 16：33）。

7)灵魂—从前在灵里死去而成为肉体的奴仆（弗 2：2），现今却有圣灵内住（约 14：16）。

“如果 神的灵（ ）在你们心里，你们就不属肉体，乃属圣灵了。人若没有基督的灵，就不

是属基督的”(罗 8:9)。

8)职分-从魔鬼的奴仆(约壹 3:10)，成为有君尊的祭司。

“惟有你们是被拣选的族类，是有 的祭司，是圣洁的国度，是属神的子民，要叫你们

宣扬那召你们出黑暗、入光明者的美德”(彼前 2:9)。



永生的道路

96

9)人生－从受咒诅的人生（加 3：10），成为蒙福的人生。

“可见那以（ ）为本的人和有的亚伯拉罕一同得福”（加３：９）。

“亲爱的兄弟啊，我愿你身体健壮正如你的灵魂（ ）一样”（约三 1：２）。

10)生命-从死亡中(罗 6:23)，得到了永生。

“我实实在在地告诉你们：那听我话、又信差我来者的，就有（ ），不至于定罪，是已经

出死入生了”(约 5:24)。

11) 天上的户籍-原是记录在案卷上的人(启 20：12)，现在却成为名字记在生命册上的人（腓 4：3）。

“我又看见死了的人，无论大小，都站在宝座前。案卷展开了，并且另有一卷展开，就是 。

死了的人都凭著这些案卷所记载的，照他们所行的受审判”(启 20:12)

“我也求你这真实同负一轭的，帮助这两个女人，因为她们在福音上曾与我一同劳苦；还有革

利免，并其余和我一同做工的，他们的名字都在（ ）上”(腓 4:3)。

12) 永远-从地狱的永刑（太 25：46）中，移到天国的永生福乐之中（启 22：1-5）。

“我们却是（ ）的国民，并且等候救主，就是主耶稣基督从天上降临”(腓 3:20)。

请真实回答下列问题：

得 救 的 确 信 是 否 不确信

1．你相信神活着吗？

2．你过去、现在及未来的罪都得赦免吗？

3．你接待耶稣作你生命的救主了吗？

4．神国的生命册上有你的名字吗？

5．你相信现在成为了神的儿女吗？

6．你相信有天堂和地狱吗？

7．你相信自己将来一定不受地狱的审判吗？

8．你相信自己里面永远的生命已开始了吗？

9．你相信主再临时，你也能像耶稣一样复活吗？

10．如果你现在死了，你确信自己能进天国吗？

（对以上十个问题全部答“是”的人，可以继续学习下面的课程了，只要有一个问题不明确，

也要回到本书的开头重新学习。）

比起本教材，更要深入阅读和默想活泼而有功效的圣经，并恳切祷告求圣灵帮助加添信心。你

若不相信福音，神也没有办法，你就永远也不能得救了。“起来，不惜一切努力来寻求真理吧！”

热烈祝贺，对于以上十道题全部回答“是”的你，并向三位一体神献上无限感恩！

二、荣耀的新身份

我们在耶稣基督里，有了荣耀的新身份和职分。我们今日成了何等人，乃是蒙神的恩才成的（林

前 15:10）。

读经时，不妨将圣经中的“我们”或“你们”，换成自己的名字来读一下。然后，再用自己的

话来说明一下，圣经中各个新身份的意思。



门徒训练

97

读经时，把圣经中的“我们”、“他们”、“你们”，换成你的名字，然后用你的话，说明一下圣

经中各个新身份的意思。

1．神的儿女

约 1：12-13“凡接待他的，就是信他名的人，他就赐他们权柄，作（ ）。这等人不是

从血气生的，不是从情欲生的，也不是从人意生的，乃是从神生的”。

2.天上的国民

“我们却是（ ），并且等候救主，就是主耶稣基督从天上降临”(腓 3:20)。

3.耶稣的门徒

太 28：18-20“耶稣进前来，对他们说：‘天上地下所有的权柄，都赐给我了。所以你们要去，

使万民作我的（ ），奉父子圣灵的名，给他们施洗（或作“给他们施洗，归于父子圣灵的名”）；

凡我所吩咐你们的，都教训他们遵守；我就常与你们同在，直到世界的末了。’”

4.有君尊的祭司

前 2：9“惟有你们是被拣选的族类，是有君尊的（ ），是圣洁的国度，是属神的子民，要

叫你们宣扬那召你们出黑暗入奇妙光明者的美德。”

5.奔向天国的寄居的客旅

彼前 1：17“你们既称那不偏待人、按各人行为审判人的主为父，就当存敬畏的心，度你们在

世（ ）的日子。”

6.世上的光和盐

太 5：13-14“你们是世上的（ ）。盐若失了味，怎能叫它再咸呢？以后无用，不过丢在外

面，被人践踏了。你们是世上的 ，城造在山上，是不能隐藏的。”

7.神的百姓

林后 6：16“神的殿和偶像有什么相同呢？因为我们是永生神的殿，就如神曾说：‘我要在他

们中间居住，在他们中间来往；我要作他们的神，他们要作我的（ ）’”。



永生的道路

98

8.神的奴仆

罗 6：22“但现今你们既从罪里得了释放，（ ），就有成圣的果子，那结局就是永生。”

9.圣徒

弗 1：1“奉神旨意，作基督耶稣使徒的保罗，写信给在以弗所的（ ），就是在基督耶稣里

有忠心的人。”

10.基督的信

林后 3：3“你们明显是（ ），借着我们修成的；不是用墨写的，乃是用永生神的灵写的；

不是写在石版上，乃是写在心版上。”

11.神拣选的人

西 3：12“所以你们既是神的（ ）、圣洁蒙爱的人，就要存怜悯、恩慈、谦虚、温柔、忍

耐的心。”

12.义人

罗 1：17“因为神的义正在这福音上显明出来；这义是本于信，以至于信（ ）。

如经上所记：‘义人必因（ ）得生’”。

13.基督的朋友

约 15：15“以后我不再称你们为仆人，因仆人不知道主人所作的事；我乃称你们为（ ），

因我从我父所听见的，已经告诉你们了。”

14.耶稣的新妇

林后 11：2“我为你们起的愤恨，原是神那样的愤恨；因为我曾把你们许配给一个丈夫，要把

你们如同贞洁的（ ），献给基督”。

三.成为神儿女的新祝福

父神

我们因信耶稣得救，成为神的儿女（约 1：12；加 3：26；约壹 3：1）。创造宇宙万物的主，

是我们的父。神是我们的父，我们是神的儿女，神必会成为我们的一切。



门徒训练

99

1.天父的慈爱（诗 23：1-6，赛 49:15，罗 8:38-39）

约壹 4：8-10“没有爱心的，就不认识神；因为神就是爱。神差他独生子到世间来，使我们藉

着他得生，神爱我们的心，在此就显明了。不是我们爱神，乃是神（ ）我们，差他的儿子，为

我们的罪作了挽回祭，这就是爱了。”

天父的慈爱，显明为“罪的饶恕”上。

尽管儿女不孝，他也照样爱他们（何 3:1；路 15:20）。

弗 4：32“并要以恩慈相待，存怜悯的心，彼此饶恕，正如神在基督里（ ）了你们一样。”

天父的爱，时常显明为管教。

来 12：5-8“你们又忘了那劝你们如同劝儿子的话，说：‘我儿，你不可轻看主的管教，被他

责备的时候，也不可灰心；因为主所爱的他必管教，又鞭打凡所收纳的儿子，’你们所忍受的，是

神管教你们，待你们如同待儿子。焉有儿子不被父亲管教的呢？（ ）原是众子所共受的，你们

若不受管教，就是私子，不是儿子了”。

天父的爱是不变的，总是显明为良善。因为神是良善的，所以总会为儿女的幸福着想。父神，

实实在在是个好父亲。

雅 1：17“各样美善的恩赐和各样全备的赏赐都是从上头来的，从众光之（ ）那里降下来

的，在他并没有改变，也没有转动的影儿。”

赛 49:15“妇人焉能忘记她吃奶的婴孩，不怜恤她所生的儿子？即或有忘记的，我却不忘记

（ ）”。

2．天父的引导

诗 23：2-3“他使我躺卧在青草地上，领我在可安歇的水边。他使我的灵魂苏醒，为自己的名

引导我（ ）。”

神会为我们指明（方向），并教导（方法）我们。对于我们而言，最重要的是信靠神，乃是就

算当下还不太明白而仍旧愿意跟从神的姿态。

1)神如何引导我们呢?

“你的话是我脚前的 ，是我路上的 ” (诗 119:105)。

“你要专心仰赖耶和华，不可倚靠自己的聪明，在你一切所行的事上都要认定他，他必（ ）

你的路”(箴 3:5-6)。

赛 48：17“耶和华你的救赎主，以色列的圣者如此说：‘我是耶和华你的神，（ ）你使你

得益处，（ ）你所当行的路’”。

神出于爱自己的儿女，总会引导我们走良善的道路。所以，我们的生活中尽管常常会遭遇痛

苦、患难、困难之事，神最终也都会使万事互相效力，成就神的美意。

2)我们当要如何来跟从呢?

“然而他知道我所行的路，他试炼我之后，我必如精金。我脚追随他的步履；我谨守他的道，

并不偏离。他嘴唇的命令我未曾背弃；我看重他口中的言语，过于我需用的饮食”(伯 23:10-12)。

3)神引导我们到何时呢？



永生的道路

100

诗 48：14“因为这神永永远远为我们的神，他必作我们引路的，直到（ ）。”

诗 23:6“我一生一世必有恩惠慈爱随着我，我且要住在耶和华的殿中，（ )”。

3.父神的保守

诗 23：4-6“我虽然行过死阴的幽谷，也不怕遭害；因为你与我同在，你的杖、你的竿，都（安

慰）我。在我敌人面前，你为我摆设筵席；你用油膏了我的头，使我的 满溢。我一生一世必

有恩惠慈爱随着我，我且要住在耶和华的殿中，直到永远！”。

彼前 1：5“你们这因信蒙神能力（ ）的人，必能得着所预备、到末世要显现的救恩。”

赛 43：2“你从水中经过，（ ）；你趟过江河，水必不漫过你；你从火中行过，必不

被烧，火焰也不着在你身上”。

■读过王下 6：14-19，但 3：24-27，6：19-23 之后，注意一下神是怎样眷顾和保守他们的。

再读过诗篇 121 篇之后，不妨默想并赞美“永远看顾和保护我们的神”。创造宇宙万物的万有

之主，是我们的父，有谁比他更强大呢？“神若帮助我们，谁能敌挡我们呢？”（罗 8：31）

4.天父的供应（诗 23：1、5）

父神应许我们，他会充足的满足我们所需用的一切，并且神也

有能力成就一切。

腓 4：19“我的神必照他荣耀的丰富，在基督耶稣里，使你们一

切所需用的都充足”。

弗 3：20“神能照着运行在我们心里的大力，充充足足地成就一

切，超过我们所求所想 的”。

罗 8：32“神既不爱惜自己的儿子，为我们众人舍了，岂不也

（ ）和他一同白白地赐给我们吗？”

■所以不要忧虑，天父知道儿女需用的一切。

太 6：31-32“所以（ ），说：吃什么？喝什么？穿什么？这都是外邦人所求的；你们需

用的这一切东西，你们的天父是知道的。”

创 22：14“亚伯拉罕给那地方起名叫耶和华以勒（意思就是“耶和华必预备”），直到今日人

还说：‘在耶和华的山上必有（ ）’”。

“耶和华以勒”（耶和华必预备），是主预先看到而供给的意思。丰盛的神，愿我们不论大事

小事都来祈求他。所以，我们现在应当一无挂虑，只要凡事藉着祷告、祈求和感谢，将我们所要的

告诉神就可以了。

太 7：7-11“你们祈求，就给你们；寻找，就寻见；叩门，就给你们开门。因为凡祈求的，就

得着；寻找的，就寻见；叩门的，就给他开门。你们中间谁有儿子求饼，反给他石头呢？求鱼，反

给他蛇呢？你们虽然不好，尚且知道拿好东西给儿女，何况你们在天上的父，岂不更把好东西给

（ ）的人吗？

提前6：17“你要嘱咐那些今世富足的人，不要自高，也不要倚靠无定的钱财；只要倚靠那（ ）

百物给我们享受的神。”

5.天父的同在

书 1：9“我岂没有吩咐你吗？你当刚强壮胆！不要惧怕，也不要惊惶；因为你无论往哪里去，

耶和华你的神必（ ）”。



门徒训练

101

赛 41：10“你不要害怕，因为我与你同在；不要惊惶，因为我是你的神。我必坚固你，我必

（ ），我必用我公义的右手扶持”。

■我们为得到这样的应许而应该做的事--谦卑
“因为那至高至上、永远长存（注 原文作“住在永远”）、名为圣者的如此说：‘我住在至高至

圣的所在，也与心灵痛悔、（ ）的人同居；要使谦卑人的灵苏醒，也使痛悔人的心苏醒’”(赛

57:15)。

灵性成长的五大新生活原理：

导航宣教会借着车轮比喻，很好地说明了灵性成长的五大原理。即，就是以耶稣基督为中心，

活出顺从主的生活（林后 5：17；加 2：20；约 1：1，14）。车轮的四个辐条，显明的是活出这样

生活所必要的四个要素。

正如，车轮旋转的力量来自于车轴一般，基督徒活出合乎福音的生活能力，也是来自于成为

中心的基督。

第一原理：灵修生活

（提后 3：16；书 1：8；徒 20：32）

任何人不吃食物都难以维系肉体的生命。因为，

食物是维系肉体生命所必需的。人若是长时间不进饮

食，就必衰弱，生病。属灵的生命亦是如此。

<提问>摄取灵粮的方法是什么呢?

<提问>属灵婴孩的灵粮是什么呢?

<提问>耶稣说，人活着不是单靠食物。那么，耶稣说我们应靠什么而活呢?

答：

太 4：4“耶稣却回答说：‘经上记着说：人活着，不是单靠食物，乃是靠神口里所出的一切话 ’”。

第二原理：祷告生活
（约 15：7；腓 4：4-6；来 4：16）

祷告不是自言自语，而是与神之间的对话与交通。因此，祷告和神的话语是不可分割的。先是

神对我们说话，然后是我们以祷告来应答。祷告是属灵的呼吸，是我们的生命线。因为，人若不呼

吸就会死亡，所以必须要呼吸。另外，祷告也是我们仰赖和顺从神的凭据。相反，停止祷告就是意

味着，要靠自己的力量，要照着自己的意思生活的独立宣言，其本身就是罪（撒上 12：23）。不仅

如此，祷告也是使神作工的方法，是开启天国宝库的钥匙，更是基督徒同罪和魔鬼争战的最有力的

武器。

<提问> 祷告的内容是什么呢?



永生的道路

102

<提问>耶稣在太 26：41 中，命令了什么，理由是什么？

答：

〈提问〉我们要常常祷告到怎样的程度呢？

帖前 5：17“不住地祷告”。

答：

第三原理：教会生活
（太 18：20；来 10：24-25；腓 1：7）

教会是基督用自己的血买来的，而重生的圣徒就是教会的肢体，每一个肢体都是身体的一部分。

就像如此，信徒从接待基督的那一时刻起，就会成为神的儿女，同时也会成为教会的一员，开始过

的团契生活，就是教会生活。重生的基督徒还需要继续成长。基督徒的生活上，第一种成长的方法

就是每天借着话语和祷告与神直接相交; 第二种方法就是借着教会生活来成长。婴孩的成长，需要

有营养的食物，适量的运动，细心的照顾，疾病的预防等。同样，属灵的婴孩也需要教会属灵父母

的养育。

教会乃是我们一生成长的属灵家庭。我们要在这属灵的家庭里，一起敬拜，学习，交通，侍奉，

一同见证福音来成长。

〈提问〉作为神的儿女，我们不可忽视的是什么呢？

来 10：22-25“并我们心中天良的亏欠已经洒去，身体用清水洗净了，就当存诚心，和充足的

信心，来到神面前；也要坚守我们所承认的指望，不至摇动；因为那应许我们的是信实的；又要彼

此相顾，激发爱心，勉励行善。你们不可停止聚会，好像那些停止惯了的人，倒要彼此劝勉，既知

道（原文作“看见”）那日子临近，就更当如此。”

<提问>徒 2：42 中，初信者恒心所行的四件事是什么？

答：

<提问>通过教会成长的，最大的目标是什么？

弗 4；15“惟用爱心说诚实话，凡事（ ），连于元首基督”。

第四原理：传道生活
（太 4：19；罗 1：16；徒 20：24）

所谓‘见证人’，就是见证自己所见所闻的人，就见证个人的经历。凡是与基督有生命关系的

人，都能成为基督的见证人。我们的生活若是充满基督的临在，就会按耐不住向所遇见的人传基督。

充满生命力的基督徒生活，有圣洁的传染性（徒 24：5）。

我们在世人面前，要利用一切机会，承认并见证基督。真正得救的人，必会怜悯那些不信的

人，并出于对灵魂的爱，而忍不住激起拯救灵魂的热情。当你见证自己信耶稣之后的变化，见证耶

稣基督的时候，就能够拯救迷失的灵魂，就会得到战胜魔鬼和罪的能力。

1）用口作见证



门徒训练

103

提后 4：2“务要（ ）！无论得时不得时，总要专心，并用百般的忍耐，各样的教训，责

备人，警戒人，劝勉人。”

2）用生活作见证

太 5：16“你们的光也当这样照在人前，叫他们看见你们的（ ），便将荣耀归给你们在

天上的父。”

<提问>罗 1：14-16 中，保罗使用了三次“我……”这样的话，用来说明福音见证人的
态度。不妨将这几节经文，换成你自己的话来说一下。

<提问>启 12：11，说的是用什么胜过撒但的呢？

答：

第五原理：顺从的生活
（罗 12：1；约 14：21；林前 15：10）

耶稣不仅是我们生命的救主，也是我们生活的主人。所以，我们要活出顺从他的生活。信仰快

速成长的秘诀，就在于顺从神的旨意。我们现在知道了成长的原理，但不能应用于实际生活中，就

没有任何价值了。从这种意义上而言，顺从乃是信仰生活的基本原则。耶稣不仅爱我们，并独自知

道什么才是对我们最好的。所以，我们不顺从他，乃是最为愚拙的事。我们要铭记， 基督比我们

更希望我们能够得享丰盛的生活。当我们照着成长的原理顺从基督时，就会有喜乐和平安，就能够

与基督深交，我们的信仰生活就会更加成熟起来。

<提问>如何能够证明，一个人是爱基督的呢？（约 14：21）

答：

<提问>遵守基督命令的结果是什么呢？（约 15：10、11）

答：

<提问>读过西 3：5-10；帖前书 4：3-8；弗 5：5-9；加 5：19-21 之后，说一说你成
为新人之后，已经弃绝的以及还没有弃绝的是什么？（参考：圣经关于酒的教训：箴
20：1，23：21、29-35；林前 5：11）

答：

简明基督教用语解释

福

提到“福”，我们易与财物、健康、子女、事业、长寿、名誉、权势等世上的祝福联系在一起。

但圣经说，福不仅仅是这些。耶稣说：虚心的人、哀恸的人、温柔的人、饥渴慕义的人、怜恤的人、

清心的人、使人和睦的人、为义受逼迫的人，都是有福的，意思是享受属灵的福时，也有属世的福



永生的道路

104

相随。

基督徒要明白，信神本身就是最大的福。物质上、肉体上得到的福再大，却不认识神，那么这

些福只是虚空，反而成为得救的绊脚石。

讨论及默想

1. 信主能够得享的祝福都是什么呢？

2.说一说信仰成长的五大原理是什么？



门徒训练

105

应用与作业

认识到的

当感恩与

赞美的

需要调整的

当实践与

顺从的

需要祷告的

作

业

背诵经文 圣灵神—来 9：14

圣灵充满—徒 1：8

读 经 林前 3：1-13

祷 告 求圣灵充满我。

阅读与其它



永生的道路

106

第十二课
圣 灵 是 谁

本 文 约 1：1-18 背诵经文 ●圣灵神—来 9：14

●圣灵充满—徒 1：8

作

业

检

查

检查标记 完成=О 一部分=Δ 未做=Х

读 经

背 诵

读书报告

及其它

复习问题 1．信主得享的祝福是什么？

2．说一说信仰成长的五大原理。

学习目的 1．要清楚地认识圣灵是谁？

2．引导信徒过与圣灵交通的生活。

引人思考的喻道故事

在一个寒冷的冬天里，有三个少女站在街道旁的一家精品店橱窗前。其中的两个少女，热心地

向另一个少女介绍，摆放在橱窗里的精品。原来那个少女双目失明了。因为她看不到橱窗里的精品，

所以她的两位好朋友才要费力向她描述精品是什么样的。同样的道理，向那些不认识神的人讲解神

的真理和属灵的事，也是非常不容易的事。因此，才有许多人无论怎样听道，读经，却还是不明白

属灵的事。正如失明的少女只要睁开眼睛就能看到一样，他们只要开启属灵的眼睛，就能明白神的

话和天国的奥秘了。

圣灵若降临在我们心中，开启我们属灵的眼睛，我们就会很容易明白属灵的奥秘了。林前 2：

10、11 里记着说，“只有神藉着圣灵向我们显明了，因为圣灵能参透万事，就是神深奥的事也参

透了。除了在人里头的灵，谁知道人的事？像这样，除了神的灵，也没有人知道神的事”。神的话

必须有圣灵的光照才能明白。若是不然，圣经对我们而言，就是被封住的，上了锁的书。

圣灵神

圣灵不是物理性的力量（Power）、能力（ability）、动力（dynamic），而是具有人格的三位一

体神中的一个位格，是全能的（诗 33：6），无所不在（诗 139：7-10）、全知的神（诗 139：1-6）。

圣灵在创 1：2 里开始就出现，是创世以前就存在，并在起初神创造天地的时候就与神一同作

工的主。圣灵引导了旧约教会。直至耶稣来到世上升天为止，圣灵虽然也与门徒们同在，却没有内

住在他们里面(约 14:17)。耶稣升天之前，与门徒们同在时言及到了父神的应许(徒 1:4-5,8)。耶

稣升天之后过了 10 日，到了五旬节(徒 2:1)，圣父就照着应许，以耶稣基督的名赐下了圣灵。从

此，圣灵就开始内住在一切信的人里面 (约 14:23)。

在耶稣基督要求圣徒与他成为一体的这个时代里，圣灵就住在新的圣殿，就是信耶稣得救的

神儿女们的心中。

1.圣灵的称呼

保惠师（约 14：16）

“保惠师”这样的称呼，是“安慰者”、“保护者”的意思。另外，也有“辩护人”这样的意

思。保惠师，原文希腊语为“帕拉克尔拉斯”，是一个合成词，意思就是“蒙召为在旁边施与帮助



门徒训练

107

的人”。这个合成词源于法庭用语，具有辩护人、中保人、伸冤者等意思。该词也使用于，特指在

法庭上出庭为被告人进行辩护，讲出有利证词的友人。所以，保惠师具有为帮助被告人而出庭的人

这样的意思。若没有邀请，辩护人是不能出庭为被告辩护的。同样，圣灵是具有人格的主，不会强

行来到我们心中，唯有受到我们邀请才会来的。所以，为了能够接待圣灵为我们的神，就当真诚地

邀请他。圣灵就像第一位保惠师耶稣那样，是奉神差遣，在我们旁边为我们辩护、安慰、帮助、作

中保，直至引导我们到天国的，第二位保惠师。

2.圣灵的人格

圣灵不仅与圣父同等，而且具有与神同样的神性，是在计划、判断，知识上没有限制的全知

的神。

1）意志方面

林前 12：11“这一切都是这位圣灵所运行、（ ）分给各人的。”

2)感情方面

弗 4：30“不要叫神的圣灵（ ），你们原是受了他的印记，等候得赎的日子来到。”

3）知识方面

林前 2：10“只有神藉着圣灵向我们显明了，因为圣灵能参透万事，就是神深奥的事也（ ）

了。”

圣经对于圣灵多样地表现为，风、水、油、火、鸽子、印记（seal）等。但这些只是用来显明

圣灵事工的属性，而并非意味着圣灵就像风或是水一般没有人格。圣灵是具有人格的神（徒 5：4；

太 12：32，28：19）。圣灵是三位一体神的第三位格，与圣父、圣子同等，拥有神的一切权柄、能

力、属性。圣灵具有，无限知性、意志、感情的人格（林前 2：10-11；赛 40：13；林前 12：11；

罗 15：30；诗 139：7-10；太 12：31-32）。所以，我们不要使圣灵担忧（弗 4：30），不要消灭圣

灵的感动（帖前 5：19），要常常顺从圣灵的感动和引导。

3.圣灵是谁呢？

约 14：16：“我要求父，父就另外赐给你们一位保惠师，叫他永远与你们同在”。

约 16：7：“然而，我将真情告诉你们：我去是与你们有益的，我若不去，保惠师就不到你们

这里来；我若去，就差他来”。

耶稣之所以说，“另外赐给你们一位保惠师”，是因为他自己也是保惠师，就是希腊文‘帕拉

克尔拉斯’(约壹 2:1)。但是，这并不是意味着耶稣与圣灵这两位保惠师，在种类和质的方面有什

么差异。耶稣与圣灵，是三位一体神的第 2 和第 3 位格，在本质上是一样的。在这里与‘另外’相

当的希腊文，并非是意味着强调异质性的‘海铁劳斯’(可 16:12;徒 2:4)，而是意味着用来显明内

容一样，不同个体的‘阿尔劳斯’(αλλος) (太 12:13;启 6:4)。所以，耶稣在约翰福音 14 章

里所说的，‘另外一位保惠师’的希腊语，乃是‘阿尔论帕拉克列陶恩’(άλλον παράκλ

ητον)。因此，圣灵降临就是复活的耶稣降临；圣灵的临在就是耶稣的临在，圣灵作工就是耶

稣在作工。耶稣是神，圣灵也是神；耶稣如何爱我们，圣灵也怎样爱我们；耶稣有怎样的权柄，圣

灵也有怎样的权柄。耶稣行了救赎事工，圣灵也在奉耶稣的名进行救赎事工；耶稣赶鬼，圣灵也奉

耶稣的名赶鬼；耶稣医病，圣灵也奉耶稣的名医病；耶稣怎样教导人，圣灵也怎样教导人；耶稣怎

样作工，圣灵也奉耶稣的名怎样作工。不仅如此，反倒借着圣灵降临，门徒也要做耶稣所做的事，

并且还要做更大的事。



永生的道路

108

“我实实在在地告诉你们：我所做的事，信我的人也要做；并且要做比这更大的事，因为我往

父那里去”(约 14:12)。

<应用>你是否相信，在我们人生旅程当中，每当遇见困难而需要帮助时，耶稣就会成
为我们的‘帮助者’(Helper)；当我们需要商议时，耶稣就会成为我们最好的商议对
象；并且耶稣正在这世上与天上的法庭，为我们辩护呢?

4.神所应许的圣灵(徒 1:4-8)

1)神应许赐下圣灵（徒 2:39,8:20,11:17）。

圣灵是神为那些蒙神所爱，蒙神拣选的人们，赐下的另外一位保惠师。“彼得说：“你们各人

要悔改，奉耶稣基督的名受洗，叫你们的罪得赦，就必领受所赐的（圣灵）””（徒 2：38）。

神所赐的，不在于人的功劳，而只在于神。所以，神所赐的乃是神按着自己的意思赐下的。

因此，领受的人，只要心存感恩，领受神所赐的就可以了。

<提问>耶稣对门徒们应许说，不多几日他们要受什么洗呢?

2)神应许要将圣灵赐给所有人（徒 2：39；珥 2：28；路 11：13；徒 2：17）

“因为这应许是给你们和你们的儿女，并一切在远方的人，就是主我们神所召来的”（徒 2：

39）。

<提问>在这里，“你们”是指谁呢？

3)神应许必会赐下圣灵（雅 1：17；来 13：8；民 23：19；太 5：18；赛 55：8-11，

45：23）

“我又告诉你们，你们祈求，就给你们；寻找，就寻见；叩门，就给你们开门。因为凡祈求的，

就得着；寻找的，就寻见；叩门的，就给他开门。你们中间作父亲的，谁有儿子求饼，反给他石头

呢？求鱼，反拿蛇当鱼给他呢？求鸡蛋，反给他蝎子呢？你们虽然不好，尚且知道拿好东西给儿女；

何况天父，岂不更将圣灵给求他的人吗？”（路 11：9-13）

<提问>耶稣是否成就了对门徒们的应许呢?

“五旬节到了，门徒都聚集在一处。忽然，从天上有响声下来，好像一阵大风吹过，充满了他

们所坐的屋子；又有舌头如火焰显现出来，分开落在他们各人头上。 徒 2:4 他们就都被（ ），

按着圣灵所赐的口才说起别国的话来。他们就都被圣灵充满，按着圣灵所赐的口才，说起别国的话

来” (徒 2:1-4)。



门徒训练

109

5.要领受圣灵的理由

领受圣灵，乃是关乎得救的事。所以，圣灵不是领不领受都可以的事。若不领受圣灵，就不是

神的儿女，也不是天国子民。所以，一定要领受圣灵。

1）圣灵使人重生（约 3：5）

约 3：5“耶稣说：‘我实实在在地告诉你，人若不是从（ ）生的，就不能进神的国’”。

*人唯有借着圣灵才能重生。

2)圣灵使人成圣（徒 15：8-9，帖后 2：13）

帖后 2：13“主所爱的弟兄们哪，我们本该常为你们感谢神；因为他从起初拣选了你们，叫你

们因信真道，又被圣灵感动，成为（ ），能以得救。”

* 神拣选呼召我们成为圣徒的目的，就是为了使我们成为圣洁。帖前 4:7 里也记着说“神召我们，

本不是要我们沾染污秽，乃是要我们成为圣洁”。所以，圣徒的生活应是洁净了自己的心(彼前

1:22)，而成为圣洁的生活。

3)圣灵使人得永生（加 6：8）

加 6：8 “顺着情欲撒种的，必从情欲收败坏；顺着圣灵撒种的，必从圣灵收（ ）”。

* 信的结果是天国。我们是因得着圣灵，才有永生，才进入天国的。

我们是在什么时候得到圣灵的呢?

当我们献上接待耶稣基督为自己的救主的祷告时，就已经得到了圣灵(徒 19:2)。从此，圣灵

在我们生活中的每个瞬间里，都会与我们同在。圣经言及到，我们回应圣灵的 5 种态度。

1)抗拒圣灵

徒 7：51所指的是，那些虽然遵行宗教仪式，却抗拒圣灵引导的人们。我们清楚地听到圣灵的

声音却拒绝聆听时，就是抗拒圣灵。

“你们这硬着颈项、心与耳未受割礼的人，常时抗拒（ ）；你们的祖宗怎样，你们也怎样”(徒

7:51)。

2)使圣灵担忧

弗 4：30-32 里记着说当我们中间存在，一切苦毒、恼恨、忿怒、嚷闹、毁谤，并一切的恶毒

时，内住在我们里面的圣灵就会担忧。

“不要叫 神的圣灵（ ）；你们原是受了他的印记，等候得赎的日子来到。一切苦毒、恼

恨、忿怒、嚷闹、毁谤，并一切的恶毒（注：或作“阴毒”），都当从你们中间除掉。并要以恩慈

相待，存怜悯的心，彼此饶恕，正如 神在基督里饶恕了你们一样”(弗 4:30-32)。

3)消灭圣灵的感动



永生的道路

110

根据帖前 5：19可知，我们有可能会消灭圣灵的感动。我们中断圣灵在我们心中的感动，乃是

可悲之事。

“不要消灭圣灵的感动”(帖前 5:19)

4)我们可以，也是必须要被圣灵充满。

弗 5：18 中，‘乃要被圣灵充满’，所表现的乃是正在进行中。使徒保罗是出于强调，要被圣

灵充满，才说出的这般话。

“不要醉酒，酒能使人放荡，乃要被圣灵充满”(弗 5:18)。

5)接受圣灵的引导，与圣灵同行。

“有（ ）对腓利说：“起来！向南走，往那从耶路撒冷下迦萨的路上去。那路是旷

野。”腓利就起身去了。不料，有一个埃提阿伯（注：即古实，见以赛亚 18 章 1 节）人，是个有

大权的太监，在埃提阿伯女王干大基的手下总管银库，他上耶路撒冷礼拜去了。现在回来，在车上

坐着念先知以赛亚的书。圣灵对腓利说：“你去贴近那车走””(徒 8:26-29)。

圣灵的事工

圣经为显明圣灵事工的多样性，借着诸多的象征，说明了圣灵的事工。

火(赛 4:4；耶 20:29；太 3:11；路 3:16,12:49；徒 2:3)；水(出 17:6;赛 44:3, 4; 结 36:25-27,

47:1; 约 3:5, 4:14, 7:1)；风(亚 37:7-10; 约 3:8; 徒 2:2）；气(创 2:7; 伯 33:4; 结 37:9,10;

约20:22; 提后 3:16; 彼后 1:21)；印记(林后1:22;弗 1:13 4:30 ; 提后1:19)；膏抹(撒上16:13;

路 4:18 ；约壹 2:20,27;林后 1:21)；鸽子(太 3:16 ;可 1:10;路 3:22；约 1:32),凭据(林后 1:22,

5:5 ; 弗 1:13, 14)等。

圣经借着多样物体，对圣灵而有的象征性表现，只是为了显明圣灵事工的属性，而并非意味着

圣灵不具有人格，而像风或是水一般。圣灵是具有人格的神（徒 5：4；太 12：32，28：19）。圣灵

是三位一体神的第三位格，与圣父、圣子同等，拥有神的一切权柄、能力、属性。圣灵具有无限的，

知性、意志、感情的人格（林前 2：10-11；赛 40：13；林前 12：11；罗 15：30；诗 139：7-10；

太 12：31-32）。所以，我们不要使圣灵担忧（弗 4：30），也不要消灭圣灵的感动（帖前 5：19），

要常常顺从圣灵的感动与引导。

以下是从表现圣灵事工特性的多种物体中，举出水与火为例，而加以具体说明的。

第一.水

看一下，约 7:37-39。

“节期的末日，就是最大之日，耶稣站着高声说：“人若渴了，可以到我这里来喝！信我的人，

就如经上所说：‘从他腹中要流出活水的江河来。’”耶稣这话是指着信他之人要受（圣灵）说的。

那时还没有赐下圣灵来，因为耶稣尚未得着荣耀”。

在这里，圣灵被表现为水。我们知道，有活水流经的地方，总会变得洁净而丰饶。正如草木离

开水不能存活一样，人若没有永远活水的圣灵，就不能永生。圣灵能够使人重生(约 3:3-5)。也正

如，凡有水的地方总会洁净一般，圣灵能够洗净人的罪和心，使人成为圣洁。所以，圣灵才被称为

是圣洁的灵(罗 1:4)。若说圣灵的临在是活水江河，那么圣灵充满就是河水满溢(赛 35:6-7;珥 2;28;

徒 2:17)。圣经将圣灵充满，比喻为活水江河(约 7:37-39)，河水满溢(结 48:2)。



门徒训练

111

第二.火

(1)除灭

圣灵会像火焚烧净尽污秽的垃圾一般，烧尽我们一切污秽的罪。内住在我们里面的圣灵，每天

都会更新我们(多 3:5)，使我们成为圣洁(罗 15:15,帖后 2:13)。来 12:29 里记着说“我们的 神

乃是烈火” 。靠着我们自己无法戒除的，诸如撒谎成性，抽烟喝酒，动辄发怒，好色淫荡等恶习，

借着圣灵的力量，就可以像被火烧尽一般根除掉了。

(2)熔化

正如废铁经火熔化而能够造出崭新的汽车一般，曾经眼中冒火，像凶残的猛兽一般逼迫基督教

和教会的扫罗，领受了圣灵之后(徒 9:17)，就变成了鸽子一般驯良的保罗。圣灵就是如此，能够

熔掉我们污秽的罪性和心性。

(3)发热

炭火，天然气火，柴火，电火等，所有的火都会发热。同样，圣灵之火也会使人内心发热。例

如，被圣灵充满的，以利亚大发热心(王上 19:10)；约翰卫斯理一日里证道 5 次，并祷告求神差自

己到世界去；乔治怀腓特(GeorgeWhitefield)祷告说“主啊，求你使我成为火热的火焰”。炽热的

物质，会传播热量。

“我为你们起的愤恨，原是神那样的愤恨。因为我曾把你们许配一个丈夫，要把你们如同贞洁

的童女，献给基督”(林后 11：2)。

(4) 发光

圣灵作为明亮的真理，会照亮全世界。圣灵不仅会照出我们的罪，也会

像明灯一样照亮我们前方当行的路。圣灵会使人相信真理 (彼前 1:2, 帖后

2:12)，教训(罗 15:16, 来 10:15)并引导人走正路(约 16:13, 约壹 2:27, 罗

8:14)。

“只有 神藉着圣灵向我们显明了，因为圣灵参透万事，就是 神深奥

的事也参透了”(林前 2;10)；“你们都是光明之子，都是白昼之子；我们不

是属黑夜的，也不是属幽暗的”(帖前 5:5)。

活在黑暗世界里不知从哪里来要到哪里去的的人，领受了圣灵，就会明白真理，就会知道进天

国的道路。

(5) 动力的原因

产业能量的动力是火。树木，煤炭，石油等，燃烧时都会发出动能。汽车，火车等，若没有

动能就开动不了。同样，圣灵会赐下各样的恩赐(弥 3:8,林前 12:3:11)，使人为神作工，结出圣灵

的果子(加 5:22,23)。圣灵还会浇灌神的爱(罗 5:5)，为人带来安慰，喜乐，盼望(约 14:16-24, 罗

14:17)，并借着光照，恳求(罗 8:26-27)，使人活出得胜的生活。“我说的话，讲的道，不是用智

慧委婉的言语，乃是用圣灵和大能的明证”(林前 2:4)。圣灵会像火一般，能够为我们赐下动力，

使我们为神，为教会，为邻舍侍奉。

(6) 蔓延开



永生的道路

112

“但圣灵降临在你们身上，你们就必得着能力；并要在耶路撒冷、犹太全地和撒马利亚，直到

地极，作我的见证”(徒 1:8)。正如，小小的火苗四溅，能够使火势蔓延那样，临到保罗身上的圣

灵之火，很快就蔓延到了小亚细亚和欧洲。五旬节里临到聚集在马可楼里 120 位门徒身上的圣灵之

火，渐渐蔓延到了全犹大，撒马利亚，及至全地。 同样，临到我们身上的圣灵之火，也能够使我

们的民族福音化，并且圣灵这般火热的能力，也会将神的爱与福音，传遍全地，使众人将来得以复

活(罗 8:11)，从这地引向天国。

<提问> 你信耶稣之后，得到的圣灵恩赐都有哪些呢?

圣灵所赐的恩赐与职分

*恩赐的种类（20）个

林前 12：8-10

（9 个）

林前 12：28-29

（5 个）

罗 12：6-8

（4 个）

弗 4：11

（2 个）

1．智慧的言语 使徒 预言 使徒

2．知识的言语 先知 执事 先知

3．信心 教导的

4．医病 教师 劝化

5．行异能 行异能 施舍 牧师

6．预言 医病 治理 教师

7．辨别诸灵 帮助人的 怜悯人 传福音的

8．方言 治理人的

9．翻方言 方言

〈提问〉是谁赐下圣灵的恩赐，恩赐的目的是什么？

林前 12：7、11“圣灵显在各人身上，是叫人得益处。……这一切都是这位圣灵所运行，随己

意分给各人的。”

答：

〈提问〉你得着的圣灵恩赐是什么？得着之后，是否继续使其发展了呢？

参考●提前 4:14, 提后 1:6, 西 1:2

〈提问〉你认为，在耶稣基督里重生的神的儿女，活在世上的唯一理由是什么？

参考●约 15:2, 路 13:9, 雅 5:7

<提问>结出圣灵果子的目的和根源在哪里？

参考●太 21:34, 约 15:4 太 21：34



门徒训练

113

<提问>圣灵的果子与恩赐有何分别？

“你们各人要（ ），奉耶稣基督的名受洗，叫你们的罪得赦，就必须领受所赐的圣灵”（徒 2：

38）。“你们（ ）的时候，受了圣灵没有？”（徒 19：2）

〈提问〉现在，你是否承认自己是罪人，并信耶稣基督为自己的救主了呢？

〈提问〉圣灵临到人身上，会怎样呢？

徒 1：8“但圣灵降临在你们身上，你们就必得着（ ），并要在耶路撒冷、犹太全地，和撒

马利亚，直到地极，作我的见证。”

<提问>五旬节里，门徒们经历了什么事？

徒 2：1-4“五旬节到了，门徒都聚集在一起。忽然，从天上有响声下来，好像一阵大风吹过，

充满了他们所坐的屋子。又有舌头如火焰显现出来，分开落在他们各人头上。他们就都被圣灵充满，

按着圣灵所赐的口才，说起别国的话来”。

答：

<提问>彼得和约翰领受了耶稣赐下的圣灵之后，他们身上发生了什么事？

〈提问〉怎样才能得着圣灵呢？

徒 2：37、38“众人听见这话，觉得扎心，就对彼得和其余的使徒说：‘弟兄们，我们当怎样

行？’彼得说：‘你们各人要悔改，奉耶稣基督的名受洗，叫你们的罪得赦，就必领受所赐的圣灵。”

答：

〈提问〉圣灵是否内住在所有信的人心里呢？（林前 6：19）

罗 8：9“……人若没有基督的灵，就不是属基督的。”

圣灵的果子（加 5：22-23） 恩赐（林前 12：8-10）

关系 圣徒的人格与人性 圣徒的侍奉与事工

领受圣灵 无论是谁，借着信都可以领受 照着圣灵的旨意(林前 12:11)

期限 永久性 中途有可能失掉(林前 13:8-10)

模仿可能性 撒旦不能模仿 撒旦能够模仿(太 24:24,申 13:1-3)

敬虔 影响成熟 不代表成熟



永生的道路

114

4.圣经所说的三种人(图)

1）属血气的不信之人（林前 2：14）

是指还没有接受耶稣基督，没有永生的自然人，

自己作主人。

2）属肉体的基督徒（林前 3:1）

是指已经接待耶稣基督为救主而得救，有圣灵

内住，却没有尊主为主人，自己在掌管自己人生的

基督徒。这是属灵的婴孩，不能活出与基督正确相

交的生活。

3）属灵而被圣灵充满的基督徒（林前 2：15、16）

是指接受耶稣基督为自己的救主与生命之主的人。这样的人，否认自己，心中尊主为大，被圣

灵充满，一生都在接受主的掌管，常与主亲交，而活出与主同行的平安生活。

〈提问〉你是属于哪一种人呢？

要被圣灵充满（弗 5：18-21）

凡是承认耶稣基督为救主的，就已经得着圣灵了。神拣选了我们，并为我们赐下信心，使我们

接受耶稣基督为救主。每当我们犯罪时，圣灵就会感动我们而赐下悔改的心，帮助我们活出致力于

遵行神旨意的生活。我们接受耶稣基督为救主之后，圣灵就会永远内住在我们心中（太 28：20）。

圣灵是我们人生永远的同伴，生活的伴侣。

那么，圣灵与我们同在的理由是什么呢？那是因为，耶稣应许要赐下圣灵的缘故。耶稣照着约

14：16-17 中的应许为我们赐下了圣灵。但是，我们不能满足于圣灵内住，而要被圣灵充满。旧约

时代，出于特殊的目的，而只有特定的少数人才得到了圣灵充满（比撒列、摩西、约书亚、参孙等）。

但现在，照着耶稣赐下保惠师圣灵的应许，谁都有可能得着圣灵充满。若没有圣灵充满，就只能成

为软弱的信徒（属肉体的基督徒），而不能胜过罪。不妨，比较一下耶稣的门徒们在五旬节前后的

光景。信了耶稣而成为神儿女的我们，剩余的事就是要被圣灵充满。

<提问>所谓圣灵充满是什么呢?

若要被圣灵充满

根据圣经记载，没有渴慕，什么都不做的时候，不会有圣灵的膏抹。圣灵的膏抹，是在恳切祷

告，赞美神，讲道或听道，顺从，相信的时候，才临到的。

1）祷告时

◎悔改的祷告（徒 2：38，9：10-18）

◎恳求（路 11：9-13）

◎禁食（太 4：1-11；徒 13：1-3）



门徒训练

115

◎按手（徒 9：17，6：1-7）

◎彻夜祷告（徒 12：5，16：25-26）

◎为事工祷告（徒 4：23-31）

◎同心祷告（徒 1：14，2：1-13）

2）赞美的时候（徒 16：25-26）

3）听道并传道的时候（约 3：34，16：13-14；徒 2：37-47，10：44-48；路 1：57-59）

4）受差派、报福音、传喜讯的时候（约 20：21-23；徒 13：4；太 10：1；路 10：17-24）

5）忠诚顺从时（太 10：1；徒 5：17-32，21：4）

6）因信得着（加 3：14；弗 1：13、19）

主的命令—要被圣灵充满。

“不要醉酒，酒能使人放荡；乃要被圣灵充满”（弗 5：18）

主的应许—我们照着主的旨意祈求，主就应允。

“我们若照他的旨意求什么，他就听我们，这是我们向他所存坦然无惧的心。既然知道他听

我们一切所求的，就知道我们所求于他的，无不得着”（约壹 5：14-15）。

〈提问〉若不接受圣灵的支配，会发生什么事呢？

<提问>我们应存怎样的心，使用圣灵的恩赐呢?

“无论做什么，或说话、或行事，都要奉主耶稣的名，藉着他感谢父神”(西 3：17)

讨论及默想

1．领受了圣灵的人应注意的是什么？默想以下的经文。

林前 3：16-17

帖前 5：19



永生的道路

116

2．你是否已被圣灵充满？

应用与作业

认识到的

当感恩与

赞美的

需要调整的

当实践与

顺从的

需要祷告的

作

业

背诵经文 得救的确信—约壹 5：13；

约 5：24

读 经 旧约：出 1-10 章

新约：徒 20-28 章

祷 告 求主赐给我有确信的信心吧！

阅读与其它



门徒训练

117

第十三课
有确据的信仰生活

本 文 约 1：1-18 背诵经文 ●得救的确信—约壹 5：13、

约 5：24

作

业

检

查

检查标记 完成=О 一部分=Δ 未做=Х

读 经

背 诵

读书报告

及其它

复习问题 1．圣灵在你里面作的是什么工？

2．圣灵充满是什么？怎样才能得到？

学习目的 1．通过圣经有了确据的信心。

2．明确地认识得救者罪和赦免的问题，过有确据的信仰

生活。

引人思考的喻道故事

沃尔夫．查夫曼在上大学的时候，曾经参加慕迪先生主持的聚会。那天他见证的也是关于得

救的问题。聚会结束后，沃尔夫．查夫曼来找慕迪先生，对他说：“我没有得救的确据。” 慕迪问

他说：“你相信耶稣基督吗？”然后叫他读约翰福音 5：24“我实实在在地告诉你们，那听我话，

又信差我来者的，就有永生，不至于定罪，是已经出死入生了。”读完，他问查夫曼：“你信不信？”

他说：“相信”。“那么，你得到永生了吗？”他回答：“这个嘛？”“……又信差我来者的，就有永

生……”“你信吗？” 慕迪又问。“我不是说了几次我信吗？”“你得到永生了吗？” 慕迪再问。

“我不知道”。那个大学生这样回答。

这时，慕迪大声喊道：“你是谁，竟敢轻视神？神说信的人有永生，就有永生。”查夫曼被这

喊声吓了一跳，问：“那就是说我有永生了？” 慕迪说：“神说有就有。”查夫曼这才认识到自己一

直没有信神的话。此后，他上了神学。在慕迪年老不再担任牧师的时候，他当上了那个教会的牧师。

一．得救的确信

信了耶稣得着永生之后，重要的是要确信自己已经有了永生，并要在不动摇的信心中，明白

永生已经在自己心中，确信神是自己的神，耶稣是自己的主，每天都要活出有确信的信仰生活。手

里拿着宝物，而不能确信手里所拿的就是宝物，就会失去宝物的价值了。订了婚却一直怀疑对方会

不会和自己结婚的话，订婚就没有任何意义了。结婚后在一起生活，却仍怀疑对方能不能成为自己

的终生伴侣，那么结婚又有什么意义呢。所以，确信神成了我的父，耶稣成了我的主，确信已经得

着了永生，是非常重要的。林后 13：5 里记着说“你们总要自己省察有信心没有，也要自己试验。

岂不知你们若不是可弃绝的，就有耶稣基督在你们心里吗？”

信徒若没有得救的确信，得救了也不能得享真正的平安和喜乐，实际上也不能履行基督徒的责

任。

我们如何知道自己已经得救的事实呢?

1.借着圣经（约壹 5：13）



永生的道路

118

〈提问〉承认耶稣基督为救主的人，确信得救的根据在哪里呢？

2.借着圣灵的凭据（罗 8：16）

圣灵的凭据，包括内在与外在的凭据。我们知道，眼睛是看不到风的。但是，当风吹过树叶

的时候，我们就知道有风。无线电波，也是我们得肉眼所不能见到的。但是，无线电波通过天线，

传输到电视上而出现电视画面的时候，我们就能知道有无线电波。同样，圣灵是个灵，是肉眼所不

能看到的。但是，当具有人格的圣灵降临的时候，我们就能知道，也能感受到圣灵的临在。圣灵是

超越时空的神。所以，我们信耶稣的时候，圣灵就会像电光火石一样临到我们心中。

1)圣灵的内在凭据

罗 8：15-16“你们所受的不是奴仆的心，仍旧害怕；所受的乃是儿子的心，因此我们呼叫‘阿

爸！父！’圣灵与我们的心同证我们是神的儿女。”

加 4：6“你们既为儿子，神就差他儿子的灵，进入你们的心，呼叫：‘阿爸！父！’”

弗 1：13-14“你们既听见真理的道，就是那叫你们得救的福音，也信了基督，既然信他，就

受了所应许的圣灵为印记；这圣灵是我们得基业的凭据，直等到神之民被赎，使他的荣耀得着称

赞。”

2)圣灵的外在凭据

内住在我们心里的圣灵，会使我们承认耶稣是主，改变我们过去的追求和品性，使我们效法

主，并带来生活上的变化。耶稣说“凭着他们的果子，就可以认出他们来”（太 7：16）。这就是

在我们心灵当中，确证有圣灵内住的，圣灵的外在凭据。

二、得到的救恩是否还会再失掉呢？

凭信心在基督里得救的人，绝对不至于灭亡。因为，信就得救，得救便有永生。

找出以下的金句，一边回答，一边来坚固得救的确信。

〈提问〉信的人将会怎么样呢？

约 3：16“叫一切信他的，不至灭亡，反得（ ）”。

〈提问〉在基督里之人的生命，有谁能夺走吗？

约 10：28“我又赐给他们永生，他们永不灭亡，谁也不能从我手里把他们（ ）”。

〈提问〉谁在护卫得救之人呢？

约 17：12“（ ）与他们同在的时候，因你所赐给我的名保守了他们，我也护卫了他们；其

中除了那灭亡之子，没有一个灭亡的，好叫经上的话得应验”。

提后 1：12“为这缘故，我也受这些苦难，然而我不以为耻。因为知道我所信的是谁，也深信



门徒训练

119

他能保全我所交付他的（注：或作“他所交托我的”），直到那日”。

〈提问〉得救的人能与神的爱隔绝吗？

罗 8：38-39“因为我深信无论是死、是生、是天使、是掌权的、是有能的、是现在的事、是

将来的事、是高处的、是低处的、是别的受造之物，都不能叫我们与（ ）隔绝；这爱是在我

们的主基督耶稣里的。”

〈提问〉神会怎样恩待得救之人呢？

罗 8：30“预先所定下的人又召他们来；所召来的人，又称他们为义；所称为义的人，又叫他

们（ ）”。

〈提问〉很多人在信仰生活中没有确信，原因是什么？读过提后书 3：13-15 之后，想
一想。

1）读第 13 节之后，思想一下，为何会劝勉要心存确信呢？

2）得着确信的道路只有一条，那是什么呢？

3）得着确实的信心，至少需要有三样。不妨思想一下，其中的缘由。

4）你认为自己缺乏确信的理由，是因为缺少以上哪一样呢？

<提问>读过提后 4：7-8 之后，说一说保罗在死亡面前所存的确信是什么。

答：保罗所存的是，对天国和赏赐（ ）的确信。

三、有得救确信之人的祝福是什么呢？

基督徒有了得救的确信，生活中就会有生气、喜乐、平安和热心。祝愿借着默想下列金句，

能够为得救的你带来惊异的恩典。

1）弗 3：12“我们因（ ）耶稣，就在他里面放胆无惧，笃信不疑地来到神面前”。

2）约 14：27“我留下平安给你们，我将我的（ ）赐给你们；我所赐的，不像世人所赐的；你

们心里不要忧愁，也不要胆怯”。

3）约 15：11“这些事我已经对你们说了，是要叫我的（ ），存在你们心里，并叫你们的喜乐

可以满足”。

4）来 4：16“所以我们只管坦然无惧地，来到施恩的（ ），为要得怜恤，蒙恩惠，作随时的



永生的道路

120

帮助”。

四、基督徒罪得赦免的恩典

我们信了耶稣之后，本应该活出圣洁的生活，但却会时常犯下知道或不知道的罪。即 基督徒

也会犯罪，而不是说信了耶稣之后，一下就会变成像天使一样完全圣洁的人。神只是因为看到我们

信耶稣的信心，而算我们为义而已。我们的品性和行为，需要改正的还有很多。所谓基督徒的生活，

可以说就是从罪中逐渐得享自由的过程。

1)基督徒的罪与得救问题

〈提问〉来 10：12，是怎样说明耶稣基督的牺牲呢？

“但基督献了一次永远的赎罪祭，就在 神的右边坐下了”。

2)得救之人的罪与罪的结果

对于得救的确信存在错误想法的有两种人：即， 一种人将得救的确信基于自己的心绪上，一

旦犯了罪就怀疑自己没有得救；另一种人则认为自己所有的罪（包括将来的罪）都已经解决了，所

以犯了罪仍旧心安理得，而对罪毫无顾忌。这些都是起因于错误的得救观。神的爱，是拯救我们最

宝贵的动机。但是，神也会毫不留情地管教那些走在路旁的基督徒（来 12：5-8）。基督徒顺从的

动机，不应该是出于害怕神的管教。因为，这种顺从不会长久，信心也会变得稀里糊涂的。罪能够

蒙蔽基督徒的眼睛，使人不能发现神在生活中向他们所存的旨意。因此，寻求神旨意的基督徒，当

要抵挡罪。另外，基督徒必在基督台前，要按各人所行的接受审判（林后 5：10）。所以，犯罪就

会失去基督台前的赏赐。这样的事实也会抑制人犯罪。

<提问>那么，犯了罪当要怎样做呢?

<提问〉罪在神与我们之间，会带来什么问题呢？

〈提问〉借着 约 3：20-21 可知，罪若没有解决，人与人之间的关系会出现什么问题？

“凡作恶的便恨光，并不来就光，恐怕他的行为受责备；但行真理的必来就光，要显明他所行

的是靠 神而行”（约 3:20-21）。

答：

3)犯罪会给我们带来什么不良结果呢？

（1）在灵里与神疏远，祷告受阻碍；

赛 1：15：“你们举手祷告，我必（ ）；就是你们多多的祷告，我也（ ）。你们的手

都满了杀人的血”。



门徒训练

121

（2）心里不安，良心痛苦；

诗 32：2-3：“凡心里没有诡诈，耶和华不算为有罪的，这人是有福的。我闭口不认罪的时候，

因（ ）而骨头枯干。”

（3）肉体和精神亏损；

箴 14：30：“心中安静，是肉体的生命；嫉妒是骨中的（ ）”。

罪就像毒气一样，会破坏人的灵魂、精神和肉体。“他们的毒气好像蛇的毒气，他们好像塞耳

的聋虺”（诗 58：4）。

（4）有报应；

举个例子，杀人犯被警察抓住后，虽然悔改能得到神的赦免，却不能令被杀的人复生，也不

能从杀人罪的刑罚中得救。

罗 1：27“男人也是如此，弃了女人顺性的用处，欲火攻心，彼此贪恋，男和男行可羞耻的事，

就在自己身上受这妄为当得的（ ）。”

（5）绊倒别人；

我们犯罪，不但不能向非信者见证耶稣，反而会使不信之人的心更加刚硬，助长他们不信福

音，导致他们进入地狱。因此，我们犯罪就等于是犯了双重罪。

太 23：15“你们这假冒为善的文士和法利赛人有祸了！因为你们走遍洋海陆地，勾引一个人

入教；既入了教，却使他作（ ），比你们还加倍。”

（6）积攒在天上的奖赏会减少
约贰 8“你们要小心，不要失去你们所作的工，乃要得着（ ）的赏赐”。

4)解决罪的方法

〈提问〉神作为我们的主，我们的父，我们犯罪时会怎样对待我们呢？

诗 86：5“主啊！你本为良善，乐意饶恕人，有丰盛的慈爱，赐给凡求告你的人。”

答：

〈提问〉神为犯罪的基督徒，所预备的对策是什么呢？

约壹 2：1-2：“我小子们哪，我将这些话写给你们，是要叫你们不犯罪。若有人犯罪，在父

那里我们有一位中保，就是那义者耶稣基督。他为我们的罪作了挽回祭，不是单为我们的罪，也是

为普天下人的罪”。

答：

约壹 1：9：“我们若认自己的罪， 神是信实的，是公义的，必要赦免我们的罪，洗净我们

一切的不义”。

答：

〈提问〉对于罪，我们应当存怎样的态度呢？



永生的道路

122

〈提问〉神对认罪悔改之人的应许是什么呢？

诗 34：18：“耶和华靠近伤心的人，拯救灵性痛悔的人”。

答：

诗 51：17：“神所要的祭，就是忧伤的灵。神啊，忧伤痛悔的心，你必不轻看”。

答：

〈提问〉我们往往已经认了罪，却仍旧会感到有罪意识。但是，神对于我们所认的罪，
所持的态度是什么呢？

来 10：17：“以后就说：“我不再记念他们的罪愆和他们的过犯。”

答：

五、真正的悔改

〈提问〉我们在认罪的同时，还要作什么？

箴 28：13“遮掩自己罪过的，必不亨通；承认（ ）罪过的，必蒙怜恤。”

答：

〈提问〉启 3：2-3，教训我们的是什么呢？

启 3:2-3：“你要警醒！坚固那剩下将要衰微的（注：“衰微”原文作“死”），因我见你的

行为，在我 神面前，没有一样是完全的。所以要回想你是怎样领受，怎样听见的，又要遵守，并

要悔改。若不警醒，我必临到你那里，如同（ ）。我几时临到，你也决不能知道”。

答：

〈提问〉约 8：2-11 里记录了，耶稣在文士和法利赛人面前赦免了行淫时被抓的妇人
的故事。耶稣赦免了该妇人之后，是怎样嘱咐她的呢？

约 8:11：“耶稣说：“我也不定你的罪，去吧！从此不要（ ）了。”

<提问>我们既然得到了神的赦免，对他人的态度应有怎样的变化呢?

“并要以恩慈相待，存怜悯的心，彼此（ ），正如 神在基督里饶恕了你们一样”(弗 4:32)。

六、和好与饶恕

我们因信仰上的不成熟，而时常会犯罪。不成熟本身不是罪。但若是停留在不成熟的信仰中，

就无法脱离罪。另外，我们的不成熟，也不能成为犯罪的理由。

<提问> 我们为了防备因不成熟而犯罪，当要怎样行呢?（彼后 3：17-18）

答：



门徒训练

123

〈提问〉在约 4：50 中，大臣确信自己的儿子得到恢复的根据是什么？

1)神在对我们的救赎上，乃是信实的主。

罗 8：30：“预先所定下的人又召他们来，所召来的人，又称他们为义，所称为义的人，又叫

他们得荣耀。”

腓 1：6“我深信那在你们心里动了善工的，必成全这工，直到耶稣基督的日子。”

2)当救赎完成得以成就时，我们无论面对怎样的苦难，也能够作为属神的人而夸胜（罗 8：37-39）。

罗 8：37-39“然而我靠着爱我们的主，在这一切的事上已经得胜有余了。因为我深信无论是

生、是死、是天使、是掌权的、是有能的、是现在的事、是将来的事、是高处的、是低处的、是别

的受造之物，都不能叫我与神的爱隔绝；这爱是在我们的主基督耶稣里的”。

■不要依靠感情或那些神秘的体验或变化！
我们得救的信心，是基于神以及作为神话语的圣经，而不是基于我们自己的感受、感情，或

神秘而恍惚的宗教体验。基督徒是靠着相信神以及神的话语这样的信心而活的。当然，我们有了很

强的得救确信时，便会有从罪中得着释放的感觉，以及成为神儿女的喜乐。但是，即使没有这种感

觉，我们也不必担心。下列图画更清楚地说明了，事实（神和神的话语）、信心（我们信赖神和神

的话语）、感情（信心和顺从的结果）三者之间的关系（约 14：21）。我们知道，火车头有没有客

车厢都能行驶。但是，若要借着客车厢来带动火车头，却是愚蠢的事。同样，基督徒的信心不能基

于自己的感觉、感情或看得见的神秘体验，而要基于相信信实的神和以及神的话语。

■有助于得救确信的例子

出 11-13 章里记录到，以色列百姓出埃及前夕，神决定向心地刚硬而傲慢的法老以及埃及全

地降灾，要除灭埃及的所有长子及一切头生的牲畜。然而，以色列百姓只要听从摩西的吩咐，就可

以免受灾殃。“于是摩西召了以色列的众长老来，对他们说：‘你们要按着家口取出羊羔，把这逾

越节的羊羔宰了。拿一把牛膝草，蘸盆里的血，打在门楣和左右的门框上。你们谁也不可出自己的

房门，直到早晨。因为耶和华要巡行击杀埃及人，他看见血在门楣上和左右的门框上，就必越过那

门，不容灭命的进你们的房屋，击杀你们”（出 12：21-23）。

这羊羔的血，是预表从灾难，就是从死亡中拯救我们的耶稣基督的宝血（林前 5：7）。所有以

色列百姓通过摩西而知道了，躲避那可怕的死亡灾难的方法，就是得救的方法。之后，他们各自用

羊血抹在门楣和左右的门框上。王家也好，李家也好，所有以色列百姓都照着摩西的吩咐做了。只

是姓李的还是不放心，整宿看着睡在自己身边的大儿子，惟恐灾殃临到，而在忐忑不安中熬了一夜。

相反，前院姓王的照着摩西的吩咐做了之后，就坚信信实的神会守约，所以从黄昏开始一直安睡到

天亮。

灾难之夜终于过去了。早晨起来，王家和李家发生了什么事呢？照着神的应许，王家和李家

的长子都活下来了。因为，那天晚上神照着应许，凡是看见羊血抹在门楣和左右门框上的，就直接

越过去了。神的拯救，并不会因着人的确信程度、感情、感觉，而有所改变的。

如今，神的拯救同样不会基于我们的确信程度，也不会看我们的感情和感觉，而是基于我们

的灵魂是否涂抹了耶稣基督的血，就是看我们是否接受了耶稣基督为救主（约 1：12）。我们像姓

王的那位，坚信主的应许，信靠信实的主而快快乐乐地生活，比什么都强。所以，我们应求更大的

信心。

七、关乎得救（永生）确信的问题



永生的道路

124

〈提问〉我们的得救（永生），为什么是绝对安全的呢？

〈提问〉我们的得救（永生），是绝对永远不变吗？

简明的基督教用语解释

方言

方言一般是指各个国家的语言。但是圣经里的方言是指灵里的方言，是把灵里的秘密告诉神的

属灵语言。因此，没有翻方言的，方言就听不懂。

方言一般是在祷告中不知不觉地降临的圣灵恩赐。方言是不受自己的意志支配而持续发出奇

怪的声音。

由于方言是自己的灵与神的对话，别人听不懂；所以说方言的人在独自祷告的时候，使用为

好。不要在别人面前大声说别人听不懂的方言。说方言要有节制，这不是说要禁止说方言。方言是

神赐给我们的一种恩赐，是为了方便我们与神相交。

无论是谁，都要切慕这个恩赐。得方言后，要智慧地使用它。如果要在教会里公开说方言，

最好立一位有翻方言恩赐的人同工。

讨论及默想

1．你有得救的确信吗？

2．你认为在神面前有没有要悔改的罪？

1）那是什么罪？

2）悔改。

3）为了不再犯同样的罪，下决心改变自己的行为，并实践。

4）现在，你确信神完全地赦免了你的罪吗？若是确信的话，请献上感恩和献身的

祷告。



门徒训练

125

应用与作业

认识到的

当感恩与

赞美的

需要调整的

当实践与

顺从的

需要祷告的

作

业

背诵经文

圣经是神的话语—彼后 1：20-21

透过圣经相信救恩，并得以完全

—提后 3：15-17

读 经 旧约：出 11-20 章

新约：太 6-15 章

祷 告 请帮助我正确认识并喜爱圣经

阅读与其它



永生的道路

126

第十四课
圣经是什么书

本 文 约 1：1-18 背诵经文
●圣经是神的话—彼后 1:20-21

●藉着神的话得救，得以完全

—提后 3:15-17

作

业

检

查

检查标记 完成=О 一部分=Δ 未做=Х

读 经

背 诵

读书报告

及其它

复习问题 1．得救的确信是什么？

2．信的人犯罪有什么结果？

学习目的 1．认识圣经的目的和基本主题。

2．透过圣经与神同行和相交。

引人思考的喻道故事

有两位军官乘坐火车旅行。其中的一位是叫英格索尔(Ingersol)的上校，而另一位是叫卢·华

莱士(Lew Wallace)的将军。两人在车上闲聊，言及的是亵渎耶稣的话题。英格索尔上校说到“你

听说过耶稣吗？那些信耶稣的人们，竟然胡说他是神的儿子，神什么的。我们若是将耶稣塑造成为

恋爱达人，编写一部言情小说会怎样呢?那样岂不会赚很多钱吗?”对此，卢·华莱士将军回应到，

“是啊，真是个不错的主意！那样一定会成为一本畅销的小说...” 。后来，他们各自都退役了。

卢.华莱士退役之后，尝试着做了很多事，却一直没有找到称心的事可做。有一天，他忽然想起在

火车上与英格索尔上校谈起的，编写一本关乎耶稣的言情小说若是畅销便会赚很多钱的事。于是，

卢.华莱士开始读起了圣经。他还到圣地实地考察，收集了大量的小说素材。但是，随着他所读的

圣经与收集的素材越来越多，他的内心却开始发生了很大的变化。终于，他完成了自己所期待的小

说原稿。只是，他所完成的小说与当初计划的小说截然不同。卢.华莱士完成了小说的最后一章，

竟然情不自禁地从椅子上下来屈膝跪下，道出了自己的信仰告白，“主啊，你实实在在是基督，是

永生神的儿子！”

这本小说的名字就是<宾虚>(Ben Hur)。圣经话语就是神的话语。当接触到神的话语时，就会

经历到神的大能。

通过圣经话语而有的与神交通

成功的信仰生活，在于持续保持与神良好的交通。我们虽然在基督里已经成为了神的儿女，但

成为神的儿女同与神相交，却完全是两回事。我们经常可以看到父母与子女在家庭生活中不和的情

况。我们通常将每天与神见面交通的生活，称之为是敬虔。我们若是养成，每天都定时赞美、读经、

祷告的习惯，就会像树枝充分得到养分的供应而叶繁枝茂并结出果子一般，能够得享神的供应和祝

福。每日若没有与神的深交，就不能为神的荣耀作更大的事。人格的交往，要持续保持温和而自然

的交往，才能品味到其中的甜美与喜乐。神与我们之间也应有这般甜美的滋味。

1．圣经是神的话语

1）圣经记录的是神的启示

圣经的旧约与新约，都是人被神的圣灵感动而记录下来的，唯一关乎神的记录。因此，圣经

就是正确无误的真理，是永远完全的神的话语。



门徒训练

127

(1)圣经是神所默示的，人被圣灵感动而说出的话语（林前 2：13）。

提后 3：16：“圣经都是（ ）的，于教训、督责、使人归正、教导人学义，都是有益的。”

(2) 因为神借着圣经说话，所以圣经就是神的道。

帖前 2：13：“为此，我们也不住地感谢神，因你们听见我们所传神的道，就领受了；不以为

是人的道，乃以为是（ ）。这道实在是神的，并且运行在你们信主的人心中。”

(3) 因为圣经是神为了我们而吩咐记录下来的，所以是神的道。

罗 15：4“从前所写的圣经都是为教训我们（ ），叫我们因圣经所生的忍耐和安慰可以得

着盼望。”

(4) 除了圣经之外，就再没有别的神的话。

启 22：18-19：“我向一切听见（ ）上预言的作见证，若有人在这预言上加添什么，神必

将写在这书上的灾祸加在他身上；这书上的预言，若有人删去什么，神必从这书上所写的生命树和

圣城，删去他的分。”

(5) 圣经是没有错误，永远不变的，真理之道。

太 24：35：“天地要废去，（ ）却不能废去。”

2)圣经的形成和内容

圣经是被神的圣灵感动的 40 多位不同阶层的人，历经 1，500 年左右的时间记录下来的。圣

经记录于亚洲、非洲、欧洲等三大洲。旧约除了一部分是用亚兰文记录下来的之外，大部分都是用

希伯来语记录下来的，而新约是用希腊文记录下来的。尽管如此，圣经仍旧是真理的圣灵亲自聚集

并保存下来的真理。“你们要查考宣读耶和华的书，这都无一缺少，无一没有伴偶；因为我的口已

经吩咐，他的灵将它们聚集”（赛 34：16）。令人感到震惊的事实就是，他们所记录下来的圣经都

准确地统一成为同一个内容。圣经的作者当中，有君王、王子、诗人、哲学家、先知、政治人士，

并且时代与历史背景也都各不相同，却都是以耶稣基督为主题而贯穿始终的。因为，所有圣经都是

神所默示的，是人被圣灵感动而记录下来的（提后 3：16）。圣经全书分为 66 卷，而圣经从始至终

的一贯主题都是拯救，其中心也都是耶稣基督。

2、圣经的内容

1）圣经的中心内容是“神拯救人类”

因此，若用一句话概括圣经的话，就是救赎人类。圣经是由神无限的慈爱，堕落为罪人的人类

不断地悖逆，以及神为了将人类从罪中拯救出来而差到世上的神的独生爱子耶稣基督的受死，复活，

以及再来等内容，所组成的。

约 5:39：“你们查考（ ），因你们以为内中有永生；给我作见证的就是这经”。

2）圣经大致可分为旧约和新约两大部分



永生的道路

128

耶稣基督降世之前记录下来的旧约 39 卷，记录的是从创造天地到耶稣诞生为止的内容，而从

耶稣诞生之后记录下来的新约 27 卷，记录的是耶稣的诞生、受死、复活、升天，以及耶稣基督再

临等内容。

3)旧约可划分为，律法书、历史书、诗歌书、先知书等。

律法书 5 卷记录的是，从创造天地开始到赐给以色列百姓律法为止的过程；历史书 12 卷记录

的是，神对以色列民族的引导与作为；诗歌 5 卷表现的是与神之间的关系；先知书 17 卷记录的是

先知或预言者们的行迹。

4) 新约可划分为福音书、历史书、书信、预言书等。

四卷福音书记录的是耶稣的生平；一卷历史书记录的是初期基督教信仰的历史（面貌）；二十

一卷书信记录的是使徒们寄出的信件；一卷预言书记录的是耶稣基督再临时审判的情景。这样，圣

经是由旧约和新约所组成，合在一起共有 66 卷。

诗 119:105：“你的话是我脚前的灯，是我路上的光”。

“你们查考圣经，因你们以为内中有永生；

给我作见证的就是这经。”(约 5：39)

旧约（39 卷） 中 心 新约（27 卷）

律法书（5卷） 福音书（4卷）

历史书（12 卷） 历史书（1卷）

诗歌书（5卷） 书信篇（21 卷）

先知书（17 卷） 预言书（1卷）

3．圣经的目的

神的话，不同于我们人的话。所谓人的话，就像他们说话的气息一样软弱。但是，神的话却是

绝对不会落空，发言就一定成就，说话就必会照着行。

赛 55：11“我口所出的话，也必如此，决不徒然返回，却要（ ），在我发他去成

就的事上必然亨通。”

1）圣经是神亲自向人启示的话语

神通过圣经，在介绍自己。我们通过圣经能够认识到，神是怎

样的一位，以及神所行的事。神庄严的启示，从创造开始一直展开

到完成，能够感动我们去敬拜他。我们敬拜神之前，要认识他是谁。

基督徒不是敬拜“未识之神”（徒 17：23）的人。圣经告诉了我们

神是谁。当我们通过圣经，看到神的伟大，神的荣耀与恩典时，就

会在神面前屈膝，就会用我们的口，心灵，生活的全部，献上诚实

的敬拜，就会在实际生活中完全与神同行。



门徒训练

129

何 6：3：“我们务要认识耶和华，竭力追求（ ）他。他出现确如晨光，他必临到我们像甘

雨，像滋润田地的春雨”。

约 4:23：“时候将到，如今就是了。那真正拜父的，要用心灵和诚实拜他，因为父要这样的人

拜他”。

诗 138：1-2：“我要一心（ ）你，在诸神面前歌颂你！我要向你的圣殿下拜，为你的慈爱

和诚实称赞你的名；因你使你的话显为大，过于你所应许的”。

2)圣经是神成就救赎的大能

神为我们赐下圣经的主要目的是“使你因信基督耶稣有得救的智慧”（提后 3：15）。我们在

圣经里，能够遇见一位救主，能够听到，叫一切信他的不至灭亡，反得永生（得救）的福音（罗 1：

16；林前 1：18-21）。因此，圣经讲的是耶稣（约 5：39-40），指明的是来到神面前的道路，敦促

的是要信靠耶稣。圣经能使人生发得救的信心（罗 10：17），能使人得救（约 20：31），能使人心

存得救的确信（约 3：36，5：24；约壹 5：13）。

约 20：31：“但记这些事，要叫你们信耶稣是基督，是 神的儿子，并且叫你们信了他，就可

以因他的名得生命”。

3)圣经是属灵的食物

如果没有神话语持续的供给，我们的生命就不可能长进。（太 4：4；耶 15：16；伯 23：12）

人若不吃食物，就无法存活。同样，我们若不吃属灵的食物，即神的话语，我们的属灵生命就会枯

萎。因此，约伯看重神口中的言语，过于每日需用的饮食（伯 23：12）。彼得提醒我们，基督徒该

怎样生活和成长。（彼后 1：5-7，3：18）基督徒的生命成长像自行车行驶的道理，如果自行车不

行驶，就要倾倒；如果我们不成长，灵魂就要生病跌倒。

太 4：4“耶稣却回答说：‘经上记着说：人活着，不是单靠食物，乃是靠神口里所出的一切话。’”

(彼前 2：2)

彼前 2：2：“就要爱慕那纯净的灵奶，像才生的婴孩爱慕奶一样，叫你们因此渐长，以致得

救”。

耶 15:16：“耶和华万军之 神啊，我得着你的言语，就当食物吃了，你的（ ）是我心中

的欢喜快乐，因我是称为你名下的人”。

4）圣经是关于信仰和生活唯一正确无误的法则

圣经是照亮我们的镜子，是我们生活的标准，是神儿女的生活指南，是一生当遵守的命令。

诗 119：105“你的话是我脚前的（ ），是我路上的（ ）。”

提后 3：16-17：“圣经都是 神所默示的，于教训、督责、（ ）、教导人学义都是有益的，

叫属 神的人（ ），预备行各样的（ ）”。

归根结底，如果没有圣经，我们就无法成长为神儿女的样子。神借圣经启示他自己的应许和

救法，供应灵粮，赐下诫命。对此我们作为神的儿女，应该用敬拜、信心、成长、顺从来响应神。

4.活在神话语当中的生活

约 8:31：“耶稣对信他的犹太人说：“你们若常常遵守我的道，就真是我的门徒。你们必晓

得真理，（真理）必叫你们得以自由”。

西 3:16：“当用各样的智慧，把基督的（道理）丰丰富富地存在心里，用诗章、颂词、灵歌，

彼此教导，互相劝戒，心被恩感，歌颂 神”。

神为我们赐下圣经的目的，不是只为了让我们增加圣经知识。神为我们赐下圣经，是为了赐给

我们永生，改变我们的生活，使我们不仅自身能够得享真自由与平安，而且还要见证基督。圣经里

充满了天上属灵的财宝。但是，若不能将神的话语应用在自己的生活中，若不能借着神的话语使自



永生的道路

130

己得救，若不能使自己成长并改变的话，圣经对我们而言，也就没有任何意义了。正如，为一个饥

饿的人摆上一桌丰富的饭菜，但对方若是不吃的话，就会依然饥饿是一样的道理。认识神的话语，

与将神的话语变成自己活泼的话语，是截然不同的。知道吃饭会饱足，与实际吃饭是不同的。

若要将神的话语存在心里，关键就在于在自己全部的生活中，能够实际应用神的话语。

1)要听神的话语

（1）信道是从听道来的

罗 10：17：“可见信道是从（ ）来的，听道是从（ ）来的。”

（2）神命令我们听神的话语

启 2：7：“圣灵向众教会所说的话，凡有耳的，就应当（ ）。得胜的，我必将神乐园中生

命树的果子赐给他吃”。

〈提问〉耶稣是如何评价听他讲道的人呢？（路 10：38-42）

路 10：39、42：“她有一妹子，名叫马利亚，在耶稣脚前坐着听他的（ ）…但是不可少的

只有一件；马利亚已经选择那上好的福分，是不能夺去的”。

〈提问〉听道之人的态度应如何？

撒上 3：10：“耶和华又来站着，像前三次呼唤说：‘撒母耳啊！撒母耳啊！’撒母耳回答说：

‘请说仆人（ ）！’”

路 19：48：“但寻不出法子来，因为百姓都（ ）他”。

2)要读神的话语

启 1:3：“（ ）这书上预言的，和那些听见又遵守其中所记载的，都是有福的，因为日期近

了”。

读圣经，就像人体每日需要饮食一样，乃是我们属灵生活不可缺少的。没有神的话语，就不

能活出基督徒的生活。

读圣经的时候

（1）读圣经之前要先祷告，并要依靠圣灵（诗 119：18；约 14：26）。

约 16：13：“只等真理的圣灵来了，他要（ ）你们明白一切的真理；因为他不是凭自己

说的，乃是把他所听见的都说出来。”

(2)平生里每日都要读圣经

申 17：19：“存在他那里，要平生（ ），好学习经纬耶和华他的神，谨守遵行这律法书上

的一切言语和这些律例。”



门徒训练

131

〈提问〉保罗是怎样劝勉提摩太的呢？

提前 4：13：“你要以（ ）、劝勉、教导为念，直等到我来”。

〈提问〉尼希米诵读神的律法书，讲明其中的意思时，为百姓们带来了怎样的结果呢？
(尼 8：8-9、12,尼 9：31)

尼 8:8-9：“他们清清楚楚地念 神的律法书，讲明意思，使百姓（ ）所念的。省长尼希米

和作祭司的文士以斯拉，并教训百姓的利未人，对众民说：“今日是耶和华你们 神的圣日，不要

悲哀哭泣。”这是因为众民听见律法书上的话都哭了”。

尼 8:12：“众民都去吃喝，也分给人，大大快乐，因为他们（ ）所教训他们的话”。

答：

3)要学习神的话语

〈提问〉学习圣经的方法是什么？（箴 1：28-2：5）

箴 2:4-5：“寻找它，如寻找（ ）；搜求它，如搜求隐藏的珍宝，你就明白敬畏耶和华，

得以认识 神”。
徒 17：11：“这地方的人贤于帖撒罗尼迦的人，甘心领受这道，天天查考圣经，要晓得这道

是与不是。”

答：

〈提问〉学习圣经的目标是什么？

弗 4：15：“惟用爱心说诚实话，凡事（ ），连于元首基督。”

提后 2：15：“你当竭力在神面前得蒙喜悦，作无愧的工人，按着正意（ ）真理的道。”

答：

〈提问〉以斯拉作出了怎样的榜样？

拉 7：10：“以斯拉定志遵行耶和华的律法，又将律例典章教训以色列人。”

答：

“但无论何人遵行这诫命，又教训人遵行，他在天国里要称为大的”（太 5：19）。

4)要背诵神的话语

诗篇 37:31：“神的律法在他（ ），他的脚总不滑跌” 。

〈提问 8〉请用自己的话说一说神希望我们怎样对待他的话语呢？

申 11：18：“你们要将我这话存在（ ）内，留在（ ）中，系在手上为（ ）号，戴在（ ）

为经文”。

箴 7：3：“系在你（ ）上，刻在你（ ）上”。

<提问> 太 4:4,7,10 中，耶稣是怎样胜过撒旦的呢?



永生的道路

132

答：

●注意一下，太 4:4,7,10 中的‘经上记着说’，再读。

<提问>你要效法耶稣，想用怎样的方法应用于自己的生活中呢?

--------------------------------------------------------------------

诗 119：11：“我将你的话藏在心里，免得我得罪你。”

彼前 3：15：“只要心里尊主基督为圣。有人问你们心中盼望的缘由，就要常作准备，以温柔、

敬畏的心回答各人”。

诗 37：31：“神的律法在他心里，他的脚总不滑跌。”

申 6：6：“我今日所吩咐你的话，都要记在心上。”

箴 7：1-3：“我儿，你要遵守我的言语，将我的命令存记在心；遵守我的命令，就得存活；

保守我的法则，好像保守眼中的瞳人。系在你指头上，刻在你心版上。”

对于圣经，聆听可记住 5-10%；阅读可记住 30%；学习可记住 50%；背诵可记住 100%。当神的

话语充满我们的意识当中时，神的话语就会实际性地开始改变我们的整个意识结构（形态）。

5)要默想神的话语

〈提问〉有福之人昼夜都做什么？其结果是什么呢？（诗 1：1-6）

诗 1：2-3：“惟喜爱耶和华的律法，昼夜（ ），这人便为有福。他要像一棵树栽在溪水旁，

按时候结果子，叶子也不枯干。凡他所作的尽都顺利。”

〈提问〉神对默想神话语之人的应许是什么呢？

书 1：8：“这律法书不可离开你的口，总要昼夜思想，好使你谨守遵行这书上所写的一切话。

如此，你的道路就可以（ ），凡事顺利。”

6)要在生活中应用实践神的话语

当我们将听、读、学习、背诵、默想的神的话语，应用于生活（顺从）时，神的话语就会改

变我们的心意、想法和生活。

(1)读过太 7:24-27 之后，回答以下问题。

太 7:24-27：“所以，凡听见我这话就去行的，好比一个聪明人，把房子盖在磐石上。雨淋，

水冲，风吹，撞着那房子，房子总不倒塌，因为根基立在磐石上。凡听见我这话（ ）的，好

比一个无知的人，把房子盖在沙土上。雨淋，水冲，风吹，撞着那房子，房子就倒塌了，并且倒塌

得很大。 ”



门徒训练

133

〈提问〉两种人的共同点是什么呢？

答：

〈提问〉聪明的人和无知的人有什么不同？你是属于哪种人呢？

(2)读过路 8:4-15 之后，回答以下问题。

〈提问〉地的种类有哪些？

〈提问〉种子指的是什么？

答：

〈提问〉若要结出好的子粒，应当怎么样呢？

答：

〈提问〉雅各将对着镜子看，比做什么呢？

雅 1：22-25：“只是你们要行道，不要单单听道，自己欺哄自己；因为听道而不行道的，就

像人对着镜子看自己本来的面目；看见，走后，随即忘了他的相貌如何。惟有详细察看那全备、

使人自由之律法的，并且时常如此，这人既不是听了就忘，乃是实在行出来，就在他所行的事

上必然（ ）。”

答：

〈提问〉约伯将神的话语，看得比什么更宝贵呢（伯 23：12）？

伯 23:12：“他嘴唇的命令我未曾背弃；我看重他口中的（ ），过于我需用的饮食”。

<提问>读过彼后 2:20-22 之后可知，什么样的人等同于狗或猪呢?

彼后 2:20-22：“倘若他们因认识主救主耶稣基督，得以脱离世上的污秽，后来又在其中被缠

住制伏，他们末后的景况就比先前更不好了。他们晓得义路，竟（ ）传给他们的圣命，倒不如

不晓得为妙。俗语说得真不错：“狗所吐的，它转过来又吃；猪洗净了，又回到泥里去滚。”这话在

他们身上正合式”。

答：

〈提问〉约西亚王是如何实践神话语的呢？
王下 23：2-3：“王和犹大众人，与耶路撒冷的居民，并祭司、先知，和所有的百姓，无论大

小都一同上到耶和华的殿；王就把耶和华殿里所得的约书念给他们听。王站在柱旁，在耶和华面前

立约，要尽心尽性地（ ）耶和华，遵守他的诫命、法度、律例，成就这书上所记的约言。众民

都服从这约。”



永生的道路

134

答：

■活在神话语里的五种方法，可以借助握住圣经的五个手指的样式来加以说明。

简明基督教用语

耶和华以勒
信心之父亚伯拉罕有一天听到神的声音：“把你的儿子以撒献为燔祭。”以撒是亚伯拉罕百岁

得的贵子，按情理是绝对不能献上的。但亚伯拉罕凭着完全的信心顺从。当他拿刀要杀他儿子的瞬

间，神命令他住手。而把两角扣在稠密小树中的公羊献为燔祭，代替他的儿子。亚伯拉罕给那地方

起名为耶和华以勒（创 22：14）。

耶和华以勒就是“耶和华预备”，即神供应的意思。只要我们顺服神，我们所需的一切，神都

早有预备，并充充足足地加给我们。圣徒都要有耶和华以勒的信心。

讨论及默想

1．不妨今天开始拟定并实行读经和学习计划。

2．诗 119：103“你的言语，在我上膛何等甘美，在我口中比蜜更甜！”你也有这样的体验吗？

方法 现在 新计划 实践与否

听

读

学习

背诵

默想



门徒训练

135

应用与作业

认识到的

当感恩与

赞美的

需要调整的

当实践与

顺从的

需要祷告的

作

业

背诵经文 祷告—约 15：7

腓 4：6-7

读 经 旧约：出 21-30 章

新约：太 16-28 章

祷 告 求主教我正确的祷告

阅读与其它



永生的道路

136

第十五课
祷 告

本 文 约 1：1-18 背诵经文 祷告 ●腓 4：6-7

●约 15：7

作

业

检

查

检查标记 完成=О 一部分=Δ 未做=Х

读 经

背 诵

读书报告

及其它

复习问题 1．圣经大概是什么内容？

2．吸取圣经知识的五种方法是什么？

学习目的 1．让我们知道祷告的福祉。

2．帮助我们作正确的祷告。

引人思考的喻道故事

乔治穆勒(George Muller)，有一项投入时间最多的祷告题目，就是为自己的 5 位挚友得救而

祷告。穆勒一直都在为自己的这 5 位挚友祷告。于是，开始有一位，两位挚友接受了耶稣。但是，

仍有两位坚持不信。穆勒坚持不懈地为这两位挚友祷告，前后共有 52 年之多。但他的这两位挚友

还是不信。穆勒随着年纪老迈，体弱心衰，而躺在了病床上。穆勒感受到自己的人生已经接近了尾

声。于是，他拜托身边的人说到：“拜托你们帮我争取一次特权，使我能够在我所爱的教会里，最

后一次传讲神的话语”。穆勒拼尽了最后力气，动情的宣讲了最后一次的证道。当日，他的一位发

小听到穆勒的证道之后，悔改并信了耶稣。这样，穆勒的 5 位挚友当中，就剩下一位还没有信耶稣

了。不久，穆勒就离开了这个世界。最后一位一直坚持不信耶稣的挚友，听闻穆勒为自己整整祷告

了 52 年之久之后，很受感动。于是，就在穆勒去世的当年，他也信了耶稣。这位挚友，信了耶稣

之后，在英国全地巡回见证“穆勒牧师的祷告，都得到了神的应允。我就是那最后的应允。你们的

一切祷告，也都会蒙神应允”。

一、借着祷告与神交通

无论是谁，都具有人格。所谓人格，要具有思想、感情、意志等三要素。令人惊奇的是，创造

主神竟然也具有这样的人格。但神是个灵，所以属肉体的人是不能与神交通的。于是，神开启了祷

告这样的通道，使人借着祷告就能够与神交通，并对话了。但这并不意味着谁都可以向神祷告。唯

有信神而成为神儿女的人才能借着祷告与神交通。

因此，可以说祷告乃是神儿女的特权。假如，只要我愿意，总统随时随地就会前来见我的话，

该是多么自豪和光荣的事情啊！但现在，只要我愿意，随时随地都能够借着祷告与万王之王相见了。

可见，祷告是何等大的特权，又是何等荣耀的事呢！因此，圣徒可以借着祷告，向神祈求所需的东

西，恳求病得医治，也可以为自己的罪悔改，或献上感恩。而且，圣徒们还可以借着祷告，得享神

所赐的各样属灵的恩典。

二、祷告的顺序

正如人与人之间的对话，有一定的顺序一样，祷告上也是有顺序的。

1）首先要赞美神的荣耀。



门徒训练

137

2）要认罪悔改。

3）要感谢神的恩典。

4）要怀着求什么必得着的信心，逐一而具体地求自己所愿的。

5）要奉耶稣基督的名祷告。

6）要以“阿们”结束祷告。

1）赞美（Adoration）

诗 22：3：“但你是圣洁的，是用以色列的赞美为宝座的”。

诗 113：1-3：“你们要赞美耶和华！耶和华的仆人哪，你们要赞美，赞美耶和华的名。耶和华

的名是应当称颂的，从今时直到永远。从日出之地到日落之处，耶和华的名是应当赞美的”。

来 13：15：“我们应当靠着耶稣，常常以颂赞为祭献给神，这就是那承认主名之人嘴唇的果子”。

2）悔改（Confession）

但 9：3：“我便禁食，披麻蒙灰，定意向主 神祷告恳求”。

路 18：13：“那税吏远远地站着，连举目望天也不敢，只捶着胸说：‘神啊！开恩可怜我这个

罪人！’”

雅 5：16：“所以你们要彼此认罪，互相代求，使你们可以得医治。义人祷告所发的力量是大

有功效的”。

3）感谢（Thanksgiving）

诗 103：2：“我的心哪，你要称颂耶和华，不可忘记他的一切恩惠。”

通过帖前 5:18 可知，凡事谢恩的理由是什么呢？

帖前 5：18：“凡事谢恩，因为这是神在基督耶稣里向你们所定的旨意。”

罗 8：26：“况且，我们的软弱有圣灵（帮助），我们本不晓得当怎样祷告，只是圣灵亲自用说

不出来的叹息替我们祷告”。

4）恳求（Supplicatin）

恳求是出于关心灵与肉体所需要的一切，以及为辨明神的旨意而发出的祷告。恳求分为，为他

人的需要祈求（Intercession）的代祷，和为自身的需要而祷告的祈求（Petition）。代祷是圣徒

之间属灵的交际。

〈提问〉亚伯拉罕是为谁祷告的？结果如何？

创 18：22-23：“二人转身离开那里，向所多玛去；但亚伯拉罕仍旧站在耶和华面前。亚伯拉

罕近前来说：‘无论( )恶，你都要剿灭吗？’”

创 19：29：“当 神毁灭平原诸城的时候，他（ ）亚伯拉罕，正在倾覆罗得所住之城的时

候，就打发罗得从倾覆之中出来。”

答：



永生的道路

138

〈提问〉保罗劝我们为谁祷告？

提前 2：1-2：“我劝你第一要为万人恳求、祷告、代求、祝谢；为君王和一切在位的，也该

如此，使我们可以敬虔、端正，平安无事的度日。”

答:

〈提问〉耶稣让我们为谁祷告？

太 5：44：“只是我告诉你们，要爱你们的仇敌，为那逼迫你们的祷告。”

答：

5）奉耶稣的名祷告

约 16:24：“向来你们没有奉我的名求什么，如今你们求就必得着，叫你们的喜乐可以满足”。

为什么要奉耶稣的名祷告呢？

那么，我们当要如何来祷告呢?

要为自己的需求恳切地祷告，不要放弃，直至祷告蒙应允。

诗 81：10：“我是耶和华你的 神，曾把你从埃及地领上来；你要大大张口，我就给你充满。”

雅 1：5：“你们中间若有缺少智慧的，应当求那厚赐与众人、也不斥责人的神，主就必赐给

他。”

腓 4：6-7：“应当一无挂虑，只要凡事藉着祷告、祈求和感谢，将你们所要的告诉 神。神所

赐出人意外的平安，必在基督耶稣里保守你们的心怀意念。”

祷告时不要忘了先求什么？

太 6：33：“你们要先求他的国和他的义，这些东西都要加给你们了。”

6）“阿们”是什么意思呢？

三、神是如何应答我们的祷告呢?

1)神的能力与‘好的’这样的应答。

神是垂听我们的祷告而必然会做出应答的活神，是能够随即照着我们所求的成就，或赐下更加

丰盛恩典的（腓 4：19）全能的父神（创 18：14；太 19：26）。



门徒训练

139

<提问>神垂听了基甸的祷告之后，是如何应答的呢？

士 6：36-40：“基甸对 神说：‘你若果照着所说的话，借我手拯救以色列人，我就把一团羊毛

放在禾场上；若是单羊毛上有露水，别的地方都是干的，我就知道你必照着所说的话，藉我手拯救

以色列人。”次日早晨，基甸起来，见果然是这样；将羊毛挤一挤，从羊毛中拧出满盆的露水来。

基甸又对神说：‘求你不要向我发怒，我再说这一次；让我将羊毛再试一次。但愿羊毛是干的，别

的地方都有露水。’这夜 神也如此行：独羊毛上是干的，别的地方都有露水。”

2)神的智慧与“不行”这样的应答。

神固然会应答我们的祷告，但不是照着我们的要求，而是照着我们的需求应允我们的祷告。唯

有神的智慧知道，什么才是对我们最为有益的(诗 147:5,赛 55:9,耶 29:11)。

〈提问〉神是如何应答保罗的祷告？其理由是什么呢？

林后 12：7-9：“又恐怕我因所得的启示甚大，就过于自高，所以有一根刺加在我肉体上，就

是撒但的差役要攻击我，免得我过于自高。为这事，我三次求过主，叫这刺离开我。他对我说：“我

的恩典（ )，因为我的能力是在人的软弱上显得完全。”

3)神的慈爱与“你要等候”这样的应答

神会在最适当的时候成就我们的祷告，而不是照着我们所要求的时候来应允。所以，我们的

祷告即使没有马上得到应允，也不要失望，而要忍耐等候，恒切祷告。

▮ 要抓住神的应许（圣经的话语）来祷告。

出 32:13：“求你（ ）你的仆人亚伯拉罕、以撒、以色列，你曾指着自己起誓说：‘我必使

你们的后裔像天上的星那样多，并且我所应许的这全地，必给你们的后裔，他们要永远承受为业。’”

诗 42:5：“我的心哪，你为何忧闷？为何在我里面烦躁？应当仰望 神，因他笑脸帮助我，我

还要称赞他”。

约 11：6：“听见拉撒路病了，就在所居之地仍住了两天。”

四、好天父

王上 3:13：“你所（ ），我也赐给你，就是富足、尊荣，使你在世的日子，列王中没有一

个能比你的”。

耶 32:17：“主耶和华啊，你曾用大能和伸出来的膀臂创造天地，在你没有（ ）”。

弗 3:20：“神能照着运行在我们心里的大力，（ ）地成就一切，超过我们所求所想的”。

五、怎样才是正确的祷告？

1）要凭信心祷告才能成就

可 11：24：“所以我告诉你们，凡你们祷告祈求的，无论是什么，只要（ ）是得着的，就

必得着。”



永生的道路

140

雅 1:6：“只要凭着（ ）求，一点不疑惑；因为那疑惑的人，就像海中的波浪，被风吹动

翻腾”。

雅 5:15：“出于（ )的祷告要救那病人，主必叫他起来；他若犯了罪，也必蒙赦免”。

2) 要按着神的旨意祷告

约壹 5：14-15：“我们若照他的旨意求什么，他就听我们，这是我们向他所存坦然无惧的心，

既然知道他听我们一切所求的，就知道我们所求于他的无不得着。”

3）要认罪而祷告。

雅 5：16：“所以你们要彼此（认罪)，互相代求，使你们可以得医治。义人祷告所发的力量，

是大有功效的。”

4) 要存向神感谢和谦卑的心来祷告。

腓 4：6：“应当一无挂虑。只要凡事藉着祷告、祈求、和感谢，将你们所要的告诉神。”

5）每日都要祷告，直至得到应允。

帖前 5：16-18：“要常常喜乐；不住地祷告；凡事谢恩；因为这是神在基督耶稣里向你们所定

的旨意。”

6）要恳切地祷告。

诗篇 62:8：“你们众民当时时倚靠他，在他面前倾心吐意。神是我们的避难所。〔细拉〕”。

来 5:7：“基督在肉体的时候既大声哀哭，流泪祷告，恳求那能救他免死的主，就因他的虔诚

蒙了应允”。

太 18:19：“我又告诉你们，若是你们中间有两个人在地上，同心合意的求什么事，我在天上

的父，必为他们成全”。

徒 1:14：“这些人同着几个妇人和耶稣的母亲马利亚，并耶稣的弟兄，都同心合意地恒切祷告”。

路 6:12：“那时，耶稣出去，上山祷告，（整夜）祷告 神”。

斯 4:16：“你当去招聚书珊城所有的犹大人，为我禁食三昼三夜，不吃不喝；我和我的宫女也

要这样禁食。然后我违例进去见王，我若死就死吧”。

〈提问〉为了祷告能够蒙应允，你是否常常抓住神的应许呢？另外，你在实际祷告中，
所应用的应许话语是什么？怎样得到应允的，请举一个例子。

〈提问〉主所喜的祷告是什么？你祷告时，是否会心不在焉地说许多重复话呢？

太 6：6-7：“你祷告的时候，要进你的内屋，关上门，祷告你在暗中的父。你父在暗中察看，

必然报答你。你们祷告，不可像外邦人，用许多重复话，他们以为话多了必蒙垂听。”

〈提问〉读过太 7：11 之后，思想一下是什么应许呢？



门徒训练

141

〈提问〉圣经所说的“祷告障碍”是什么？请如下检查一下。

障 碍 我现在的状态 有 没有

1．没有认的罪 约 9：31；诗 66：18

2．疑惑 雅 1：6-8

3．动机不纯 太 6：16-18，雅 4：3

4．人际关系的冲突 太 5：23-24；彼前 3；7

■信心伟人关于祷告的名言：

“神与人共同拥有的最大资源是祷告。人用祷告开启天国之门时，神就会把最好的倾倒给

人”——哈罗克（Harlok）。

“想祷告时就祷告。因为，忽略大好的机会就是罪。另外，不想祷告时也要祷告。因为，继续

停留在停滞状态中是很危险的”——查尔斯．斯坡尔俊（Chars Spelion）。

“让我的心向神燃烧吧！因为，神所指定的事当中，祷告是最重要的事。啊！我愿成为祷告的

人！”——亨利．马丁（Heny Martin）

六、什么是赞美？

基督教是话语和赞美的宗教。因为，基督教圣徒们照着话语活出信心的生活，聚集在一起就会

唱赞美诗歌。正因为如此，即便是没有来到教会的人，也会听到过几首赞美诗。那么，教会里所说

的赞美，到底指的是什么呢？

1.赞美是向呼召我们作他儿女的神，献上的属灵歌颂。

世上有许多歌曲和音乐，但唯独赞美神的歌才能称为属灵的歌。不管歌词与曲调多么优美，

若不是称颂神的，就不是赞美。当我们想到敬拜就是赞美神，就是向神献祭的行为时，就会知道赞

美是人类能够向神献上的最美的祭品。

诗 150：1-2：“你们要赞美耶和华，在神的圣所（ ）他，在他显能力的穹苍（ ）他。

要因他大能的作为（ ）他，按着他极美的大德（ ）他”。

2.赞美是以唱歌形式表现出来的，向神献上感恩和献身的祷告。

神垂听我们的祷告不拘泥于固定的祷告模式。因为我们在神面前唱歌赞美可以表白我们真实

的心愿。我们可以向神悔改，也可以向神献上感谢。赞美诗可称为是带有曲调的祷告。

诗 47：7-9：“因为神是全地的王，你们要用悟性歌颂。神作王治理万国，神坐在他的圣宝座

上。列邦的君王聚集，要作亚伯拉罕之 神的民；因为世界的盾牌是属神的，他为至高。”

3.赞美是用歌曲见证我们的信仰。

赞美诗一般很多都是词曲作者，用诗词配上音乐的形式表达出来的信仰告白。我们唱那些杰出

的人们创作的赞美诗时，也当怀着和他们同样的心来赞美神。

诗 23：1-3：“耶和华是我的牧者，我必不至缺乏。他使我躺卧在青草地上，领我在可安歇的

水边。他使我的灵魂苏醒，为自己的名引导我走义路。”

4.赞美是为了向别人见证神的存在而唱的。



永生的道路

142

我们所唱的赞美诗，除了称颂神，歌颂耶稣和圣灵的内容之外，有很多赞美诗都是劝人归向

神的诗歌。同赞美诗相仿的灵歌，福音颂，也有很多这样的内容。我们为了向不信的人见证福音，

当要多唱这样的赞美诗。

徒 16：25：“约在半夜，保罗和西拉祷告，唱诗赞美神；众囚犯也侧耳而听。”

我们赞美时，会发生什么事呢?

我们敬拜或独自唱赞美诗的时候，会很清楚地显明某种结果。因为，出于圣灵的感动，唱出

的诚实的赞美中，有一种能够改变我们的惊人力量。

1) 赞美能使人经历到喜乐和恩典。

我们的心灵，通过赞美可以经历到喜乐和神的恩典。唱完赞美诗，我们的心不仅会有平安，而

且还会从心头涌出一股力量。这是从世上任何歌曲当中也品尝不到的可贵的经历。

雅 5：13：“你们中间有受苦的呢，他就该祷告；有喜乐的呢，他就该（ ）。”

2) 赞美能够使人得着能力。

我们唱赞美诗的时候，神就会赐给我们力量。圣经里记着说赞美时击退了一切仇敌；但以理赞

美时，得到了智慧和聪明；使徒保罗在狱中唱诗赞美时，发生了狱门自行打开的神迹。赞美能够给

灰心的人带来安慰，给失败者带来新的力量，给神的工人带来能力。所以，不是等到胜利之后才赞

美，而是要借着赞美得到胜利。

赛 42：12-13：“他们当将荣耀归给耶和华，在海岛中传扬他的（ ）。耶和华必像勇士出去，

必像战士激动热心，要喊叫，大声呐喊，要用大力攻击仇敌。”

3) 赞美能够使信仰成长。

赞美能够开启刚硬的心门，能够使冷漠的心重新火热起来。赞美能够使众人借着一同歌唱，经

历到在基督里的合一。所以，赞美能够使向神所存的信心，在我们心里发芽，藉着神的话语和圣灵

的能力，而使信仰茁壮成长。赞美是走向神的路（诗 100：4）。因为，赞美时主会与我们同在（诗

22：3），使我们的信心成长。

诗 22：3：“但你是圣洁的，是用以色列的赞美为宝座的。”

4) 当我们以赞美为祭时，神就会得着荣耀。

当我们赞美时，我们的心灵会经历上述三种体验，而天上却会因着我们的赞美，使神得到他所

喜悦的荣耀。这才是赞美时发生的最大神迹。因为，神创造人最大的目的，就是要从人那里得到赞

美。

赛 43：21：“这百姓是我为自己所造的，好述说我的美德。”

当要怎样唱赞美诗呢？

唱同一首赞美诗，有些人能深深体验到神的恩惠，而有些人只是随着别人唱唱而已。怎样唱赞

美诗，才能荣耀神，又能够得享喜乐并得着能力呢？

① 存感恩的心赞美（代上 25：3；西 3：16）；

② 存明亮喜乐的心赞美（诗 71：23）；

③ 要高声赞美（诗 145：3）；



门徒训练

143

④ 要随着伴奏，照着乐谱唱诗（诗 43：4）；

⑤ 必须要思想着歌词的内容，存祷告的心赞美，才能经历恩典（诗 108：1）；

⑥ 有时可以拍着手唱（诗 150：4）；

⑦ 可以用各种乐器献上赞美（诗 150：4）；

⑧ 有时边跳舞或是边做律动来赞美，也是好的（诗 149：3）。

以上都是圣经里所提倡的赞美方法。当我们这样赞美时，就能够经历到神的临在了。哈利路亚！

简明的基督教用语解释

哈利路亚

我们在教会里常听到“哈利路亚”。“哈利路亚”是希伯来文“你们要赞美耶和华”的意思。

旧约的诗篇每篇的开头和结尾几乎都有“哈利路亚”。耶稣的门徒在最后的晚餐共唱了“哈利路亚”。

不仅如此，耶稣升天后，初期教会每天都共唱“哈利路亚”诗。“哈利路亚”诗是指诗篇 113-118

篇。据说，犹太人在他们的传统节日逾越节便咏颂这首诗。

圣徒赞美神是理所当然的，所以我们要常常说“哈利路亚”！

讨论及默想

1．最近，你的祷告中最关心的事是什么？学习了主祷文之后，你决心怎样改正你的祷告？（太 6：

9-13）

2．有没有更有效的祷告方法？

有，是用《祷告手册》。用笔记本把自己的祷告题目，以表格的形式记录下

来。使用《祷告手册》的好处不仅是能作出具体的祷告，而且能亲眼看到神对祷告的应允。

◆例子

顺序 日期 祷告题目 圣经 应允日期

1 2016.10.10 为某肢体的肿瘤痊愈 雅 5:16 2017.08.15



永生的道路

144

应用与作业

认识到的

当感恩与

赞美的

需要调整的

当实践与

顺从的

需要祷告的

作

业

背诵经文 耶稣是教会的元首—弗 1：22-23

洗礼—徒 2：38

读 经 弗 2:1-3:21

祷 告 求主帮助我，能够爱慕并积极参加教会聚会!

阅读与其它



门徒训练

145

第十六课
教 会

本 文 约 1：1-18 背诵经文

●耶稣是教会的元首

—弗 1：22-23

●洗礼—徒 2：38

作

业

检

查

检查标记 完成=О 一部分=Δ 未做=Х

读 经

背 诵

读书报告

及其它

复习问题 1．祷告对我们而言是什么特权？

2．如何正确祷告？奉主名祷告是什么意思？

学习目的 1．正确地理解圣经对教会的概念。

2．帮助我们正确地理解与耶稣基督联合之肢体的本分

和作用。

引人思考的喻道故事

教会对人类社会的影响，就像黑暗中的灯台，有着很大的影响。一艘船在非洲海域航行时，遇

到风浪迷失航路，被风浪卷到了一个小岛上。不曾想，岛上的居民竟然是食人族。船员们得知后，

吓得东躲西藏，最后无奈地找到了教会。教会的基督徒们热情地接待了他们。听船员们讲述了他们

的遭遇后，教会就安排他们住在教会里。这事传开以后，一些无赖便来到教会寻衅滋事，扰乱教会

敬拜，捣乱闹事。当地食人族的酋长，看到这种情况，就把那些捣乱的人们带到一个偏僻的地方，

指着大锅，对他们说：“若是没有圣经、牧师和那教会，我们早把你们宰了放在锅里给炖了吃了”。

听了这话，那群无赖一句话也不敢说就逃走了。

教会的定义

1）教会是神的百姓

教会不是建筑物。有人认为教会是建筑物，但那不过是礼拜堂或者教堂而已。教会乃是信耶稣

为救主之人们的团契（林前 1：2）。教会在希腊文里是 Ekklesia，通常被使用为指称人群时的代名

词。因此，圣经里指称“信神的众人”时，使用的就是教会这样的用语。神拣选自己的百姓，并与

他们立了约。神应许的百姓就是教会，这样的思想正是在圣经中能够寻到的关乎教会的基本思想。

作为神百姓的教会，乃是从黑暗的权势中蒙神拣选，被迁到神爱子国度里的新百姓，是“被拣选的

族类”，“圣洁的国度”，“属神的子民”。

□ 普世性的无形教会和地域性的有形教会 □

第一，看不见的教会（无形教会，普世性的教会）：是以基督为元首的普世性教会，区别于地

域性的教会。普世性的无形教会不分种族、国家、贫富、教派，是面向全世界的圣洁的同一教会（Holy

Catholic Chruch）。同时，接待了耶稣的各人，就是一个人的无形教会。

第二，看得见的教会（地域教会，有形教会）：是位于某个固定位置上的地域教会，是基督徒

们为敬拜神而聚集在一起的聚会（西 4：15；林前 1：2；门 2）。由于，这是存在于人类社会的人

群聚会，因此难免会存在许多问题。这样的教会，虽然是基督的身体，圣灵的殿，却仍有许多不完



永生的道路

146

善之处。

<提问>读过路 15:1-7 之后，回答下面问题。

1)我们的教会是否一直都在寻找迷失的羊呢?

2)当你还是迷失的羊时，一直都在寻找你的人是谁呢?

（1）教会不是器官，而是基督的身体，是活着的有机体。神的儿子成为肉身受死，是为了拯救教

会（弗 5：25）。神的教会是基督用自己的血买来的（徒 20：28）。因此，教会乃是基督所爱的对象

（弗 5：25-29）。

弗 1：23：“（ ）是他的身体，是那充满万有者所充满的。”

西 1：2：“写信给歌罗西的（ ），在基督里有忠心的弟兄。愿恩惠、平安，从神我们的父

归与你们。”

(2) 基督是教会的元首。基督本身就是教会的中心，是教会的主人。我们参加的教会究竟是属于谁

的呢？像外人所想的，是属于牧师的吗？或是长老、执事是教会的主人吗？亦或是属于所有信徒的

吗？事实上，都不是。教会真正的主人乃是神。一切在教会作工的人，都只不过是受神的委托照顾

神的家，使之健康成长的管家而已。

弗 2：20-22：“并且被建造在使徒和先知的根基上，有基督耶稣自己为房角石，各房靠他联

络得合式，渐渐成为主的（ ）。你们也靠他同被建造成为神藉着圣灵居住的所在。”

弗 1：22：“又将万有服在他的脚下，使他为（ ）作万有之首。”

西 1：18：“他也是教会全体之（ ），他是元始，是从死里首先复生的，使他可以在凡事上居

首位。”

(3) 基督徒是教会这个身体上的众肢体。肢体之间是相互依存的关系，必须要彼此相顾。虽然，肢

体的身份全然没有区别，但肢体之间还是有秩序的。另外，各肢体的任务与功能虽然各有不同，但

服侍基督的目的却是相同的。肢体之间，要彼此爱护，互相联络（林前 12：12-27）。

罗 12：4-5：“正如我们一个身子上有好些肢体，肢体也不都是一样的用处。我们这许多人，

在基督里成为（ ），互相联络作肢体，也是如此。”

(4) 保罗将教会比作基督的身子，乃是因为教会只有一个（弗 4：4-8），教会是由各个肢体建立的

有机体（弗 4：11-14），是因为教会是成长的（弗 4：15-16）。

<提问>耶稣说：“只是在你们中间不可这样。你们中间谁愿为大，就必作你们的用人；
谁愿为首，就必作你们的仆人”(太 20:26-27)。那么，在我们教会(家庭,职场)中，
真正为大的是谁呢? 你我又怎样呢?

3）教会是圣灵的交通所在

随着五旬节圣灵的降临，新约教会就诞生了（徒 1：4，2：1-4）。圣灵是教会的创始者。圣灵

使我们与基督联合，成为一个身子上的众肢体。创造一个身体的，是一位圣灵（弗 4：4）。所以，

教会在本质上是与圣灵的交通，也是圣徒间的交通。

林前 12：13：“我们不拘是犹太人，是希利尼人，是为奴的，是自主的，都从一位圣灵受洗，

成了（ ），饮于一位圣灵。”



门徒训练

147

弗 2：21：“各房靠他联络得合式，渐渐成为（ ）圣殿。”

<提问>徒 2：40-42 中，最先归向主的三千人，所行的事是什么呢？

徒 2：40-42：“彼得还用许多话作见证，劝勉他们说：‘你们当救自己脱离这弯曲的世代。’

于是领受他话的人，就受了洗；那一天，门徒约添了三千人，都恒心（ ），彼此交

接、擘饼、祈祷。”

教会的特征

1）．教会只有“一个”（教会的同一性）

在基督里，全世界的教会在本质上是一个。“一个”所指的是多样性中的统一性，而不是指千

篇一律的单一性。教会在教派、神学、机构、制度等方面或许会有些不同，但教会的目的，服事的

对象却是相同的，都是出自一个源头的共同体。总之，教会只承认一个元首基督，因此才说是只有

“一个”。

■从使徒时代起，凭信心誓死承认的“使徒信经”，如今继续成

为我们与教会的信仰告白。普世的基督教内，虽然教派和教义有

所不同，但在同一个使徒信经里，都承认教会是一个，承认在基

督里彼此为弟兄姊妹，因此要彼此相顾、相爱。

林前 3：11：“因为那已经立好的根基就是（ ），此外没有人能立别的根基”。

弗 4：4-6：“身体只有一个，圣灵只有一个，正如你们蒙召，同有一个指望。一主，（ ），

一洗，一神，就是众人之父，超乎众人之上，贯乎众人之中，也住在众人之内。”

2）．教会的圣洁性

教会是从世界当中蒙召拣选出来的，身在世界却不属世界，与世界分别为圣的众人。所以，教会

与圣徒当要向往灵魂得蒙圣洁（彼前 1;22)，而活出圣洁的生活。属于教会的所有人并非都是圣洁

的，但因为教会是属神的，所以才是圣洁的。

林前 1：2：“写信给哥林多 神的教会，就是在基督耶稣里（ ），蒙召作圣徒的，以及所

有在各处求告我主耶稣基督之名的人。基督是他们的主，也是我们的主。”

林后 6：17-7：1：“又说：‘你们务要从他们中间出来，与他们分别，不要沾不洁净的物，

我们就收纳你们。我要作你们的父，你们要作我的儿女。’这是全能的主说的。……亲爱的弟兄啊，

我们既有这等应许，就当洁净自己，除去身体、灵魂一切的污秽，敬畏神，得以（ ）。”

3）．教会的普遍性

教会在范围上，具有属于全世界的普遍性。所以，超越民族、国界、阶级、种族，基督徒无论

在哪里聚会，哪里就是教会。因此，我们不能陷于教派主义、独善主义的思想当中。

林前 12：13：“我们不拘是犹太人、是希利尼人、是为奴的、是自主的，都从一位（ ）

受洗，成了一个身体，饮于一位圣灵。”

启 5：9-10：“他们唱新歌，说：‘你配拿书卷，配揭开七印；因为你曾被杀，用自己的血从

各族、各方、各民、各国中买了人来，叫他们归于神，又叫他们成为国民，作（ ），归于神，

在地上执掌王权。’”

4）．教会的使徒性



永生的道路

148

教会在教导的根源与标准上继承了使徒们的信仰和思想，是为了传道和世界宣教而蒙差遣的。

因此，教会具有使徒性。这意味着教会的连续性，就是意味着福音始于教会元首耶稣基督，而唯有

从他那里承接福音，顾惜并传扬该福音的地方，才会形成教会。

弗 2：20：“并且被建造在（ ）和先知的根基上，有基督耶稣自己为房角石。”

太 28：18-20：“耶稣进前来，对他们说：‘天上地下所有的权柄都赐给我了。所以，你们要去

使万民作我的门徒，奉父子圣灵的名，给他们施洗。凡我所吩咐你们的，都教训他们遵守，我就常

与你们同在，直到世界的末了。’”

<提问> 使徒保罗说圣徒就是‘神的殿’(林前 3:16)。你现在的生活，是否将自己作
为圣灵所居住的圣殿呢?

教会(有型教会）是什么场所？

1）．教会是向神献上礼拜的地方

礼拜是向神献上属灵的相交和敬拜的仪式，在礼拜的时间向神献上赞美、祷告和物质，同时听

神的道，蒙恩典，祷告得应允。礼拜是人们向神奉献的最好方式。通过礼拜得见神，献上盛满诚意

的祭。因此，要做个热心礼拜的圣徒。

约 4：23-24“时候将到，如今就是了，那真正（ ）父的，要用心灵和诚实（ ）他，因

为父要这样的人（ ）他。神是个灵，所以（ ）他的，必须用心灵和诚实（ ）他。”

2）．教会是向神祷告的地方

祷告是人与活着的神对话的方式。若用我们肉体的呼吸来比喻，祷告就等于是属灵的呼吸。正

如，人通过呼吸才能维持生命一样，祷告是为信仰生活给予生命力所必须的。教会是信耶稣基督的

人，聚集向神祷告的地方。

赛 56:7：“我必领他们到我的圣山，使他们在（ )我的殿中喜乐。他们的燔祭和平安祭，

在我坛上必蒙悦纳。因我的殿必称为万民祷告的殿！”

3）．教会是教导人话语的地方

神的道就是指圣经。教会就是借着教导圣经，维系其历史，传承生命的，有生命力的基督身

体。圣徒们的信仰，就是借着积极学习圣经，才得以成长，成熟起来的。教会为了教导圣经，会开

办教会学校、圣经学习班、门徒训练等。

提前 4:13：“你要以宣读、劝勉、（ ）为念，直等到我来”。

4）．教会是圣徒相交的地方

圣徒们聚在一起，互相鼓励，也会彼此代祷。并且，圣徒们也会为了教会的各项事工，同心合

意地祷告。但圣徒们这样的交接，并不会止于人际关系上的相交。教会是圣徒们在基督的爱和真理

中，彼此相交，分享舍己之爱的地方。

徒 2：42：“都恒心遵守使徒的教训，彼此（ ）、擘饼、祈祷。”

5）．教会是传扬耶稣基督真理的地方，是传道受差遣的地方

教会最根本的事工，就是把神的道和耶稣基督传到地极。我们对此称之为是传道。我们使教会

成长（复兴）的目的，也是为了更多的传道。这是神最大的愿望，是神所喜悦的，也是主耶稣的命

令。教会与圣徒当要成为，先行在自己心中雕刻好耶稣的品性，精神，生活，话语之后，再去为人

们印上基督形象的，神的印章。

可 16:15：“他又对他们说：“你们往普天下去，传福音给（ ）听”。



门徒训练

149

6）．教会是服侍圣徒和邻居的地方

教会与传道事工要一同做的就是服侍。服侍是将耶稣所显明的舍己样式，实践于我们生活中的

事。教会是从圣徒间互相服侍做起，然后为周围有困难的邻舍或地方提供诸般帮助的地方。

彼前 4：10：“各人要照所得的恩赐彼此（ ），作神百般恩赐的好管家。”

圣礼

在教会举行的圣洁仪式（圣礼）有两种，即洗礼和圣餐：

1．洗礼分为圣灵洗礼和水洗礼

所谓圣灵的洗礼，是我们肉眼看不见的，是我们在接受耶稣基督时，圣灵动工使我们的灵得到

重生的洗礼。这时，圣灵的同在，被称之为是圣灵的洗礼。水的洗礼，是指由教会的牧师主持和施

行的洗礼。因此，只有受到圣灵洗礼的人，才有资格接受水洗礼。换言之，圣灵的洗礼是指我们与

耶稣基督建立了属灵的婚姻关系，而水洗礼就相当于是为了向人宣告并得到认同而举行的婚礼仪

式。所以，洗礼的效验不在于水，而在于同耶稣基督所具有的关系。因此，比起仪式，应在先的是

信仰告白（太 16：16）。正如没有人会举行了婚礼仪式之后再决定结不结婚，而都是先确定了婚姻

关系之后才会举行婚礼。受洗仪式，就相当于婚礼仪式。唯有接受耶稣为新郎的人，才要受洗的。

可 16：16：“信而受洗的人必然得救，不信的人必被定罪。”

〈提问〉彼得清楚而仔细地提示过福音之后，又怎样劝勉的呢？

徒 2：38：“彼得说：‘你们各人要悔改，奉耶稣基督的名受洗，叫你们的罪得赦，就必须受

所赐的圣灵’”。

答：

2．洗礼的方式是多样的

最常用的方法是用手蘸水按在头上的洗礼，还有把全身投入水中的洗礼，又名浸礼，还有在全

身上点（洒）水的方法。教派不同，洗礼的方式也不同，但任何方法都应认可。

太 28：19“所以，你们要去使万民作我的门徒，奉父子圣灵的名，给他们施洗。”

圣餐

圣餐是受洗的信徒，为记念耶稣的舍身和流血而举行的，领受饼和葡萄汁的仪式。

1)记念

圣餐是记念耶稣的受死，就是记念耶稣献上自己为祭（来 9：25-26）。这与基督的救赎之死，

以及对他再临的盼望，都是密切相关的（林前 11：26）。教会继续举行圣餐的重大意义，不单单出

于缅怀过去，更是出于继续记念耶稣的苦难与受死所带来的得救。

2)参与

耶稣吩咐说要领受饼来吃，领受葡萄汁来喝。就像如此，圣餐不仅是出于记念，同时也是出于

共同参与，凭信心一同分享基督的受死所带来的益处。基督的肉和血，是信耶稣之人们的真正粮食

（约 6：51-59）。耶稣吩咐到，你们当要记念我为你们的受死，“你们拿着吃（喝），就像你们通

过吃（喝）使你们的口得到供应一样，也当凭信心为你们的心灵供应耶稣基督”。



永生的道路

150

3)交通

圣餐是基督徒一同参与的聚会，成为教会相交的中心。在圣餐中，我们成为一体，我们是基督

的身子，即教会的肢体；因为我们共同参与耶稣的死。

林前 10：17“我们虽多，仍是一个饼，一个身体，因为我们都是分受这一个饼的。”

在圣餐仪式上共同相交时，不拘是犹太人、是希利尼人、是为奴的、是自主的、是地位高的、

是卑贱的、是贫穷的、是富有的、是有色人种，还是白色人种。（林前 12：13）

4)感谢

圣餐是对主的救赎，庄严地表示感谢。圣餐不仅是记念基督献上自己为祭，同时也是出于对得

救的祝福所表示的感谢，而向神献上自己的奉献仪式。所以，圣餐仪式，当要始于我们自身的准备。

林前 11：27-29：“所以无论何人，不按理吃主的饼，喝主的杯，就是干犯主的身、主的血了。

人应当自己省察，然后吃这饼，喝这杯。因为人吃喝，若不分辨是主的身体，就是吃喝自己的罪了。”

5)献身

参与圣餐时，当要思想那些还没有认识圣餐的不信的家人，亲戚，朋友，邻舍，世上的诸多灵

魂，而立志为了向他们传福音献上自己。

可 16:15：“他又对他们说：‘你们往普天下（ ），传福音给万民听’”。

3.当存敬虔的心参加圣餐

作为受洗的信徒参加圣餐时，要清楚理解圣餐的意义，存正确的心来领受圣餐。

① 唯有清楚得救，并充分理解圣餐意义的信徒才能领受圣餐。

② 顺从主诫命的信徒才能领受圣餐。

③ 即便是真正的信徒，也要先省察一下自己与神或人的关系之后，才能领受圣餐。

④ 要认识到自己的不足，存认罪悔改的心来领受圣餐。

⑤ 要立志不再犯罪之后，再领受圣餐。

⑥ 要存向主献上自己的心志来领受圣餐。

如果还没有具备以上的条件或正确的心态，最好不领受圣餐为好。圣经禁止不按理领受圣餐。

林前 11：26-27：“你们每逢吃这饼，喝这杯，是表明主的死，直等到他来。所以无论何人，

不按理吃主的饼，喝主的杯，就是干犯主的身、主的血了。”

圣餐是意味着，从内心深处记念过去，立志献身于现在，期待等候未来主的再临。所以，圣餐

是直到基督再临为止，一直都要遵行的圣礼。

教会的组织

1．教会的职分



门徒训练

151

（1）执事：帮助教牧人员参与传道和教会服侍活动，探访家庭，为困难的人提供帮助。

（2）劝士：帮助教牧人员看顾信徒的属灵状态，劝慰那些处于忧患疾苦和灰心当中的人，向不信

之人传道。

（3）长老：作为被按立的人，协同牧师管理行政，并照顾信徒的属灵状态，探访、安慰信徒。

（4）牧师：作为被按立的人，担负讲道、教导圣经、主持礼拜、执行圣礼、探访、治理等责任，

并治理教会，帮助寡妇、孤儿和穷人。副牧师是帮助牧师的人，是为了扶持牧师而设立的临时职分。

（5）传道士、教师：负责专职传道，协助牧师参与牧会（讲道）。

* 教会里如果没有牧师和长老时，传道士和执事也可以负责牧会。

<提问>可 11：17 里记着说：“便教训他们说：“经上不是记着说‘我的殿必称为万国
祷告的殿’吗？你们倒使它成为贼窝了””。在这里所谓“万国祷告的殿”，说的不
是教会的样式(外形或组织),而是强调教会的作用。那么，我们的教会比起外形，是否
起到更好的教会作用呢?

2．教会机构

1)礼拜部:负责准备教会的各种礼拜和查经会。

2)传道部:在教会内负责传道教育，在教会外向不信的人们进行传道活动。

3)服侍部:负责礼拜堂的卫生与管理，接待外地圣徒，进行服侍当地社会的服侍活动。

4)探访部:负责探访圣徒家庭，商谈信仰与生活上的问题，并提供必要的帮助。

5)教育部:负责教会教育，担当教会主日学，新信徒培训,各种圣经学习，门徒训练等。

3．教会的各种聚会

有一日，有一位青年找到了穆迪牧师问到：“难道必须要来到教会，才能过信仰生活吗?”对

此，穆迪牧师并没有作声，却从炉中取出一块正在燃烧的火红的煤块，令他放到一边的地上。结果，

那块燃烧的煤块很快就要熄灭了。这时，穆迪又令这位青年快点将那块煤重新放到炉子里。结果，

那块将要熄灭的煤块，很快又重新火红的燃烧起来了。看到此，这位青年恍然大悟，终于明白来到

教会参加聚会的意义所在了。从此，他便热心地参加教会的各种聚会，开始过上了很好的信仰生活。

圣徒离开教会，是很难过好信仰生活并维系信仰的。教会里有，主日敬拜、周三敬拜、通宵

祷告会、查经会、祷告会、见证会、青年聚会、唱诗班聚会、门徒训练、传道训练等各种聚会。

1)教会组织的必要性

若要妥当而有秩序地安排教会的工作，教会的组织是必不可少的（徒 6：1-2）。
但教会设立组织，只是出于服侍和相交的一种手段，而不是目的。这样的事实是重要的核心。初期

教会的组织就是既简单又很有效果。

〈提问〉初期教会需要设立组织和职分的理由是什么呢？



永生的道路

152

徒 6:12：“那时，门徒增多，有说希利尼话的犹太人向希伯来人发怨言，因为在天天的供给

上忽略了他们的寡妇。十二使徒叫众门徒来，对他们说：‘我们撇下（ ），去管理饭食，原是

不合宜的。’”

答：

〈提问〉初期教会对于担当职分之人，要求的资格是什么？

徒 6：3：“所以弟兄们，当从你们中间选出七个有好名声、被圣灵充满、智慧充足的人，我

们就派他们管理这事。”

答：

〈提问〉初期教会合理地组织，有效地事工，带来的结果是什么呢？

2）教会的属灵指导者与一般信徒之间的关系

〈提问〉教会的指导者要为一般信徒做的事是什么呢？

●箴 27:23；结 3;17;约 10：11；徒 20:31；帖前 5;12

〈提问〉对那些假教师的警告是什么呢？

〈提问〉保罗对属灵指导者是怎样描述的？并说他们是由谁所立的呢？

徒 20：28：“圣灵立你们作全群的监督，你们就当为自己谨慎，也为全群谨慎，牧养神的教

会，就是他用自己血所买来的。”

〈提问〉教会指导者作工的姿态应是怎样的呢？

彼前 5：2-3：“务要牧养在你们中间神的群羊，按着神旨意照管他们；不是出于勉强，乃是

出于甘心；也不是因为贪财，乃是出于乐意；也不是辖制所托付你们的，乃是作群羊的（ ）。”

〈提问〉一般信徒为属灵指导者当做的事是什么呢？

加 6:6：“在道理上受教的，当把一切（ ）的供给施教的人”。

来 13:17：“你们要（ ）那些引导你们的，且要顺服，因他们为你们的灵魂时刻警醒，好

像那将来交账的人。你们要使他们交的时候有快乐，不至忧愁；若忧愁就与你们无益了”。

来 13:18：“请你们为我们（ )，因我们自觉良心无亏，愿意凡事按正道而行。”

答：

〈提问〉加拉太教会是怎样对待保罗的呢？

加 4：14-15：“你们为我身体的缘故受试炼，没有轻看我，也没有厌弃我，反倒接待我，如

同神的使者，如同耶稣基督。你们当日所夸的福气在哪里呢？那时，你们若能行，就是把自己的眼



门徒训练

153

睛剜出来给我，也都情愿。这是我可以给你们作见证的！”

〈提问〉百基拉和亚居拉是怎样帮助保罗的？

*参考：徒 18：2、18；林前 16：19；提后 4：19；罗 16：3-4。

答：

〈提问〉书念的妇人把以利沙当作谁来接待并照顾的呢？书念妇人得到的祝福是什么
呢？

王下 4：8-10、17、36：“一日，以利沙走到书念，在那里有一个大户的妇人强留他吃饭。此

后，以利沙每从那里经过，就进去吃饭。妇人对丈夫说：‘我看出那常从我们这里经过的是

（ ）。我们可以为他在墙上盖一间小楼，在其中安放床榻、桌子、椅子、灯台，他来

到我们这里，就可以住在其间。’……妇人果然怀孕，到了那时候，生了一个儿子，正如以利沙所

说的。……以利沙叫基哈西说：‘你叫这书念妇人来。’于是叫了她来。以利沙说：‘将你儿子抱

起来！’”

简明基督教用语解释

沙龙

“平安”之意。士师记 6：24 记载，是基甸击败米甸军队后，在俄弗拉筑了一座坛，起名“耶

和华沙龙”，这是为了记念主耶和华与基甸之间一切事都平安的一个标志。后来，“沙龙”变成为以

色列人问安的礼节用语，今天的游牧民族也使用这句话。

以色列人的“你好吗？（平安吗？）”的意思是通过“沙龙”这礼节，希望个人有美好的生活，

也表达对家庭和国家的繁荣及安全的愿望。既然信基督的人得到与神同在和享受平安的福分，就应

为神赐下的平安与所有圣徒同在，而用“沙龙”彼此问安。

讨论及默想

1．你是教会的旁观者吗？还是教会里的一个肢体呢（罗 12：5）？

2．你与你的牧人是什么关系，你是否尊敬、服侍、顺从他呢（来 13：17）？



永生的道路

154

应用与作业

认识到的

当感恩与

赞美的

需要调整的

当实践与

顺从的

需要祷告的

作

业

背诵经文 礼拜态度—约 4：24

参加礼拜—来 10：25

读 经 弗 4:1-16

祷 告 求主赐下恩典，使我能够过好教会生

活!

阅读与其它



门徒训练

155

第十七课
教会的生活

本 文 约 1：1-18 背诵经文 ●礼拜的态度—约 4：24

●参加礼拜 —来 10：25

作

业

检

查

检查标记 完成=О 一部分=Δ 未做=Х

读 经

背 诵

读书报告

及其它

复习问题 1．教会和礼拜堂有什么不同？

2．教会和耶稣有什么关系？

学习目的 1．正确认识生活礼拜和仪式礼拜。

2．使人认识并得享教会生活的祝福。

引人思考的喻道故事

世界著名的奋兴家慕迪（D.Ｌ．Ｍoody）制定了每天至少向一个人传道的基本方针，并且努力

达到这目标。

有一天，慕迪遇到一个对教会有成见的不信者。当慕迪向他传讲基督，并邀请他去教会时，他

这样说：“我很想去教会，可是那里有很多假冒为善的人，他们的言语和品性很恶劣，所以我不想

去教会，我讨厌见到伪善者。”

这是一个很难回答的问题。瞬间，神给了慕迪智慧的回答：“是的，教会里有很多伪善者，耶

稣十二门徒中还有犹大那样的伪善者呢，可是你也知道并不都是那样。那些伪善者再怎么积极参加

教会生活，也进不了天国，因为神是全知的，他们只能下地狱。如果你也否认教会而不去的话，最

终也要下地狱。那时，你就在地狱的永火里和你最讨厌的伪善者永远在一起。你如果去教会，只是

暂时和伪善者在一起；你只要好好参加教会生活，到了天国，那里一个伪善者都没有，这是多么幸

福的事啊！如果你真的憎恶伪善者，不愿跟他们生活在一起，那么务必要成为基督徒，并且参加教

会生活，这样你就会享受到永远离开伪善者的喜乐。”听完慕迪智慧的回答，他很受感动，便接受

基督，成了一位虔诚的信徒。

教会生活

你是否满足于教会生活呢？

正如诗篇 23 篇里所记的一样，教会生活不仅会使我们灵魂苏醒，心灵饥渴得到满足，得享健

康，而且还能给我们带来安息和平安。所以，我们要积极地参与教会生活。

教会生活大致分为礼拜和教导，侍奉和圣徒的相交以及宣教。

一．礼拜

1）礼拜的定义

新约圣经（希腊语）中，标记‘礼拜’这样的话语时，经常使用的是意味着“向着～亲嘴。亲

吻手，俯首，俯伏，跪拜”等意思的，(坡劳斯奎内奥 προσκυνέω)一词。这是源于，像高



永生的道路

156

礼拜

仪式

生活礼拜

兴地舔主人手的狗那样，侍奉，服侍，敬拜主人的意思。以此看来，

礼拜并不是单单意味着进行什么‘仪式’。礼拜是人类对于活神的恩

典与启示，作出的回应和顺从。即，礼拜是与神缔结了关系的神之儿

女们，作为认识神的结果而显示的生活表现。神是个灵,所以不会受到

时间与空间的限制。进而，并不是只有具备了特定的场所，时间，形

式的时候,神才会接受人们的礼拜。

作为一名基督徒，其生活的全部就是礼拜，而礼拜仪式就是生活

礼拜的模式。例如，照着主日里弟兄姊妹一起在教会献上的礼拜仪式

顺序中所包含的内容（赞美、感谢、祷告、侍奉、捐输、交通等），构

成了我们日常的生活。礼拜就是向我们显明的，我们的生活应有的构成模式，其礼拜仪式本身也是

一种礼拜。

如果，我们在主日的上午 11 时-12 时里向神献上了礼拜，那么从这个主日中午 12 时到下一个

主日上午 11 时之间的生活，就是献给神的礼拜生活。主日礼拜就是将一周生活内容捆在一起，在

主日的敬拜时间里，借着礼拜仪式表现出来。即，就是将一周的礼拜生活，集中地在主日规定的时

间内，借着仪式表现出来。接受敬拜的乃是神。所以，在礼拜仪式中，只有礼拜者而不可能有旁观

者。礼拜的第一目的，就是向神‘献上’，而不是我们要借着礼拜‘得到’什么。

<提问>因为，我们已经成为移动的神的圣殿，所以不论在何时何地都能够过上向神敬
拜的生活了。那么，你现在是以怎样的心，过着向神敬拜的生活呢?

2）礼拜的仪式

礼拜是成为神儿女的圣徒们，尽心、尽性、尽意地将荣耀归给神，在神面前完全顺服，向神献

上敬拜的行为。礼拜是以诚实的心敬拜创造主，将我们自己当做活祭献上的仪式。我们通过礼拜，

将荣耀归给神，使自己的信仰成长，将别人引到耶稣面前。

诗 103：1-5：“我的心哪，你要（ ）耶和华；凡在我里面的，也要称颂他的圣名。我的

心哪，你要称颂耶和华，不可忘记他的（ ）。他赦免你的一切罪孽，医治你的一切疾病。

他救赎你的命脱离死亡，以仁爱和慈悲为你的冠冕。他用美物，使你所愿的得以知足，以致你如鹰

返老还童。”

<提问>主日来到教会，是为了遵守律法上的安息日，还是为了敬拜从死里复活的主呢?
礼拜时间，我们当要做的事情是什么？

1）向神献上赞美

代上 16：28:“民中的万族啊！你们要将（ )能力归给耶和华，都归给耶和华！”

2) 向神献上悔改的祷告

徒 3：19:“所以你们当（ ）归正，使你们的罪得以涂抹，这样，那安舒的日子就必从主

面前来到。”

3) 向神献上感谢

诗 50:23：“凡以（ ）献上为祭的便是荣耀我。那按正路而行的，我必使他得着我的救恩”。



门徒训练

157

4) 领受神的话语

诗 95：7：“因为他是我们的神，我们是他草场的羊，是他手

下的民。惟愿你们今天听他的（ ）。”

5) 要有决心和变化

罗 12：1：“所以弟兄们，我以神的慈悲劝你们，将身体献上，当作（ ），是圣洁的，是神

所喜悦的；你们如此侍奉乃是理所当然的。”

<提问>加入教会，是出于惧怕神的刑罚，还是出于爱救赎自己的耶稣呢?

应在哪里献上礼拜呢？

耶稣降世之前的旧约时代，是必须要聚在圣殿（只有一处）或会堂里献礼拜。但到了新约时

代，就开始在教会，就是聚在礼拜堂或是聚在教会指定的其它地方献礼拜。

〈提问〉初期教会是在哪一天里献礼拜的，为什么要选择那一天呢？

徒 20：7：“七日的（ ），我们聚会擘饼的时候，保罗因为要次日起行，就与他们讲论，

直讲到半夜。”

林前 16：2：“每逢七日的（ ），各人要照自己的进项抽出来留着，免得我来时候现凑。”

答：

〈提问〉众人（教会）聚集献礼拜的地方，都选择了什么样的场所呢？

参考：徒 1：13、14：1；罗 16：5；林前 16：19。

答：

<提问>关乎真正的礼拜场所，耶稣的教导是什么呢?

约 4：20-24：“我们的祖宗在这山上礼拜，你们倒说应当礼拜的地方是在耶路撒冷。耶稣说：

‘妇人，你当信我。时候将到，你们拜父也不在这山上，也不在耶路撒冷。你们所拜的，你们不知

道；我们所拜的，我们知道，因为救恩是从犹太人出来的。时候将到，如今就是了，那真正拜父的，

要用心灵和诚实拜他，因为父要这样的人拜他。’神是个灵，所以拜他的，必须用（ ）

拜他。”

神会悦纳怎样的礼拜呢?

这是关乎参加礼拜的圣徒在礼拜姿态上的注意事项：

① 献礼拜时，总要衣装端正地参加礼拜。

② 总要在礼拜开始之前来到礼拜堂，调整心灵来渴慕神的恩惠。

③ 事先在家里要诚实地准备好奉献款，金额不限。

④ 到了礼拜堂，除了看圣经、祷告、赞美以外，尽量不闲谈。

⑤ 要带着悔改的心和谦卑的姿态献礼拜，要怀有感谢神恩典的心。

⑥ 献礼拜时，要避免看其它书籍或乱写乱画，嚼口香糖等不敬虔的行为。

⑦ 带小孩子来的，献礼拜时或放在幼儿室，或看好孩子避免乱跑。



永生的道路

158

⑧ 献礼拜前，仔细阅读礼拜周报，最好提前找到相关经文和赞美。

⑨ 整个礼拜仪式结束之前，不要离场。

⑩ 礼拜结束之后，要与弟兄姊妹交通，并存感谢和喜乐的心回到世界当中。

〈提问〉圣经对于参加礼拜的教导是什么呢？

来：25：“你们不可停止（ ），好像那些停止惯了的人，倒要彼此劝勉，既知道那日子临

近，就更当如此”。

〈提问〉对于礼拜，主的应许是什么？

太 18：20：“因为无论在哪里，有两三个人奉我的名聚会，那里就有我（ ）。”

答：

如何奉献？

我们知道，神为我们赐下许多美好的礼物。如：空气、阳光、水、食物、美丽的晚霞、花草

等等，数不尽的恩典。而且，对我们基督徒而言，神借着耶稣基督代替我们被钉字架，为我们赐下

了救恩。我们基督徒对于神所赐下的这样丰盛的恩典，多少表示一些感谢乃是理所当然的。“你们

要称谢耶和华，因他本为善，他的慈爱永远长存”（诗篇 118:1）。

我们向神表示感谢有两种方式：一是，借着奉献神赐予我们的时间、才能，以及付出努力和

牺牲等表示的方式；另一种是，献上归我们所有的一部分物质（其实不是我们自己的），用于神国

的善事上。样般的物质，在旧约里是献为牲畜或粮食。但到了今天，成了奉献钱财，所以才称为是

奉献款。

奉献的意义

1)用从神那里得到的，来表现对神的爱。

腓 4:18：“但我样样都有，并且有余；我已经充足，因我从以巴弗提受了你们的馈送，当作

极美的香气，为（ ）所收纳、所喜悦的祭物”。
孩子出于爱自己的父母，用从父母那里得到的零花钱为父母买礼物送上时，尽管事实上买礼物

的钱是出自父母，但父母还是会因着孩子的孝心而高兴。神也是如此。

另外，腓立比圣徒们的馈送，虽然送给的是保罗，但却等同于献给神。所以，他们的馈送为神

所收纳，所喜悦。

2) 奉献款（捐输）是出于对神所赐的恩典表示感谢而献上的。

申 16：15-17：“在耶和华所选择的地方，你当向耶和华你的神守节七日，因为耶和华你神在

你一切的土产上，和你手里所办的事上，要赐福与你，你就非常地欢乐。你一切的男丁，要在除酵

节、七七节、住棚节，一年三次，在耶和华你神所选择的地方朝见他，却（ ）朝见。各人

要按自己的力量，照耶和华你神所赐的福分，奉献礼物。”

3)奉献款是作为我们向神献上身、心、时间等献身的表示，来献的。

代上 29：16：“耶和华我们的神啊！我们（ ）这许多材料，要为你的圣名建造殿宇，都

是从你而来，都是属你的。”



门徒训练

159

4) 奉献乃是将自己的财宝积攒在神国里。

我们真心献上奉献款时，乃是等于将财宝积攒在永恒的天国里，会变成祝福反馈给我们。

太 6：20：“只要积攒财宝在（ )，天上没有虫子咬，不能锈坏，也没有贼挖窟窿来偷。”

5)我们可以借着奉献，共同参与主的事工。

我们可以借着奉献共同参与，向邻舍传道，到国外宣教，救济穷人等神的事工。

林后 8：4：“再三地求我们，准他们在这供给圣徒的恩情上（ ）。”

奉献的种类

1) 十一奉献

十一奉献，是将自己收入的十分之一献给神。这是神唯一要求献上的款项。不管是谁的收入，

其十分之一都是属于神的，这已经被定为圣徒的义务了。

玛 3：10;“万军之耶和华说：‘你们要将当纳的（ ），全然送入仓库，使我家有粮，以

此试试我，是否为你们敞开天上的窗户，倾福与你们，甚至无处可容。’”

圣经教导我们当要借着十分之一奉献，显明我们认定神主权的信仰。十分之一奉献，不是用后

有了剩余再献上，而是要在使用之前就预先分别出来，用于神的事工上。另外，十分之一奉献只是

奉献最基本的标准与表现，而不是奉献的最大值。事实上，真正献身的基督徒，是不会受十分之一

这个数额的限制，而只会留下自身俭朴生活所必需的，其余的全部都会奉献在神的事工上。所以，

有人献上十分之一，有人会献上十分之二，也有人会献上十分之三，甚至于有人会献上十分之九。

圣经清楚说到我们收入的十分之一，必须要用于神的事工上。玛 3:8 里记着说我们若是不这样行，

就等于是偷窃神的物。全知的神岂能会祝福偷窃神之物的贼呢?

玛 3:8：“人岂可夺取 神之物呢？你们竟夺取我的供物。你们却说：‘我们在何事上（ ）

你的供物呢？’就是你们在当纳的十分之一和当献的供物上”。

2)感恩的奉献

感恩奉献是在信仰生活当中，遇到应感谢的事情时，献上的奉献。例如，灵里得蒙极大的恩典，

或是在学习上蒙恩，或是领受了洗礼，职分（教师，执事，劝士，长老等），或是喜逢生日、升学、

就业、搬家、结婚等个人值得祝贺的事情，或是在圣诞节、复活节、秋收感恩节等各种教会节日，

出于感恩而奉献的捐项。

3)宣教及其它特殊奉献

宣教奉献，是我们自身不能直接出去宣教，但为了顺从神把福音传到地极的命令，而出于借

着祷告和物质来援助差派出去的宣教士，所献上的奉献(腓 4:18-19)。另外还有，就是为了使神的

旨意在其它地方和时代里得以成就而献上的各种特殊奉献。

4)救济奉献或是分享奉献

林后 8:14-15：“乃要均平。就是要你们的富余，现在可以补他们的不足，使他们的富余，将

来也可以补你们的不足，这就（ ）了。如经上所记，多收的也没有余，少收的也没有缺”。

神悦纳怎样的奉献呢？



永生的道路

160

神悦纳圣徒们诚心献上的奉献，并会使奉献的人得益处，也会更爱那真心奉献的人。对于我们

的奉献，神会加倍地回报，会使我们在凡事上蒙福，会充充足足地加给我们所需要的一切。

那么，以怎样的姿态奉献时，才能得到这样的祝福呢？

(1) 首先要存谦卑的心，将自己向神献上。

神喜悦的是我们本身，而不是物质。因此，神首先要求的就是我们的全心 （林后 8：5、11；

撒上 15：22）。奉献款不是献给人，而是献给救赎和赐福我们的神。所以，我们当要存谦卑的心来

奉献。

(2) 要甘心乐意地存感谢的心献上（林后 9：7）。

出于勉强或强制奉献时，就会受到试探，良心会被压制。我们当要照着本心酌定的（林后 9:7），

不要因为别人奉献而不得已才勉强奉献。所有奉献都要心甘情愿时才能献上。因为，神不会悦纳出

于勉强而献上的奉献。

(3)要存清洁的心，诚心诚意地献上。

要除掉心中的恶意（箴 21：27），而照着本心酌定的奉献（林后 9：7）。我们不要因为别人奉

献，自己也跟着奉献。我们要照着神赐给我们各人的不同情况，不要作难，不要勉强，而力所能及

地奉献。神不会在乎奉献金额的多少，只会在乎奉献的心态（林后 8：3；可 12：44）。

为有意义的奉献而有的几点建议：

1) 要献上“准备好的奉献”。要在一周里诚心准备好奉献款，最好预先放进纸袋里，到时候献上。

2) 要养成每有收入时就分别留出十分之一的好习惯。这样的习惯生活化之后，奉献时就不会踌躇

不定了。

3) 除了特殊情况外，最好是不记名奉献。耶稣也说：“不要叫左手知道右手所作的”（太 6：3）。

二.教育

教会成员接受教导的同时也要教导别人。圣经教育在教会生活中是非常重要的。因为，通过

圣经教育不仅能够明白神的旨意、真理、命令和律法，而且还能够得到保守真理和放胆传道的能力。

(1)圣经教育的根本

〈提问〉读过太 28：19-20 之后回答一下，应教导什么呢？

(2)圣经教育的方法

徒 17：11-12：“这地方的人贤于帖撒罗尼迦的人，甘心领受这道，天天考查（ ），要晓

得这道是与不是。所以他们中间多有相信的，又有希腊尊贵的妇女，男子也不少”。

教会里有教会学校。你可以在适合你年龄的学习班中，学习圣经。

(3)圣经教育的结果



门徒训练

161

徒 6:7：“( ）兴旺起来。在耶路撒冷门徒数目加增的甚多，也有许多祭司信从了这道。”

徒 19:20：“主的道大大兴旺，而且（ ），就是这样”。

三. 圣徒的相交

圣徒在教会生活中最美好的样子就是圣徒间的相交。

诗 133:1-3：“看哪，弟兄和睦同居，是何等的善，何等的（ ）！这好比那贵重的油浇在亚

伦的头上，流到胡须，又流到他的衣襟。又好比黑门的甘露降在锡安山，因为在那里有耶和华所命

定的福，就是永远的生命”。

基督赐给了圣徒们，劝人与主和好的职分。

林后 5：18：“他藉着基督使我们与他和好，又将（ ）的职分赐给我们。”

初期教会，每当聚会时都加深了圣徒之间的相交。徒 2：42-45 里记着说圣徒们彼此相爱，以

至于卖了田产、家业，照各人所需用的分给各人。

徒 2:42-45:“都恒心遵守使徒的教训，彼此交接，擘饼，祈祷。众人都惧怕。使徒又行了许

多奇事、神迹。信的人都在一处，凡物公用；并且卖了田产、家业，照各人（ ）的分给各人”。

接受耶稣为救主的人，个人不再是处于孤立的状态，而是作为基督的一个肢体（罗 12：5），

彼此联合在一起的。

1.基督徒的相交

“相交”（考一挠尼阿）一词，也会被使用为“亲交、交往、共有”等意思。‘相交’原来的意

思是“与谁分享什么”。约翰．斯托得(John Stott)对于基督徒的相交，很好地说明到：1)共同分

享得到的--基督徒的共同基业; 2)共同分享给出的--共同服侍；3)彼此分享的--彼此间的责任。

“亲交”说的是圣徒之间的交往。意即，圣徒与不信的人之间谈不上亲交，而是要将不信的人

作为传道对象来交往的意思。圣徒可以和不信者交往，但不能深交。因为，那样会有损自己的属灵

生活。

林后 6：14：“你们和不信的原不相配，不要同负（ ）。义和不义有什么相交呢？光明

和黑暗有什么相通呢？”

2.相交的根据是“成为一体”

人与神的关系是基督徒相交的根源。基督徒的相交，左右于和神的关系。

林后 1：9：“自己心里也断定是必死的，叫我们不靠自己，只靠叫死人复活的（ ）。”

约壹 1：3：“我们将所看见、所听见的传给你们，使你们与我们（ ），我们乃是与父并他

儿子耶稣基督相交的。”

※仔细读三遍，林前 12:12-27，弗 4:1-6。

教会是基督的身体（罗 12：5；林前 12：12；西 1：18），而所有基督徒都是这身体上的肢体。

信耶稣的人们，同有一位父，都是借着耶稣基督的血成为，同一个血统的同一家族的弟兄（弗 2：

19），同一个国家的子民（加 3：29），同一个牧场的羊群（徒 20：28），同一个葡萄树上的枝子（约

15：5）。信耶稣的人，在基督里不分血统、身份、民族、国家、男女、贫富、地位和学历，都是以

主为家长的一家人。若对此不相信，而没有信心行为的人，就是与父神无关的人。耶稣说到：“凡

遵行神旨意的人，就是我的弟兄姐妹和母亲了”（可 3：35）。

3.相交的基础是‘爱与一致’。



永生的道路

162

人都有自私的一面，若借着人的爱彼此相交，总有一天必会失望。所以，我们要在基督里，

依靠圣灵的能力亲交。

腓 2：1-2：“所以在基督里若有什么（ ），爱心有什么（ ），圣灵有什么（ ），心

中有什么慈悲怜悯，你们就要意念相同，爱心相同，有一样的（ ），有一样的（ ），使我

的喜乐可以满足。”

1)若不彼此相爱，就无法相交

彼前 1：22：“你们既因真理，洁净了自己的心，以致（ )弟兄没有虚假，就当从心里彼此

相爱。”

2)耶稣赐给了我们什么诫命？

约 15：12:“你们要彼此（ ），像我爱你们一样；这就是我的命令。”

约壹 4：1、17“亲爱的弟兄啊，一切的灵，你们不可都信，总要试验那些灵是出于神的不是；

因为世上有许多假先知已经出来了。……这样，爱在我们里面得以完全，我们就可以在审判的日子，

坦然无惧；因为他如何，我们在这世上也如何。”

3)我们能够表现爱的决定性方法是什么？

约 14：15：“你们若爱我，就必遵守我的（ ）。”

4)我们怎样行，才能与耶稣成为朋友相交下去呢？

约 15：14：“你们若（ ）我所吩咐的，就是我的朋友了。”

5)爱能够使人彼此饶恕而和睦。

弗 4：32：“并要以恩慈相待，存怜悯的心，彼此（ ），正如神在基督里饶恕了你们一样。”

6)若不能彼此同心，就不能彼此相交。

摩 3：3：“二人若不（ ），岂能同行呢？”

7)初期教会的基督徒们都是一心一意彼此相交的。其结果是什么呢？

徒 4：32-33：“那许多信的人，都是一心一意的，没有一人说他的东西有一样是自己的，都

是大家公用。使徒（ ），见证主耶稣复活；众人也都蒙大恩。”

正直的相交是怎样形成的？

圣徒间的亲交，是在礼拜或祷告会等属灵聚会中，也是通过分享物质等实际而舍己的相交中，

美好地成就起来的。

1. 借着参加教会的正式聚会成就的亲交。

圣徒们可以借着参加教会的主日礼拜、周三礼拜、通宵祷告会，圣餐仪式等正式聚会，美好

的相交，信心一起成长。

林前 10：16-17：“我们所祝福的杯，岂不是同领基督的血吗？我们所掰开的饼，岂不是（ )



门徒训练

163

基督的身体吗？我们虽多，仍是一个饼、一个身体，因为我们都是分受这一个饼。”

2.在圣经学习，祷告聚会，以及教会活动中成就的亲交。

圣徒们在区域礼拜以及各种圣经学习、祷告会、宣教会等聚会中，借着彼此代祷，一同活动，

彼此深交，使信心一起成长。

徒 3：1：“申初祷告的时候，彼得、约翰上（ ）去。”

弗 4：15-16：“惟用爱心说诚实话，凡事（ ），连于元首基督；全身都靠他联络得合式，

百节各按各职，照着各体的功用彼此相助，便叫身体渐渐增长，在爱中建立自己。”

圣徒们可以借着用神的话语彼此保守和劝告，使对方归正，来帮助信心成长。

太 18：15：“倘若你的弟兄得罪你，你就去趁着只有他和你在一处的时候，指出他的错来，

他若（ ），你便得了你的弟兄。”

加 6：1：“弟兄们，若有人偶然被过犯所胜，你们属灵的人就当用温柔的心把他（ ）过

来；又当自己小心，恐怕也被引诱。”

3. 现实生活中的实际而舍己的亲交。

圣徒之间，一同吃饭、旅行、互访对话，也能成就美好的亲交。圣徒可以借着分享自己的物

质，或是借着发挥自己的恩赐和才能彼此帮助的生活，成就有益的亲交。

基督徒的相交要以耶稣基督为中心彼此分享，彼此促进灵命成长，扩张彼此的事工，成就教会

健康的成长。

1)分享物质的相交（徒 2：40-45）

徒 4：32：“那许多信的人，都是一心一意的，没有一人说他的东西有一样是自己的，都是大

家公用。”

2)分担苦难的相交（加 6：2）

加 6:2：“你们各人的（ ）要互相担当，如此，就完全了基督的律法”。

腓 1：29：“因为你们蒙恩，不但得以信服基督，并要为他（ ）。”

3)互相勉励和劝勉，可以帮助灵命成长。

来 10：24-25：“又要彼此相顾，激发爱心，（ ）行善。你们不可停止聚会，好像那些停止

惯了的人，倒要彼此劝勉，既知道那日子临近，就更当如此。”

来：3:13：“总要趁着还有今日，天天彼此（ ），免得你们中间有人被罪迷惑，心里就刚硬

了。”

4)一同作工的相交

腓 2：25：“然而，我想必须打发以巴弗提到你们那里去，他是我的兄弟，与我（ ）作工，

一同当兵，是你们所差遣的，也是供给我需用的。”

5)担当弟兄软弱的相交

罗 15：1：“我们坚固的人应该担代不坚固人的（ ），不求自己的喜悦。”



永生的道路

164

6)彼此服事的相交

彼前 4：9-10：“你们要互相款待，不发怨言。各人要照所得的恩赐彼此（ ），作神百般

恩赐的好管家。”

四．服事

服事是对神的爱做出的回应。所以，服事不是出于勉强，而是出于甘心乐意。圣徒当要实践

服事（传道和救济）（约 13：1-4；太 4：23-24；路 10：25-37）。教会内的服事，教会外的传道和

救济，是显明教会生命力的果子。

〈提问〉读过下面经文之后，回答一下是什么促使你服事的？

林后 5：14：“原来基督的（ ）激励我们；因我们想一人既替众人死，众人就都死了。”

答：

〈提问〉服事者的姿态应该是怎样的？

林前 4：1-2：“人应当以我们为基督的执事，为神奥秘事的管家。所求于管家的，是要他有

（ ）。”

答：

〈提问〉读过罗 12：3-13 之后，思想一下应在什么事上服事？请你找出并记录在教会
服事的事项。

〈提问〉读过太 25：31-46 之后，用自己的话说一说教会为邻舍和社会的服事是什么？

答：

1）向没有听到福音的人-

2）向没有得到教导恩惠的人-

3）为受冤枉的人-

4）为饥饿的人-

5）为疼痛及患病的人-

6）与被遗弃的人-

7）为赤身露体的人-

8）为受灾难的人-

9）为正义被压制的地方-

10）为有分裂和伤痛的地方-

〈提问〉你与自己所属的教会，对以上十项服事事工，有着怎样的关心？有没有具体
的实践和计划呢？



门徒训练

165

讨论及默想

1.你是否觉得教会生活快乐呢？若是不快乐，你认为原因在哪里呢？

2.你是否通过教会生活使灵命成长呢？

简明基督教用语解释

主日

主日是“主的日”的意思。为记念耶稣在安息日第一天（星期日）复活，初期教会开始这样

称呼那日。

在旧约时代，人们把神创造天地以后休息的日子（星期六），守为安息日。在耶稣复活升天后，

耶稣的门徒们把复活的日子定为安息日。这是因为耶稣的复活把一切都成全了。

主日是为了得着肉身的休息和灵魂的礼拜所赐的祝福。主日又是一周的第一天。

这里有着把第一天献给神的宝贵含义。我们守圣洁的主日，可以得到肉体和灵魂的真正福祉。



永生的道路

166

应用与作业

认识到的

当感恩与

赞美的

需要调整的

当实践与

顺从的

需要祷告的

作

业

背诵经文 传道—罗 1：16

世界宣教—太 28：18-20

读 经 罗 10:10-21

祷 告 求神赐传道的勇气和能力。

阅读与其它



门徒训练

167

第十八课
向万民传福音

本 文 约 1：1-18 背诵经文 ●传道—罗 1：16

●世界宣教—太 28：18-20

作

业

检

查

检查标记 完成=О 一部分=Δ 未做=Х

读 经

背 诵

读书报告及

其它

复习问题 1．生活的礼拜和仪式的礼拜有什么关系？

2．教会生活给你什么益处？

学习目的 1．认识传道的正确意义和使命。

2．帮助我们使传道生活化。

引人思考的喻道故事
被差往印度宣教的宣教士当中，有一位著名的瓦利德(Wilder)博士。有一次，美国海军部队访

问了印度。于是，在印度宣教的宣教士们便有了机会和美国海军的官兵们一同共进晚餐。到访印度

的美国海军当中，也有不信主的军人。宴会中，有一位上校，在相互交谈中忽然说到：“宣教士们，

为什么要到这里来呢？你们在美国宣教不就可以了嘛？这里的印度人需要基督教吗？” 瓦利德宣

教士听了这般话，就从座位上站起来，走到那位上校面前郑重地说到：“长官，假如你的司令官命

令你，今晚带领小分队，前往因斯坦提诺夫(Constantinople)去，你会怎么办呢？”对方回答说：

“那还用问吗？司令官若下了命令，就必须得去”“长官，我人生的司令官是耶稣。他命令我到印

度来，所以就听从他的命令，来到了这里”。

在主的命令面前，你我的回答是什么呢？时间是不等人的！你若是没有顺从主的命令，其理

由是什么呢？你的辩解又是什么呢？

可 16:15：“你们往（ ）下去，传福音给（ ）听。”

见证基督的生活

1．传道的意思

传道是意味着“传福音、传播、传开、宣布，即宣传福音”。

路 4：18-19：“主的灵在我身上，因为他用膏膏我，叫我传福音给贫穷的人；差遣我报告被掳

的得释放，瞎眼的得看见，叫那受压制的得自由，（ ）神悦纳人的禧年”。

（参考：赛 52：7，61：1-2）

*神为了见证耶稣基督，为我们赐下了圣经。耶稣降世为人，又实际性地作了见证。圣灵再次为了

见证耶稣基督，降临在我们身上（徒 1：8）。神建立教会，先呼召我们的缘由，也是为了见证耶稣

基督。借着圣灵重生的圣徒，看到那些因不信而要进入地狱的人，就会生发怜悯之心，就会致力于

向他们传福音。这就是得救之人的特征和确实的表现。

传道就是向不信耶稣基督的人们传讲唯有信耶稣基督才能得救的福音。传道是拯救将要灭亡

之灵魂的事工，是践行大过世上一切的大爱。所以，传道是所有接受主耶稣基督的人，当尽的义务，

当要背负的普遍使命。



永生的道路

168

耶稣说一个人的生命比全世界都可贵。所以，作为圣徒当行的诸事中，神最喜悦的就是传道。

耶稣为了不信的灵魂，为了拯救每一个生命，来到了这个世界，为了救赎全人类受尽了一切苦难而

死。我们每当想到这些，心灵就无法忍受不传福音。传道就是这样重要而可贵的使命。

2.传道的内容

福音是“喜讯”、“好消息”的意思。“耶稣基督”本身，就是福音的本质。

“因基督也曾一次为罪受苦……为要让我们到神面前”（彼前 3：18）；“在神和人之间只有

一位中保”（提前 2：5）。耶稣基督是唯一能到父神那里的“道路、真理、生命”（约 14：6）；“基

督耶稣降世，为要拯救罪人”（提前 1：15）；“基督既为我们受了咒诅，就赎出我们脱离律法的

咒诅”（加 3：13）；他是“那位救我们脱离将来忿怒的耶稣”（帖前 1：10）；“因此基督死了，

又活了，为要作死人并活人的主”（罗 14：9）。所以，传道就是要传福音，就是要介绍并传讲耶

稣基督和他的事工（耶稣的受死与复活）。

“神爱世人，甚至将他的独生子赐给他们，叫一切信他的，不至灭亡，反得永生”（约 3:16）。

这话语就是福音，这福音就是以下五种原理，能够将人从罪中救赎出来，引向永生的道路。

第一原理…………神....“神”

第二原理…………人.....“爱世人”

第三原理…………耶稣基督....“赐下独生爱子”

第四原理…………信心....“叫一切信他的”

第五原理…………永生....“不至灭亡，反得永生”

福音里大致包含五大要素：

1原理=神

神是创造主，是神创造了你（创 1：1，27；西 1：16）。

神是圣洁的，所以一定要审判罪。同时，神又是爱，所以也爱你（赛 5：16；约壹 4：16）。

2 原理=世人

要知道，你是一个不顺从神的旨意而被丢弃的罪人（罗 3：10、23；传 7:10）。

罪的工价是三重死亡，靠我们自己无法脱离罪（启 20：14-15；弗 2:8-9）。

3 原理=耶稣

耶稣是担当了你的罪受死的（彼前 2：24）。

耶稣第三天从死里复活了（林前 15：3-4）。

4 原理=信心

要认罪悔改（赛 55：7）。

要心里相信，口里承认，耶稣就是救主（启 3：20；罗 10：9-10）。

5原理=永生

要知道永生是神所赐的（弗 2：8-9）。



门徒训练

169

要知道信的瞬间，就已经得着永生了（约 5：24）。

3.传道的动机

能够使我们继续传福音的动机，一是出于对神的爱而用实际行动来荣耀神；二是出于对人的

爱和关心。我们看到别人灵里的贫穷，要有怜悯人的心。看到不会游泳的人掉在水里拼命挣扎而漠

不关心的人算是怎样的人呢？

耶 20：9：“我若说我不再提耶和华，也不再奉他的名讲论，我便（ )觉得似乎有烧着的

火，闭塞在我骨中，我就含忍不住，不能自禁。”

可 6：34:“耶稣出来，见有许多人，就( )他们，因为他们如同羊没有牧人一般；于是开

口教训他们许多道理。”

1) 因为传道是耶稣在地上最后的命令

传道的命令，如同是耶稣的遗言。这意味着，传道是圣徒们当要尽力而行的事。

主最大的命令都没有遵行，又岂能遵行主其他的诫命和命令呢？

耶稣的最后遗言：大使命

请阅读及默想下列经文：太 28：18-20；可 16：14-18；路 24：44-49

〈提问〉传道的命令是在什么时候，一同赐给谁的？

〈提问〉福音要从哪里开始传到哪里？当要怎样传呢？

〈提问〉传道的对象和范围，有什么例外或限制吗？（赛 11：9；哈 2：14）

〈提问〉传道人的资源是什么？

罗 8:32：“神既不爱惜自己的儿子为我们众人舍了，岂不也把（ ）和他一同白白地赐给我

们吗？”

2)因为传道是出于对神(基督)的爱。

参考：约壹 4：7-10；林后 5：14；提前 2：4；罗 1：7；帖前 2：4；林前 1:21；路 15：7

〈提问〉我们所爱的耶稣，对我们最大的愿望是什么呢？

3)因为耶稣用三年时间为我们做出了传福音的榜样。

耶稣三年的共生涯，可以说就是传道的生涯。因为，耶稣来到这世界的目的，就是为了拯救灵

魂，拯救这个世界。

太 4：17：“从那时候耶稣就传起道来，说：‘（ ）近了，你们应当悔改。’”



永生的道路

170

<提问>你在一分钟时间里，能否说出福音的核心吗?

4)因为对那些不信的人，若是任凭而不管的话，他们就会灭亡

任凭而不管那些不信的人，就等于是看到有人掉进水里快要淹死而转脸不管。我们要尽快拯救

那些不信而深陷于不信之罪中的人们。因为，这就是对邻居（不信者）的爱（太 9：36；罗 1：14；

太 11：28，22：39；路 16：24；罗 9：3）。

据说崔风石牧师走遍平壤街向人们呼喊信耶稣上天堂时，遭到了警察的制止。崔牧师就向警察

说到“为何不制止汽车鸣笛呢？”对此警察说到：“那不是为了防止撞人吗”这时，崔牧师高声说

到“警察先生，我现在呼喊信耶稣上天堂，是防止你们的灵魂被撞！”

〈提问〉你所爱的人正在罪中走向地狱，还会坐视不管吗？

约 8：24：“所以我对你们说你们要死在罪中，你们若不信我是基督，必要( )在罪中。”

5)因为传道是基督徒的义务

所有圣徒虽然都各有自己的使命，但传道却是赋予所有圣徒的共同使命。所有基督徒都是受

托（帖前 2：4）负有传福音使命的福音工人（林前 4：1），传令人（提前 2：7；林前 1：21），使

者（弗 6：19），见证人（路 24：48；徒 1：8）。

<提问>你是否同意“传道是自己先蒙福的道路”这样的说法呢?

罗 10：14：“然而人未曾信他，怎能求他呢？未曾听见他，怎能信他呢？没有（ ）的，怎

能听见呢？”

6)因为传道的人能够得到天国的荣耀和奖赏

神看传道的果子最为可贵。天国里最荣耀的奖赏，就是传道结出的果子（帖前 2：19）。传道

的奖赏之所以大，是因为每一个灵魂都比世上万物可贵，都是用耶稣的血价买赎的。

传道不论得到什么样的回应，都会有赏赐。

1)反对

太 5：10-12：“为义受（ ）的人有福了！因为天国是他们的，人若因我辱骂你们，逼迫

你们，捏造各样的坏话毁谤你们，你们就有福了！应当欢喜快乐！因为你们在天上的（ ）是大

的；在你们以前的先知，人也是这样逼迫他们。”

2)接受

但 12：3：“智慧人必发光，如同天上的光；那使多人归义的，必发光如星，直到（ ）。”

若不传道

林前 9：16：“我传福音原没有可夸的，因为我是不得已的；若不传福音，我便有（ ）了。”



门徒训练

171

王下 7:9：“那时，他们彼此说：‘我们所做的不好！今日是有好信息的日子，我们竟不作声！

若等到天亮，（ ）必临到我们。来吧，我们与王家报信去！’”

所以

提后 4：2：“务要（ ）；无论得时不得时，总要专心，并用百般忍耐，各样的教训，责备

人、警戒人、劝勉人。”

“总要”所说的是，不要只是在特定的时间里，或是出于消极的态度去传道，而要在自己的生

活中，活出积极传道的生活。

4.传道的目的

1）拯救灵魂

使人悔改和得救，是神的事工，也是作为神的子民当要执行的任务之一。所以，基督徒要将

传道作为唯一的目标（路 1：16；徒 26：17-18）。

雅 5：19-20：“我的弟兄们，你们中间若有迷失真道的，有人使他回转；这人该知道叫一个

罪人从迷路上转回，便是（ ）一个灵魂不死，并且遮盖许多的罪。”

2）教会成长

初期教会的成长，是出于传道的结果。

徒 2：41：“于是领受他话的人，就受了洗。那一天，门徒约（ ）”。

徒 2:47：“赞美 神，得众民的喜爱。主将得救的人，（ ）他们。”

跟从耶稣的门徒添了三千人，主将得救的人天天加给他们。

3)扩张神的国度

〈提问〉耶稣开始传道时，发出的第一个呼喊是什么？

（太 4：17，可 1：15）“从那时候耶稣就传起道来，说：‘天国近了，你们应当（ ）。’”

“天国近了，你们应当悔改”。没有悔改的信心是假的。真正悔改的人，才会接待主而得救。

蒙主拯救的人，就是神圣洁的国度（彼前 2：9）。因此，加赠得救的人数，就是扩张神的国。

4)神的荣耀

神的荣耀是传道的最终目的，同时也是传道的内容。

诗 96：2-3“要向耶和华歌唱，称颂他的名，天天传扬他的救恩。在列邦中（ ）他的荣耀，

在万民中述说他的奇事。”

约 15：8“你们多结果子，我父就因此得荣耀，你们也就是我的（ ）了。”

5.传道的准备

1）活出与蒙召的恩相称的生活，传道才会有能力和果效。

太 5：16“你们的光也当这样照在人前，叫他们看见你们的好行为，便将荣耀归给你们在天上

的父。”



永生的道路

172

能够向众人显明耶稣的人格，品性，精神，生活的人，才能够最为有效地引人归主(林前 11:1)。

2)不要凭借自己的口才和理论，而要常作准备以神的话语来应答和见证福音。尤其，要尽量多背诵

一些关于福音的经文。

彼前 3：15：“只要心里尊主基督为圣；有人问你们心中盼望的缘由，就要常作准备，以温柔、

敬畏的心（ ）各人。”

提后 2：15：“你当（ ）在神面前得蒙喜悦，作无愧的工人，按着正意分解真理的道。”

3)凭人的能力是无法改变一个人的意志决定。所以，当要恳切向神祷告，求神能够开启传道对象的

心门，使其接受福音。

路 24：45：“于是耶稣开他们的心窍，使他们能（ ）圣经”。

4)要被圣灵充满

徒 1：8：“但（ ）降临在你们身上，你们就必得着能力；并要在耶路撒冷、犹太全地，

和撒马利亚，直到地极，作我的见证。”

〈提问〉从徒 4：24-31 中，找出实际的例子，确认一下我们自己是否做好了传道准
备。尤其，是否被圣灵充满了呢？

徒 4：31：“祷告完了，聚会的地方震动，他们就都被（ ），放胆讲论神的道。”

〈提问〉我们传道时，当要使用的属灵武器是什么？当要依靠谁呢？

约 5：39：“你们查考（ ），因你们以为内中有永生；给我作见证的就是这经”。

约 15：26：“但我要从父那里差保惠师来，就是从父出来真理的（ ）；他来了，就要为我

作见证”。

<提问>为什么很多基督徒不传道呢？

〈提问〉我们不妨在路 24：44-49 中查找一下答案，怎样才能成为真正的见证人，并
作出正确的见证？

1）见证的内容？

*48 节

“你们就是（ )事的见证。”

2）见证的核心？

*46 节（参考：林前 2：2）

“又对他们说：“照经上所写的，基督必（ ），第三日从死里（ ）。”

3）见证的方法？



门徒训练

173

*44、47、48 节

“并且人要奉他的名传悔改、赦罪的道，从耶路撒冷起直传到万邦。你们就是这些事的（ ）”。

4）见证的对象和范围？

*47 节

“并且人要奉他的名传悔改、赦罪的道，从耶路撒冷起直传到（ )。”

5）见证的能力？

*49 节

“我要将我父所应许的降在你们身上，你们要在城里等候,直到你们领受从上头来的( )”。

6.传道的种类

1）通过言语的见证

罗 10：13-15:“因为凡求告主名的，就必得救。然而人未曾信他，怎能求他呢？未曾听见他，

怎能信他呢？没有( )道的，怎能听见呢？若没有奉差遣，怎能传道呢？如经上所记：‘报福音传

喜信的人，他们的脚踪何等佳美。’”

〈提问〉从不认识主，到称呼主名的过程是怎样的？传道者的责任是什么？

罗 10：17：“可见信道是从（ ）道来的，听道是从基督的话来的。”

〈提问〉若要使人对福音作出反应并生发使人得救的信心，当要以什么为前提呢？

徒 8：4：“那些分散的人往各处去（ ）道。”

徒 8:25：“使徒既证明主道，而且又（ ），然后就回耶路撒冷去，一路在撒马利亚很多村

庄传扬。

答：

2）通过作工的见证

初期教会的传道是通过祷告，是既能听到又能看到的。使徒们传道时，借着行神迹，使人看

到了基督医治与救赎的能力（可 16：15-20）。

徒 8：6：“众人听见了，又看见腓利所行的（ ），就同心合意地听从他的话。”

徒 4：29-31：“他们恐吓我们，现在求主鉴察：一面叫你仆人大放胆量，讲你的道，一面伸

出你的手来，医治疾病，并且使神迹奇事，因着你圣仆耶稣的名行出来。（ ）完了，聚会的地

方震动，他们就都被圣灵充满，放胆讲论 神的道”。

3)通过好行为的见证

合乎福音的生活馨香之气，乃是对这个世界最为有效的传道（腓 1：27；林后 2：15）。

腓 2：14-16：“凡所行的，都不要发怨言，起争论，使你们无可指摘，诚实无伪，在这弯曲

悖谬的世代，作神无瑕疵的儿女；你们显在这世代中，好像（ ）照耀，将生命的道表明出来，



永生的道路

174

叫我在基督的日子，好夸我没有空跑，也没有徒劳。”

〈提问〉读过徒 8：1-5 之后，比较我们的传道时机来说一下。

答：

〈提问〉读过约 4：27-29 之后，说一下撒马利亚妇人是从什么时候开始传道的？

答：

* 智慧的传道法则：

1）正确地引用圣经话语，最好先在下面画上线。

2）清楚说明罪的定义（与社会的犯罪不同）。

3）确信神与自己同在（太 28:18-20；罗 1：16），有圣灵帮助。

4）要清楚明白福音之后再去传（要常背诵）。

5）除了必要的提问之外，要婉转巧妙地回避其它提问，而直接回到福音中。

6）过多强调个人独特的经历（见证），是不明智的。

7）需要与接受福音的人一起祷告时，要尽量简短。

8）对话时，不能有讽刺或轻视的态度，要诚实地只说自己知道的。

9) 对于接受福音或被领到教会的人，要安排养育的举措。

7.传道的方法

我们现在喝的水与过去我们的先祖所喝的水，都是同样的水，元素并没有发生任何改变。但

盛水的器皿，却随着时代的推移，而有了不断的变化。如今，固然有多种传道方法，但约翰福音 4

章中的，耶稣与撒马利亚妇人的对话，却始终都是我们最为有效的传道方法。

*读过 约 4：1-30 之后，回答下列问题：

1）接触的阶段

〈提问〉耶稣在何时何地遇见了何人？（1-6 节）

答：

2）加以关心的阶段

〈提问〉耶稣借着什么接近撒马利亚妇人的呢？（7-9 节）

答：

3）见证福音的阶段

〈提问〉耶稣怎样主导对话的呢？（10、14 节）

答：



门徒训练

175

〈提问〉撒马利亚妇人的信心起了什么变化？（9、15、19 节）

答：

4）使人下决心的阶段

〈提问〉耶稣最终是怎样介绍自己的呢？（26 节）

答：

〈提问〉撒马利亚妇人的行动发生了怎样的变化呢？（28-30 节）

答：

见证

1．什么是见证？

我们从圣经里找出两个例子看一下。

〈提问〉路 8：26-39 里记录了被鬼所附而受痛苦的人借着耶稣的帮助恢复正常的
案例。耶稣是怎样吩咐被治好的人？那人又是怎样顺从的？

〈提问〉徒 22：1-21 里记录了被指控扰乱犹太教而被捕的保罗，在众人面前讲述自
己怎样从逼迫基督教会到转向基督教会的内容。他是用什么方法在说明自己呢？（参
15 节）

答：

〈提问〉若思想 太 10：32-33，见证还可以被称为是什么行为呢？

答：

〈提问〉彼得在 徒 4：20 中，说自己为什么要见证耶稣呢？

答：

〈提问〉约 1：40-42 中言及的安德烈，与约 9：13-41 中言及的瞎子所见证的内容
是什么呢？

●看一下，约 1：41 与约 9：25。

答：



永生的道路

176

〈提问〉基督徒固然要用言语见证自己所经历的神，但更具体和有效的见证是什么呢？

太 5：16：“你们的光也当这样照在人前，叫他们看见你们的好行为，便将荣耀归给你们在天

上的父。”

答：

〈提问〉我们在徒 26：1-29 里能够发现保罗代表性的见证。我们不妨照着下列的
内容将其分为哪四段？

■ .................□ 1-8 节

■ ................ □ 9-12 节

■ ................ □ 13-23 节

■ .................□ 24-29 节

〈提问〉不妨根据保罗的例子，简单整理一下自己信耶稣的始末以及相信之后的变
化。最好是在 5 分钟之内讲完（这就是所谓“救恩见证”）。

※见证时的注意事项：

1）见证不要太复杂。除了特殊情况之外，最好是在 5 分钟之内结束。

2）不是只有神秘而令人惊奇的经历，才能成为见证的素材。见证也不是像一部电影一般，冗长的

叙述自己迄今为止的人生旅程。所以，见证时不要失去见证的核心。

（1）知道了神是活着的事实。

（2）知道了自己是罪人的事实。

（3）知道了基督就是为了代赎自己的罪受死的事实。

（4）信主之后得到永生的福祉和变化，以及现在具有这般信心的事实。

3）要介绍“我”的经历。“我们”或“那个人”的见证，不会令人感到与你亲密。

4）中途不要提出什么问题。

5）尽量避免讲述消极的经历或信主之后与神不和之事，而要考虑到聆听见证的对象来见证。

“成为神的工具，从撒但的权势下将人引向神荣耀的光明世界，是最荣耀的事”。

-- 慕迪--



门徒训练

177

讨论及默想

1.你在最近一个月里，向多少人传讲了你所信的耶稣基督呢？

2.你为自己不信的家人、亲戚、朋友或同事，有过多少祷告和传道呢？

应用与作业

认识到的

当感恩与

赞美的

需要调整的

当实践与

顺从的

需要祷告的

作

业

背诵经文 ●作为中心的耶稣—林后 5：17

●顺从主—罗 12：1

读 经 太 21:28-46

祷 告 希望更加认识主，更爱主！

阅读与其它



永生的道路

178

第十九课
对王的顺从

本 文 太 21：28-46 背诵经文 ●作为中心的耶稣

—林后 5：17

●顺从主—罗 12：1

作

业

检

查

检查标记 完成=О 一部分=Δ 未做=Х

读 经

背 诵

读书报告

及其它

复习问题 1．认识传道的正确意义和使命。

2．帮助我们使传道生活化。

学习目的 1．弄清为什么每天要顺从主。

2．知道并享受顺从的祝福。

引人思考的喻道故事

有一个财主，在年三十晚上把仆人们招聚在一起，分给每人一捆稻草，让他们搓绳子。财主要

求仆人们精心搓，搓出来的绳子越细越好，要细过小拇指。为此，仆人们就纷纷埋怨到：“再狠毒

的主人，也不至于令人在年三十夜里搓绳子，况且还要求搓出比小拇指还细的绳子，就是搓到天亮

也未必能搓完”。仆人们纷纷心存不满，有的搓一会儿停一会儿，有的搓出比小手指粗过几倍的绳

子，其目的就是要快点把稻草用完。但他们当中却有一个仆人，照着主人的吩咐认真地搓绳，把绳

子搓得又精又细。他没有像别人那样发怨言耍小聪明，而顺从主人的吩咐，用了一个通宵认真地搓

好了一捆稻草的绳子。

第二天早上，主人拿着一个大口袋出来喊道：“你们都听着，过去一年你们为我做工，都太辛

苦了。现在这里钱多的是，就用你们搓好的绳子，把铜钱串起来，能串多少，就拿多少，以此作为

你们的工价”。仆人们听了这话，都后悔莫及。因为，他们搓出的绳子根本不能把钱串起来。但那

位顺从主人而照着主人吩咐而行的仆人，却用自己搓出来的绳子串上了很多的钱，从此结束了为人

奴仆的生涯。

1.基督是主

因信耶稣基督而得救，并有圣灵内住的人，会开始相信有天国和地狱。从此，相信神是无所不

在的信心，以及与神活泼的相交，就像呼吸一样持续不断地伴随左右。

另外，成为真正的基督徒之后，第一个变化就是余生的生活目的和方向都发生了改变。旧人是

自己成为主人，自己作主，只为自己而活，并认为死了就会一了百了。但重生而在耶稣基督里成为

新人之后，就会相信神是活着的，相信有永远的天国，并愿意遵行神的旨意，为永远的价值而活。

1）．生活的方向和目的

神对我们信的人，最重要的要求是什么？

申 10：12-13：“以色列啊，现在耶和华你神向你所要的是什么呢？只要你敬畏耶和华你的神，

遵行他的道，爱他，尽心尽性侍奉他。（ ）他的诫命、律例，就是我今日所吩咐你的，为要叫

你得福。”



门徒训练

179

林前 6：20：“因为你们是重价买来的，所以要在你们的（ ）上荣耀神。”

林前 10：31：“所以，你们或吃或喝，无论作什么，都要为（ ）而行。”

林后 5：9：“所以，无论是住在身内，离开身外，我们立了志向，要得主的（ ）”。

林后 5：15：“并且他替众人死，是叫那些活着的人，不再为（ ）活，乃为替他们死而复

活的主活。”

■ 神的道教训我们，人活着的第一个目的就是：“荣耀神，使神喜悦。”

2)耶稣做出的榜样

耶稣的品格和生活，乃是我们一生都要效法的榜样。

约 4：34：“耶稣说：‘我的食物就是遵行差我来者的（ ），作成他的工。’”

约 8：50：“我不求（ ）的荣耀，有一位为我求荣耀定是非的，”

约 12：28：“父啊，愿你荣耀你的名，当时就有声音从天上来说：‘我已经荣耀了我的名，

还要再（ ）。’”

3)使徒保罗做出的榜样

（1）保罗遇见复活的耶稣之后，他的生活方向完全改变了。

●徒 9:1-22,徒 26:9-23

徒 9：1-2 复活的耶稣基督 徒 9：20

●

(2)保罗遇见基督之后，接受了新的使命。

徒 9：15：“主对亚拿尼亚说：‘你只管去；他是我所拣选的器皿，要在外邦人和君王并以色

列人面前，（ ）我的名。’”

（3）保罗为了完成使命，有了什么觉悟呢？

徒 20：24：“我却不以（ ）为念，也不看为宝贵，只要行完我的路程，成就我从主耶稣

所领受的职事，证明神恩惠的福音。”

(4)保罗遇见耶稣之后，他的人生观和价值观，他生活中可夸的和追求的也都改变了。

腓 3：3：“因为真受割礼的，乃是我们这以神的灵敬拜，在（ ）里夸口，不靠着肉体的。”

腓 3：7-8：“只是我先前以为与我有益的，我现在因基督都当作有损的。不但如此，我也将

万事当作有损的，因我以认识我主基督耶稣为至宝。我为他已经丢弃万事，看作粪土，为要得着

（ ）。”

腓 3：12-14：“这不是说我已经得着了，已经完全了，我乃是竭力追求，或者可以得着基督

耶稣所以得着我的。弟兄们，我不是以为自己已经得着了，我只有一件事，就是忘记背后，努力面

前的，向着标竿直跑，要得神在基督耶稣里从上面召我来得的（ ）。”



永生的道路

180

(5)保罗的生活目的有了怎样的转变呢？

罗 14：7-8：“我们没有一个人为自己活，也没有一个人为自己死。我们若活着，是（ ）

而活；若死了，是为主而死；所以我们或活或死，总是主的人。”

腓 1：20-21：“照着我所切慕、所盼望的，没有一事叫我羞愧；只要凡事放胆，无论是生是

死，总叫（ ）在我身上照常显大。因我活着就是（ ），我死了就有益处。”

林前 7：32“我愿你们无所挂虑。没有娶妻的，是（ ）的事挂虑，想怎样叫主喜悦。”

■与耶稣基督本为一体的圣灵，怎样改变了保罗，现在也会怎样改变信耶稣的圣徒。

因此，我们信耶稣之后，前后若是没有明显的变化，那就是确实的证明我们里面没有圣灵。因

为，基督教是复活的宗教，是使人得到生命的宗教。

〈提问〉你遇见主之后，人生的目的和价值观发生了怎样的变化呢？

2.荣耀神的生活

1）所有行动的动机，都是出于以耶稣为主人的服事。

※大声朗读三遍，歌罗西书 3：13-18。

〈提问〉下列图代表两种不同的人，你应当成为什么样的人呢？

■我们若要立志成为主的好管家，承认主的绝对支配权，甘心乐意顺从主的旨意时，就要随时问自

己：

1.主会喜悦我做这事吗?

2.若是耶稣，会做这事吗?

3.若做这事，能否在基督里成为对别人有益处的见证呢?

4.这事是对我有益的吗?

■我们在日常生活中，若不能尊主为大，而仍旧自己做主时，就会被失败、忧虑、不安所辖制。我

们是属于神的，因此若是自作主张的话，就等于是偷窃主的无耻窃贼了(太 6:25, 13:22)。

(参考：耶稣为主的根据: 约 1:1-3, 来 1:1-3, 太 28:18-20, 启 5:6-10)

<提问>你是否有过因着顺从圣经话语或是圣灵的感动，而在生活中结出果子的经历呢?



门徒训练

181

2）耶稣基督是我主

苏格兰(Scotland)的亚历山大·达夫(Alexander Duff)，清楚知道基督徒在属灵的争战中付出

的牺牲是什么。他向着会众哭着问，在苏格兰有没有为基督到印度作工的工人。他说到：“维多利

亚女王邀请前往印度的志愿者时，曾有数百人积极地做出了回应。但现在万王之王耶稣在呼召，却

没有人愿意去。若没有人去，我将重新回到印度。我要将我的尸骨埋在印度河边，告知印度的人们，

在苏格兰至少还有一人在挂念他们”。

我们不论是在国内，还是海外，基督向我们的生活发出的呐喊，就是呼召我们投入战斗。敌军

是很顽强的。撒旦正在迷惑牵引着人们奔向地狱，正在杀戮毁灭地球上的人们。耶稣有能力借着任

何一位穿戴属灵军装的基督徒来打败敌军(弗 6:11-18)。我们的盼望，不在于我们自己，而在于掌

管宇宙的主耶稣。耶稣是你我的主人！不论在什么情况下，我们都要确信耶稣所说的“直到世界的

末了，我都会与你们同在”这样的应许，并为拯救罪人而成为属灵的战士去争战，直到地极！

(1) 创造了包括人类在内的宇宙万物的主人是谁呢？

约 1：3：“万物是藉着（ ）造的；凡被造的，没有一样不是藉着他造的。”

来 1：2：“就在这末世，藉着他（ ）晓谕我们；又早已立他为承受万有的，也曾藉着他创

造诸世界。”

*‘他’是意味着耶稣基督。

(2) 现今仍在托住万有的是谁呢？

太 28：18：“( )进前来，对他们说：‘天上地下所有的权柄都赐给我了。’”

来 1：3:“他是神荣耀所发的光辉，是神本体的真像，常用他权能的命令托住( )；他洗净

了人的罪，就坐在高天至大者的右边。”

(3) 作为基督徒，为何要特别要铭记“基督是主”呢？

来 1：3：“他是神荣耀所发的光辉，是神本体的真像，常用他权能的命令托住万有；他

（ ），就坐在高天至大者的右边。”

启 5：9：“他们唱新歌说：‘你配拿书卷，配揭开七印；因为你曾被杀，用自己的血从各族、

各方、各民、各国中买了人来，叫他们归于神。’”

* 耶稣基督与圣父、圣灵一同创造了万物，且是紧密相连的。若没有耶稣基督，一切受造之物就不

会存在。基督不仅创造了万有，而且直到现在仍在用他的权能托住万有。尤其对于我们信的人而言，

耶稣基督乃是双重的主。因为，他用自己的血买赎了我们，作了他的百姓。

(4)我们使用的智慧，财物，收入等，都是来自于谁呢？

雅 3:13：“你们中间谁是有（ ）、有见识的呢？他就当在智慧的温柔上显出他的善行来。”

雅 3:15：“这样的智慧不是（ ）来的，乃是属地的，属情欲的、属鬼魔的。”

代上 29：14：“我算什么，我的民算什么，竟能如此乐意奉献；因为（ ），我们

把从你而得的献给你。”

<提问>你认为在自己的生活领域中，还没有让耶稣基督来做主人的部分是什么呢?在那
些部分上，怎样才能够也让耶稣基督来做主人呢?

(5)基督徒的恩赐与才能都是谁赋予的呢？



永生的道路

182

代上 29：12：“丰富尊荣都从你而来，你也治理万物；在你手里有大能大力；使人尊大强盛都

出于你。”

彼前 4:10-11：“各人要照所得的（ ）彼此服事，作 神百般恩赐的好管家。若有讲道的，

要按着 神的圣言讲；若有服事人的，要按着 神所赐的力量服事，叫 神在凡事上因耶稣基督得

荣耀。原来荣耀、权能都是他的，直到永永远远。阿们！”

(6)若要借着我们的口来显明基督是主，当要怎样行呢？

腓 2：11：“无不（ ）耶稣基督为主，使荣耀归与父神。”

启 5：12“大声说：‘曾被杀的羔羊是配得，权柄、丰富、智慧、能力、尊贵、（ ）的。”

(7)神所喜悦的生活姿态和心态是怎样的呢？

西 2：6-7：“你们既然接受了基督耶稣，就当遵他而行，在他里面生根建造，信心坚固，正

如你们所领的教训，（ ）的心也更增长了。”

林前 6：20：“因为你们是重价买来的，所以要在你们的身子上荣耀（ )。”

罗 14：8：“我们若活着，是为( )而活；若死了，是为主而死；所以我们或活或死，总是主

的人。”

<提问>耶稣对于只是口里喊‘主啊，主啊’的人，有什么警告呢?(太 7:21-23)。你认
为他们的根本问题是什么呢?

(8) 神呼召我们，并将事工托付给了我们，对此我们当有怎样的意识呢？

西 1：1：“奉神旨意，作基督耶稣使徒的保罗和兄弟提摩太。”

路 17：10：“这样，你们作完了一切所吩咐的，只当说：‘我们是无用的仆人，所作的本是

我们应分作的。’”

圣经的经济观

基督徒怎样才能够在经济上成为富足，不惜用于善事上呢？为此圣经所提示的方法是什么呢?

申 8:17-18：“恐怕你心里说：‘这货财是我力量、我能力得来的。’你要记念耶和华你的 神，

因为（ ）是他给你的，为要坚定他向你列祖起誓所立的约，像今日一样。”

传 5:19：“神赐人（ ），使他能以吃用，能取自己的分，在他劳碌中喜乐，这乃是 神

的恩赐。”

代上 29:11-12：“耶和华啊，尊大、能力、荣耀、强胜、威严都是你的；凡天上地下的都是你

的；国度也是你的；并且你为至高，为万有之首。（ ）都从你而来。你也治理万物。在你

手里有大能大力，使人尊大强盛都出于你。”

箴 10:15：“富户的财物是他的（ ）；穷人的贫乏是他的败坏。”

箴 11:24-30：“有施散的，却更增添；有吝惜过度的，反致穷乏。好（ ）的，必得丰裕；

滋润人的，必得滋润。屯粮不卖的，民必咒诅他；情愿出卖的，人必为他祝福。恳切求善的，就求

得恩惠；惟独求恶的，恶必临到他身。倚仗自己财物的必跌倒；义人必发旺如青叶。扰害己家的，

必承受清风；愚昧人必作慧心人的仆人。义人所结的果子就是生命树，有智慧的必能得人。”



门徒训练

183

箴 13:11-22：“（ ）而得之财，必然消耗；勤劳积蓄的，必见加增。所盼望的迟延未得，

令人心忧；所愿意的临到，却是生命树。藐视训言的，自取灭亡；敬畏诫命的，必得善报。智慧人

的法则（注：或作“指教”）是生命的泉源，可以使人离开死亡的网罗。美好的聪明，使人蒙恩；

奸诈人的道路，崎岖难行。凡通达人都凭知识行事；愚昧人张扬自己的愚昧。奸恶的使者必陷在祸

患里；忠信的使臣，乃医人的良药。弃绝管教的，必致贫受辱；领受责备的，必得尊荣。所欲的成

就，心觉甘甜；远离恶事，为愚昧人所憎恶。与智慧人同行的，必得智慧；和愚昧人作伴的，必受

亏损。祸患追赶罪人；义人必得善报。善人给子孙遗留产业；罪人为义人积存资财”。

箴 15:6：“义人家中，多有（ ）；恶人得利，反受扰害”。

箴 22:4：“敬畏耶和华心存谦卑，就得（ ）为赏赐”。

箴 21:5-6：“殷勤筹划的，足致（ ）；行事急躁的，都必缺乏。用诡诈之舌求财的，就是

自己取死；所得之财，乃是吹来吹去的浮云”。

箴 24:30-34：“我经过懒惰人的田地、无知人的葡萄园，荆棘长满了地皮，刺草遮盖了田面，

石墙也坍塌了。我看见就留心思想，我看着就领了训诲。再睡片时，打盹片时，抱着手躺卧片时，

你的贫穷，就必如强盗速来，你的（ ），彷佛拿兵器的人来到”。

玛 3:10：“万军之耶和华说：‘你们要将当纳的（ ）全然送入仓库，使我家有粮，以此

试试我是否为你们敞开天上的窗户，倾福与你们，甚至无处可容。’”

可 10:29-30：“耶稣说：‘我实在告诉你们：人为我和福音撇下房屋，或是弟兄、姐妹、父母、

儿女、田地，没有不在今世（ ）的，就是房屋、弟兄、姐妹、母亲、儿女、田地，并且要受

逼迫；在来世必得永生’”。

林后 8:9：“你们知道我们主耶稣基督的恩典。他本来富足，却为你们成了贫穷，叫你们因他

的贫穷，可以成为（ ）”。

腓 4:11-19：“我并不是因缺乏说这话，我无论在什么景况都可以知足，这是我已经学会了。

我知道怎样处卑贱，也知道怎样处丰富，或饱足、或饥饿、或有余、或缺乏，随事随在，我都得了

秘诀。我靠着那加给我力量的，凡事都能做。然而你们和我同受患难，原是美事。腓立比人哪，你

们也知道我初传福音，离了马其顿的时候，论到授受的事，除了你们以外，并没有别的教会供给我。

就是我在帖撒罗尼迦，你们也一次两次地打发人供给我的需用。我并不求什么馈送，所求的就是你

们的果子渐渐增多，归在你们的账上。但我样样都有，并且有余；我已经充足，因我从以巴弗提受

了你们的馈送，当作极美的香气，为 神所收纳、所喜悦的祭物。我的 神必照他荣耀的丰富，在

基督耶稣里使你们一切所需用的都（ ）”。

帖后 3:7-12：“你们自己原知道应当怎样效法我们。因为我们在你们中间，未尝不按规矩而

行，也未尝白吃人的饭，倒是辛苦劳碌，昼夜做工，免得叫你们一人受累。这并不是因我们没有权

柄，乃是要给你们作榜样，叫你们效法我们。我们在你们那里的时候，曾吩咐你们说：‘若有人不

肯（ ），就不可吃饭。’因我们听说在你们中间有人不按规矩而行，什么工都不做，反倒专管闲

事。我们靠主耶稣基督，吩咐、劝戒这样的人，要安静做工，吃自己的饭”。

主说到“你们要先求他的国和他的义，这些东西都要加给你们了”。有生命的马放在前面时，

作为物质的马车就会跟随。但是，愚蠢的人却将马车放在前面，把马放在后面，这样反过来做事。

同样，自古以来的唯物主义者，资本主义者们所考虑的都只是物质问题，并不重视关乎灵魂，生命

的问题。以至于这个世界整个颠倒过来，充满了混乱与喊叫声。所谓信神的，只为灵魂而活的圣职

人员和信徒们当中，竟然也有很多人被物质所辖制而与生命的道路脱轨，陷于悲惨的深坑中。

为了渐渐富足起来，蒙神使用在福音事工上，你认为自己必须要改正的是什么呢？



永生的道路

184

(想要富足的人当要铭记的警句：太 6:19-20;路 6:38;来 13:5-6;雅 5:1-6)

神对世界的经营

新约圣经里的‘安排’一词，希腊语为‘奥一考挠米阿’(οiκονομία)。神治理世界时，

并不是随意面对的。正如，世上的元首们通过众多的法规和组织以及下面众多的管理者来运营国家

一样，神要比他们更加有组织和系统地运营这个宇宙。

所谓神的安排，就是治理人，治理宇宙的，神的统治经营方针。另外，管理家的‘管家’，希

腊语为‘奥一考挠毛斯’(Iκονόμος)。进而可知，意味着‘安排’的希腊语‘奥一考挠米

阿’(οiκονομία)，是来源于原本意味着建立和管理家庭的词汇，后来被使用为始于履行管

理家庭的责任和任务，到负责管理更大的神家，这般神之救赎计划的属灵意思上。正如，人建立并

经营好家庭而成就美好的一家一样，神建立神家就是为了成就救赎的完成。神创造宇宙，立下旨意，

将人类引向生命之路的一切计划，经营，治理，就是神的‘安排’。只不过，显明于救赎史上的神

的安排，往往会超越人的理解和常识，而经常会显得神秘和奥妙而已。

图解如下：

一切资源都来自主人 奥一考挠毛斯分享得到的资源 仆人们的需要得到的满足

‘奥一考挠毛斯’是服侍谁呢?(在下面答案中选择)

□ 只服侍主人。

□ 只服侍仆人们。

□ 服侍主人和仆人们。

你会选择第三个答案吗?对。‘奥一考挠毛斯’的中间作用是非常重要的。在给之前，要先得到。

我们在神国里的服事，要以唯有主人才是供应者为前提。神供应我们，我们才能够分享给别人。我

们作为神的仆人，服事是伴有很大责任的。基督徒要敏感于需要食粮的人们。圣经告诉我们，要按

时分粮。因此，分粮的人要同领粮的人们经常保持很近的关系。因为，分粮的人需要清楚地知道，

各人需要的粮是多少，应在什么时候分粮。服事的人与被服事的人之间的交情关系，和需要投入时

间得到神的供应，一样重要。服事的人要成为忠心有见识的仆人。“谁是忠心有见识的仆人，为主

人所派，管理家里的人，（ ）分粮给他们呢？”(太 24:45)

奥一考挠毛斯，当要在主人和被服事的人之间，证明自己的信任。这是在完美地诠释我们的

天国生活。“人应当以我们为基督的执事，为 神奥秘事的管家。所求于管家的，是要他有（忠

心）”(林前 4:1-2)。我们要不住地得到‘神的诸般奥秘’。因为，我们乃是神恩典的通道。彼前

4：10 里记着说：“各人要照所得的恩赐彼此（ ），作 神百般恩赐的好管家（ ）”。彼

得所说的‘恩赐’，说的是圣灵所赐的属灵的才干。我们所管理的，是神通过我们流出的超自然的

事工。我们是从三层天那里得到神的能力，然后连接到我们所服事之人的生活上。那里包含着比起

分粮，衣服，鞋子，钱财等，多出很多的恩典。我们所分的‘粮’，不是出自地上而是来自于神。

这就是耶稣在约 4:32 里所说的“我有食物吃，是你们不知道的”。

主人

(供给处)

奥一考挠毛斯

(管家)

家

(仆人)



门徒训练

185

顺从的生活

1．什么是顺从

圣经里所说的顺从，说的是履行神的命令，服从他的旨意，把自己的生活置于神的统治之下。

信心和顺从就像一枚硬币的两面，不能缺失一面。基督里纯粹的顺从，首先是要对顺从的对象耶稣

基督，有正确的认识和信心。我们不是在盲从暴君，而是甘心顺从慈爱的耶稣。我们这样的顺从，

乃是基于我们的信心。

1)顺从是把我们自己交托在神的统治之下

我们为了活出顺从的生活，首先要清楚知道，我们顺从的对象耶稣，是怎样的主，并认定他

的权柄。这样，我们的顺从才会更有意义，也会更加深刻。

路 9：23：“耶稣又对众人说：‘若有人要跟从我，就当舍己，天天背起他的十字架来跟从

（ ）。’”

2)顺从是意味着欣然履行主的命令

约 14：21：“有了我的命令又（ ）的，这人就是爱我的；爱我的必蒙我父爱他，我也要

爱他，并且要向他显现。”

我们在一切生活的领域中，当要像保罗那样，“主啊，我当作什么”（徒 22：10），这般将计

划交托给主；要像百夫长那样，“主啊，只要你说一句话”（太 8：8）这样等候主的命令。我们

要信而顺从主（林后 1：20；来 11：5）。

路 6:46：“你们为什么称呼我‘主啊，主啊’却不遵我的话行呢？”
我们若是能够谦卑下来，为履行神的诫命而献上自己时，就可以确信是在遵行神的旨意了。耶

稣的一生，就是凡事完全顺从神的一生。“因为我从天上降下来，不是要按自己的意思行，乃是要

按那差我来者的意思（ ）”（约 6：38-39）。

2.顺从的态度

随着我们的态度不同，顺从的结果也大不相同。法利赛人虽然在顺从律法上付出了代价，但

他们的态度和动机却都是错误的。其结果，像是他们创造了神，而不是神创造了他们。

1）顺从要心甘情愿。

诗 40：8：“我的神啊，我乐意照你的旨意行，你的律法在我（ ）里。”

2）要尽心尽力地遵守神的命令。

申 26：16：“耶和华你的神今日吩咐你行这些律例、典章，所以你要（ ）、尽性，谨守遵

行。”

3）顺从需要立即遵行的态度，迟延就是不顺从。

诗 119：60：“我急忙遵守你的命令，并不（ ）。”

4）心存谦卑顺从是很重要的。



永生的道路

186

彼前 5：5-6：“你们年幼的，也要顺服年长的。就是你们众人，也都要以（ ）束腰，彼

此顺服；因为神阻挡骄傲的人，赐恩给谦卑的人。所以你们要自卑，服在神大能的手下，到了时候

他必叫你们升高”。

<提问>读约 9:1-12 之后，回答下列问题。

1)7 节里能够找到的绝对信心是什么呢?

答：

2）你认为，瞎子看见之后会有怎样的感恩之心呢?比起肉体的瞎子看见，更大的神迹是属灵的瞎子

看见。你既然经历了这般的神迹，是否心存瞎子看见的感恩与喜乐而生活呢?

<提问>通过书 6:1-20 可知，耶利哥城是在什么时候坍塌的呢?

答：

怎样才能明白神的旨意？

顺从是指明白神的旨意，接受神引导的生活。但明白神的旨意（受神的引导），有两方面的意

思。一方面是普遍性的，是适用于所有基督徒神的旨意（帖前 4：3，5：18；约 4：24；提前 2：4；

罗 8：29；彼前 3：17；林后 6：14）。另一方面是特殊性的，神对每一位基督徒都有不同的旨意，

是在圣经里没有明确显明的神的旨意（例如：与谁结婚、选择什么学校和职业、决定加入哪个教会

等）。很多基督徒容易犯的错误是，平时与神的关系并不密切，也不遵行神藉着圣经明确指出的一

般性的旨意，而在突然遇到危机时，或是遇到自己难下决定的事情时，或是对渺茫的前途感到不安

时，才为了脱离现状而盲目地追求神的特殊旨意。例如，有些人平时对效法耶稣（罗 8：29）的事

从不关心，而一旦事业出现问题时，才开始积极地寻求神的旨意。当然，满有恩慈的神，在这种情

况下也会显明他的旨意，加以引导。但这只是额外的特殊情况，而不是一般的原理。

1)通过话语来引导（提后 3：16-17）

提后 3:16-17：“ （ ）都是 神所默示的，于教训、督责、使人归正、教导人学义都是有

益的，叫属 神的人得以完全，预备行各样的善事”。

我们通过圣经就能够明白父神的旨意。因为，圣经都是神所默示的，父神的事情和旨意都发表

在圣经里。所以，我们要热爱读圣经，详细查考圣经，凡是圣经让做的就绝对顺从去做，凡是圣经

不让做的就坚决不做。圣经虽然没有详细记录神的旨意，但我们只要寻求，圣经就会多方面地帮助

我们明白神的旨意。圣经能够为我们显明，最近距离的理解神，发现神的引导原理，顺从神旨意的

道路（即，重视与神的关系）。

2)祷告中的确信（圣灵的光照）

首先，祷告不能与话语的原理和内容背道而驰（雅 1：5、6；徒 9：11、15-16；雅 4：2-3；

罗 8：14-16）。双膝跪下，却充满忧虑地打发一小时，算不得是祷告。祷告，要为得到圣灵的引导

而祈求。

徒 13：1-4：“在安提阿的教会中，有几位先知和教师，就是巴拿巴，和称呼尼结的西面，古

利奈人路求，与分封之王希律同养的马念，并扫罗。他们侍奉主，禁食的时候，圣灵说：‘要为我

分派巴拿巴和扫罗，去作我召他们所作的工。于是禁食（ ），按手在他们头上，就打发他们去

了。他们既被圣灵差遣，就下到西流基，从那里坐船往居比路去。”

必要时，还要禁食祷告。



门徒训练

187

3)环境因素以及对环境因素的判断-罗 1：10，15：22-25；书 9：14（错误的引导）。

雅 3：17：“惟独从上头来的（ ），先是清洁，后是和平，温良柔顺，满有怜悯，多结善

果，没有偏见，没有假冒。”

罗 1：10：“在祷告之间，常常（ )，或者照神的旨意，终能得平坦的道路往你们那里去。”

出于环境的摄理，要看造成的环境，首先是合乎话语，并有圣灵赐下的内在的凭据之平安，就

可以判定是安全的引导（例如，天气预报，信号灯的作用），就当顺从该环境与摄理。一切摄理都

是出于神的旨意。约瑟被兄长们卖了，又被波提乏的妻子诬陷而入了狱。但他确信，一切都是出于

神的摄理，而顺从了神的安排，忍受了耻辱，最终才得到了荣耀。因此，约瑟在二十年后与兄长们

重逢时，丝毫没有埋怨他们，而见证到：“不要害怕，我怎能代替神呢？从前你们的意思是要害我，

但神的意思原是好的，要保全许多人的性命”（创 45:5）。

4)信心成熟之人的参谋-徒 13：1-3；箴 11：14；徒 15:17；箴 12:5，19：20。

要顺从那圣洁，属灵而与主同行的人。要顺从教会的堂会（各教会的组织）、老会（几个堂会

合起来就称为老会）和总会（几个老会合起来就称为总会）。但不要顺从脱离圣经的指导，要本着

谦卑和爱，去认识主的旨意。要接受属灵的参谋，而避免努力得到人们对自己想法加以赞同和支持

的危险。有必要同那些与神有着圆满的相交，并结出果子的人们，进行商讨。至于共同体（女宣教

会、按手执事会，圣诗班等教会共同体）的计划，有必要在多方面的引导下讨论和祈祷。尤其，在

特别经营的事上，商议是很重要的。

箴 20:18：“计谋都凭筹算立定；打仗要凭智谋”(箴 20:18)。

5)要倾听良心的声音

徒 24：16：“我因此自己勉励，对神对人，常存无亏的（ ）。”

良心会分辨义与不义、善与恶，并会指示当做的与不当做的事。所有的失败都是因为不顺从良

心，随从了自己的私欲，悖逆神的旨意，遭至的不幸。

〈提问〉诗 23：3 里记着说神是怎样引导跟随他的百姓呢？

诗 23:3：“神（ ），引导他的百姓走义路”。

答：

3．顺从的领域和对象

1）领域

基督的门徒们，为跟从耶稣而需要舍己的领域里，都有什么呢？（路 14：25-27、33）具体想

一想，其内容。

*家人

-----------------------------------------------------------------------------------

*自己本身

-----------------------------------------------------------------------------------

*所有



永生的道路

188

-----------------------------------------------------------------------------------

*其他(学位,名誉,恋人,实现计划等)

-----------------------------------------------------------------------------------

2）应当顺从谁呢？

基督徒绝对顺从的对象固然是耶稣基督，但生活在家庭、教会、社会中的基督徒们，还有其

他顺从的对象。

◎顺从属灵指导者（来 13：17）

“你们要（ ）那些引导你们的，且要顺服，因他们为你们的灵魂时刻警醒，好像那将来交

账的人。你们要使他们交的时候有快乐，不至忧愁，若忧愁就与你们无益了。”

◎顺从国家领导（罗 13：1）

“在上有权柄的，人人当（ ）他；因为没有权柄不是出于神的，凡掌权 的都是神所命的。”

◎顺从父母（弗 6：1）

“你们做儿女的，要在主里（ ）父母，这是理所当然的。”

◎顺从肉身的主人（弗 6：5-8）

“你们作仆人的，要惧怕战兢，用诚实的心（ ）你们肉身的主人，好像听从基督一般。不

要只在眼前侍奉，像是讨人喜欢的，要像基督的仆人，从心里遵行神的旨意，甘心侍奉，好像服事

主，不像服事人。因为晓得各人所行的善事，不论是为奴的，是自主的，都必按所行的，得主的赏

赐。”

◎妻子要顺从丈夫（弗 5：22-24）

“你们作妻子，当（ ）自己的丈夫，如同顺服主。因为丈夫是妻子的头，如同基督是教

会的头，他又是教会全体的救主。教会怎样顺服基督，妻子也要怎样凡事顺服丈夫。”

但对于以上的对象，顺从并不是绝对的。有时为了顺从主，也需要对他们不服从。当掌权者

与神的旨意发生冲突时，我们应当顺服最高掌权者-神的旨意。

徒 4:19：“彼得和约翰说：“听从你们，不听从神，这在神面前合理不合理，你们自己酌量吧！”

参考：罗 13：1-2

4．顺从的例子

耶稣 -- 耶稣在一生中，虽然受至极限状况中的试探，还是向神顺从到底了。耶稣若是有一次

没有顺从，就会因着有罪而不能成为完全的赎罪祭物了。基督能够胜过罪与死亡，完全在于他绝对

顺从了神的旨意。

来 5:8-9：“他虽然为儿子，还是因所受的苦难学了（ ）；他既得以完全，就为凡顺从他

的人，成了永远得救的根源。”



门徒训练

189

〈提问〉亚伯拉罕--读过创 12：1-4，22：1-3、9-12 之后，思想一下亚伯拉罕是在什
么情况下，顺从了什么命令。然后说一说自己现在应当顺从的部分是什么？

5.顺从的祝福

神知道什么是对我们最好的，神爱我们胜过我们爱自己，他为我们所定的计划，好过我们自己

所定的计划。所以，我们顺从神的道路，是最智慧和蒙福的生活。

1）住在主的爱里

约 15：10：“你们若（ ）我的命令，就常在我的爱里，正如我遵守了我父的命令，常在他

的爱里。”

2)有主同在

约 14：23：“耶稣回答说：‘人若爱我，就必（ ）我的道；我父也必爱他，并且我们要

到他那里去，与他同住。’”

3)具有成熟的信仰和人格

约壹 2：5：“凡（ ）主道的，爱神的心在他里面实在是完全的。从此我们知道我们是在主

里面。”

4)得享亨通的生活

书 1：8：“这律法书不可离开你的口，总要昼夜思想，好使你谨守（ ）这书上所写的一切

话。如此，你的道路就可以亨通，凡事顺利。”

5)永远蒙福

申 5：29：“惟愿他们存这样的心敬畏我，常（ ）我的一切诫命，使他们和他们的子孙，

永远得福。”

只要顺从，就能够得享神的爱。顺从的人生，是得享亨通，蒙神祝福的成功人生。祝福是神的

主权。不顺从的人，不会有偶然蒙福的事。另外，顺从的人也不会偶然遭遇不幸。因为，神是完全

的，无所不在的，公义的神。

基督教用语解释

禁食祷告

一般来说，禁食是除了喝水，其它食物都禁用。禁食祷告是人禁止食用维持生命的食物来祷

告，目的是求灵性的益处，更加与神接近。降卑自己，使自己服从，表明愿把生命向神交托的信心。

禁食祷告是在自己遇到困难时，或为了教会的复兴，或为了个人或国家的罪悔改，或担当神

交付的使命，为求得到神的能力而作的祷告。无论圣徒遇到什么事，正确的做法是首先在神面前禁

食祷告。



永生的道路

190

讨论及默想

1．现在神希望我顺从的是什么？

2．我顺从神的障碍是什么？

应用与作业

当认识到的

当感恩与

赞美的

需要调整的

当实践与

顺从的

需要祷告的

作

业

背诵经文 圣三一神的祝福—林后 13：14

有福的人—诗 1：1-3

读 经 马太福音 5 章

祷 告 主啊我要成为有福的人！

阅读与其它



门徒训练

191

第二十课
蒙福的人生

本 文 马太福音 5 章 背诵经文 ●神的祝福-林后 13:13

●有福的人-诗 1:1-3

作

业

检

查

检查标记 完成=О 一部分=Δ 未做=Х

读 经

背 诵

读书报告

及其它

复习问题 1.尊主为王是什么意思呢?

2.顺从的祝福是什么呢?

学习目的 1.使人知道正确的祝福概念。

2.帮助人得享蒙福的人生。

引人思考的喻道故事

多马是实证主义者。复活的耶稣，显现于没有多马在场的门徒聚集，把手和肋旁指给他们看。

门徒看见主，就喜乐了(约 20:20)。但多马却说 我非看见他手上的钉痕，用指头探入那钉痕，又

用手探入他的肋旁，我总不信(约 20:25)。八日后，主向多马显现， 对多马说：“伸过你的指头来，

摸我的手；伸出你的手来，探入我的肋旁。不要疑惑，总要信！”多马说：“我的主，我的 神！” 耶

稣对他说：“你因看见了我才信，那没有看见就信的有福了！”

没有那出于感觉而能够看见或摸到的，异梦，幻像，方言，医治，神迹；或是没有神秘而恍惚

的宗教感情，或是没有被证实的实证以及逻辑上的明证，仍旧坚信的信仰，是主更为喜悦的(来

11:6)。

神祝福这样的人

*经文: 太 5:3-12

本文是被称之为登山宝训的，集中记录了耶稣开口所教训的著名内容。八福作为登山宝训的

序论，显明了作为天国的子民蒙召为圣徒的生活原理与特征。“有福了”这样的句子一直贯穿在本

文中。这是因为，耶稣为祝福自己的百姓而赐下了伟大而富裕的八福。八福中所描述的‘福’，说

的不是一时性的，属物质的，属地的福。我们要知道，八福是今天在属灵上所能享有的，也是必然

要享有的福。

1.心灵贫穷（虚心）的人有福了。

‘心灵贫穷的人’，是指像乞丐一样贫穷到必须要有他人帮助的人。但在这里所意味的是，在

神面前，在属灵的贫困和痛苦中，单单坚信神，完全倚靠神的人。成为心灵贫穷的人，就会像大卫

那样告白说：“但我是困苦穷乏的，主仍顾念我。你是帮助我的，搭救我的” (诗 40:17)。撒该

尽管作为税吏而多有钱财，心灵却仍旧空虚没有满足，以至于竟爬到桑树上，就想看一看耶稣到底

是怎样的人(路 19:2-5)。



永生的道路

192

<应用>你对自己灵里的贫穷，认识有多少呢?

2.哀恸的人有福了

*这是指出于深刻认识到心灵的贫穷而有的哀恸。这样的哀恸，乃是出于认识到，属灵状态上的切

实的贫穷，将我们与神分隔开的不义，认识到我们曾经自夸的道德性与深信的自义是何等的虚无，

以及后悔没有依着神的旨意而活等，而有的哀恸。“因为依着神的意思忧愁，就生出没有后悔的懊

悔来，以致得救。但世俗的忧愁，是叫人死”(林后 7:10)。

<应用>你是否有过因着自己无法断绝的罪而流泪祷告求主帮助的时候呢?

3.温柔的人有福了

翻译为‘温柔’的希腊语‘颇拉午斯’，原本是言及野生动物被驯为温顺的状态时经常使用的

话。例如，野马被驯为适合主人使用时，就会说‘温柔’。耶稣所说的‘温柔的人’，不是自然而然

就能造就的，也不是借着训练就能达到的。需要再一次提醒的是，八福的顺序很重要。八福中的每

一个福都是衔接在一起的。每一个福所伴有的品性，都是通过了前一个品性才会生成的。即，若没

有哀恸，就不能成为温柔的人；若不成为心灵贫穷的人，就不会生发属灵的哀恸。所以，若要成为

‘温柔的人’，首先要成为在创造主神面前认识到自己是受造的存在，是罪魁，这样心灵贫穷的人，

进而成为因自己与他人的罪而痛悔的哀恸之人。这样才能成为‘温柔的人’才能够在自己的全部领

域中彻底地服从神的旨意，信靠神，并在对人关系上能够以善报恶。

<应用>你是不是心存恐惧战兢遵行神话语的温柔之人呢?

4.饥渴慕义的人有福了

义是指行出来的与神的旨意一致。圣经里所说的义，总会在两个方面保持正确的关系。即，一

方面是与神保持正确的神人关系，另一方面是与自己的邻舍保持正确的人际关系。正确的人际关系，

取决于正确的神人关系。比起人际关系，先要与神保持正确的神人关系。若是，与神的关系不正确，

就不能维系与人的正确关系。我们要在言语，行动，意念上，与神的旨意相一致，在生活上达到神

的义。

“神啊，我的心切慕你，如鹿切慕溪水” (诗 42:1)。

那么，能否坚持到底，不立自己的义，而渴慕神的义呢?

在这里，‘饥渴慕义’使用的格式不是拥有式，而是目的式。饥渴慕义是我们当要坚持向神所

求的目的。这样，我们才能够得到饱足。我们只要立自己的义，就断不能得到饱足。‘必得饱足’

这样的福，说的是会原原本本地得到满足(诗 34:10)。这是意味着，充满神和耶稣基督的生命。我

们要本着‘饥饿之人寻求饮食，饥渴之人寻求水’那样积极而恳切的姿态，来求神的义。意即，要

积极活出与神的旨意相一致的生活。

主耶稣说到饥渴慕义的人必得饱足。主是应许，凡在神面前致力于活出义的生活，就必会为他

的灵魂与肉体，赐下丰盛的慈爱，恩典，祝福。

<应用>你为效法耶稣而努力的有多少呢?



门徒训练

193

5.怜恤人的人有福了

‘怜恤’一词，与‘慈悲’或是‘怜悯’是同义词。怜恤或是慈悲就是怜悯人。怜恤（慈悲）

就是帮助可怜的人，困难的人，坎坷的人。怜恤说的是，不仅对可怜之人存有怜悯之心，而且还有

实际帮助的行动。另外怜恤也是指，我们站在审判官面前时，审判官判决我们无罪。我们虽然犯了

罪，审判官却宣判我们无罪，就是怜恤。

<应用>你对于他人的错误和罪，有多少饶恕和宽大呢?

6.清心的人有福了

我们为了能够与神相交，当要常存清洁的心。另外，这也是进入神国的绝对条件。“你们要

追求与众人和睦，并要追求圣洁；非圣洁没有人能见主”(来 12:14)。“见神”，是人类最大的幸

福，也是圣徒最大的盼望。因着亚当的罪，人类就见不到神了。但在主里得救的人，就能够重新见

到神。“见神”,说的不是用肉眼看到神的意思。‘见神’，是意味着在神的临在中与神相交的意

思。清心就是与神相交的条件 (诗 24：)。唯有借着顺从真理，凭着信，心灵与灵魂才能够得到洁

净。“你们既因顺从真理，洁净了自己的心，以致爱弟兄没有虚假，就当从心里彼此切实相爱”(彼

前 1:22)。

<应用>你的心，是否每日都在借着主的宝血而得蒙洁净呢?你是否因此，在正直而诚实
地生活呢?

7.使人和睦的人有福了

这是指创造和平的人。这个‘和平’与希伯来语‘沙龙’是等效的。这个用语，固然意味着个

人的安宁与国家之间的和平，但更为根本的是意味着因恢复神与人之间的和睦而有的，最终性的和

平(赛 66:10-14)。耶稣基督是人类历史上，成就了最完美和平之主(弗 2:14)。使人和睦的不是单

纯地一时缓解纷争，我们要在神付出代价成就的和平中，找寻使人和睦的真正榜样。耶稣借着在十

字架上流出的血，拆毁了因罪而有的我们与神中间隔断的墙，成就了和平(西 1:20)。同样，当我

们成就完全的和平时，必被称为神的儿子。我们要借着信使人与神和睦。“你要认识 神，就得平

安，福气也必临到你”(伯 22:21)。

<应用>你付出多少热心，而在传福音，使邻舍与神和睦呢?

8.为义受逼迫的人有福了

这是意味着，因着守神的诫命而受苦，因着像但以理的三友那样拒绝拜偶像或是拒绝向不义妥

协而受苦,因着耶稣的名而在社会上，经济上，人格上遭受亏损。所以，因我们自己的过失而受苦

的，并不是受逼迫(彼前 2:20, 4:15)。因为世上的黑暗之子众多，所以受逼迫也是很自然的事。“不

但如此，凡立志在基督耶稣里敬虔度日的，也都要受逼迫” (提后 3:12)。

<应用>你是否在因着持守信仰或见证福音而受到的逼迫中，保持喜乐呢?

如此而行之人的祝福



永生的道路

194

1.先求神的国和神的义之人的祝福

太 6:33：“你们要先求他的国和他的义，这些东西都要加给你们了”。

2.昼夜思想主话语之人的祝福

诗 1:1-2：“不从恶人的计谋，不站罪人的道路，不坐亵慢人的座位。惟喜爱耶和华的律法，

昼夜思想，这人便为有福！”

<提问> 照着诗 1:1-2 而行的，会伴随怎样的祝福呢?

答：

3.行善事的祝福

1714 年出生于英国的乔治.怀特腓(George Whitefield)，是与约翰卫斯理一同兴起 18 世纪属

灵大觉醒运动的主角。尤其，他能够用原声向 3 万多人的会众讲道，是具有卓越能力的布道家。在

英国，美国，苏格兰，凡是他所到之处，都兴起了众灵魂悔改的风潮。他虽然这样大有能力，倍受

人们的欢迎，却仍旧放弃了监理教首长的位置，而单纯地甘心成为‘所有人的奴仆’。当追随他的

人们力争立他为监理教首长时，怀腓特却答复到“你们要让怀腓特的名字消失，使基督得着荣耀。

我的名字，要在所有地方除掉，甚至让我的朋友们也忘记我。若借着这样，能够使耶稣的大义得以

彰显的话...要让耶稣成为我们的一切，从而使耶稣被传扬开。我不关心谁在那最高位置上，但我

知道自己的位置。我的位置，就是作所有人奴仆的位置，我会因此满足而等候，直至我的名声彻底

被抹灭的审判之日来临为止。另外，我死后墓碑上只需写上“G.W.躺在这里。至于他是谁，到了伟

大的审判之日，必然会显明出来”。诚然，怀腓特关心的不是世上的名声，而是唯有天国，唯有天

国的冠冕。

太 6：1 里记着说“你们要小心，不可将善事行在人的面前，故意叫他们看见；若是这样，就

不能得你们天父的赏赐了”。意即，为了得到人的称赞而行善的，是出于不信，唯有为了得到神的

赏赐而行善的，才是出于信仰。

<提问>读过 太 6:1-4 之后，回答下面问题。

太 6:1-4：“你们要小心，不可将善事行在人的面前，故意叫他们看见；若是这样，就不能得

你们天父的赏赐了。所以，你施舍的时候，不可在你前面吹号，像那假冒为善的人在会堂里和街道

上所行的，故意要得人的荣耀。我实在告诉你们：他们已经得了他们的赏赐。你施舍的时候，不要

叫左手知道右手所做的；要叫你施舍的事行在暗中，你父在暗中察看，必然报答你”。

1)行善事的时候，应注意什么?

1 节-

2)第 2 节里，与‘故意叫人看见’的意思相同的话语是什么？

答：

3)假冒伪善之人施舍的时候，在会堂和大街上，为得到人的荣耀而行了什么?

答：2 节-



门徒训练

195

4)我们行善事的时候，当要怎样做呢?

答：3 节-

5)我们在暗中行善事的时候，父神会怎样呢?

答：4 节-

<提问>借着太 10：41-42 可知，主甚至于会记念我们的什么善行呢?

太 10:41-42：“人因为先知的名接待先知，必得先知所得的赏赐；人因为义人的名接待义人，

必得义人所得的赏赐。无论何人，因为门徒的名，只把一杯凉水给这小子里的一个喝，我实在告诉

你们，这人不能不得赏赐”。

答:

4. 为主献上的祝福

1)当纳的十分之一与初熟的土产

玛 3:10-12：“万军之耶和华说：“你们要将当纳的（ ）全然送入仓库，使我家有粮，

以此试试我是否为你们敞开天上的窗户，倾福与你们，甚至无处可容。”万军之耶和华说：“我必为

你们斥责蝗虫，不容它毁坏你们的土产。你们田间的葡萄树在未熟之先，也不掉果子。”万军之耶

和华说：“万国必称你们为有福的，因你们的地必成为喜乐之地！”

箴 3:9-10“你要以财物和一切（ ）尊荣耶和华。这样，你的仓房必充满有余，你

的酒榨有新酒盈溢。”

<提问>我们怎样献上当纳的十分之一，才是正确的态度呢?

答：

2)为福音的宣教奉献

腓 4:18-19：“但我样样都有，并且有余；我已经充足，因我从以巴弗提受了你们的馈送，当

作极美的香气，为 神所收纳、所喜悦的祭物。我的 神必照他荣耀的丰富，在基督耶稣里使你们

一切所需用的都（ ）”。

可 10:29-30：“耶稣说：“我实在告诉你们：人为我和（ ）撇下房屋，或是弟兄、姐妹、

父母、儿女、田地，没有不在今世得百倍的，就是房屋、弟兄、姐妹、母亲、儿女、田地，并且要

受逼迫；在来世必得永生”。

3)救济的爱心奉献

路 6:38：“你们要给人，就必有给你们的，并且用十足的升斗，连摇带按，（ ）地倒在

你们怀里；因为你们用什么量器量给人，也必用什么量器量给你们”。

诗 37:26：“他终日恩待人，借给人，他的后裔也（ ）”。

<提问>你是否向神献上了完全的十一奉献呢?



永生的道路

196

<提问>借着创 26：12-13 可知，以撒是怎样成为巨富的呢?

答：

5.忠心的祝福

启 2:10：“你务要至死忠心，我就赐给你那（ ）”。

6. 祷告的祝福

太 6:6：“你祷告的时候，要进你的内屋，关上门，祷告你在暗中的父，你父在暗中察看，必

然（报答）你”。

7.因圣洁而有的附加健康的祝福

箴 3:7-8：“不要自以为有智慧，要敬畏耶和华，远离（ ）。这便医治你的肚脐，滋润你的

百骨”。

箴 4:20-22：“我儿，要留心听我的言词，侧耳听我的话语。都不可离你的眼目，要存记在你

心中。因为得着它的，就得了生命，又得了医全体的（ ）”。

8.心存谦卑敬畏耶和华的祝福

箴 22:4：“敬畏耶和华心存谦卑，就得（ ）为赏赐”。

申 15:4：“你若留意听从耶和华你神的话，谨守遵行我今日所吩咐你这一切的命令，就必在你

们中间没有穷人了。（ ）”。

9.遵行诫命并教训人遵行之人的祝福

太 5:19：“所以，无论何人废掉这诫命中最小的一条，又教训人这样做，他在天国要称为最小

的；但无论何人遵行这诫命，又教训人遵行，他在天国要称为（ ）的”。

10.圣守主日之人的祝福

主日是耶稣基督复活的日子(救赎事工完成的日子)。

可 16:9：“在七日的第一日清早，耶稣复活了，就先向抹大拉的马利亚显现；耶稣从她身上曾

赶出七个鬼”（安息日是从星期五若日起到星期六若日止）。

约 20:19：“那日（ ）晚上，门徒所在的地方，因怕犹太人，门都关了。耶

稣来站在当中，对他们说：‘愿你们平安！’。

赛 56:2：“谨守安息日而不干犯，禁止己手而不作恶；如此行、如此持守的人便为（ ）”。

*圣守主日的生活方法



门徒训练

197

新约的主日作为旧约安息日的后身，正如旧约的献祭借着耶稣十字架上的受死而向上被废止一

样，安息日也升格为主日了。但是，圣守安息日的精神却是具有连续性的。

1)要常常记念主日(一周的生活，当要以主日为中心)。

出 20:8:“当记念安息日，守为圣日”。

2)六日要劳碌做一切的工(主日准备期间)。

“六日要劳碌做你一切的工”。

3)主日要向神献上敬拜

“因为六日之内，耶和华造天、地、海和其中的万物，第七日便安息，所以耶和华赐福与安息

日，定为圣日”。

4) 要圣守主日(圣:“分别”的意思，仅在旧约里就出现了 830 次。圣守的意思为，知

道完全是神的日子而分别出来献上)

出 16:23：“摩西对他们说：耶和华这样说：‘明天是圣安息日，是向耶和华守的圣安息日，你

们要烤的就烤了，要煮的就煮了，所剩下的都留到早晨’”。

可 2:28：“所以，人子也是安息日的主”。

若是圣守主日

1) 就会荣耀神(讨神喜悦)

诗 50:23：“凡以感谢献上为祭的便是荣耀我。那按正路而行的，我必使他得着我的救恩”。

2) 就会得到心灵的喜乐

赛 58:14：“你就以耶和华为乐。耶和华要使你乘驾地的高处，又以你祖雅各的产业养育你。

这是耶和华亲口说的”。

3) 就会蒙福

赛 56:2:“谨守安息日而不干犯，禁止己手而不作恶；如此行、如此持守的人便为有福” (福:

别拉卡-繁盛, 福分, 礼物的意思)。

<提问> 对你而言，圣日、休息日、快乐日当中，主日是属于哪一种日子呢?

下面我们一同来研究并分享一下亚伯拉罕，他是怎样活出并成为信心始祖的生活的呢？

和亚伯拉罕一同得到的祝福

对人类宗教史的影响，没有人大过亚伯拉罕。亚伯拉罕是犹太人的祖先，也是犹太教的创始者。

旧约里，神被称为是亚伯拉罕的神。同时，亚伯拉罕还是阿拉伯人的祖先。阿拉伯人是以实玛利的



永生的道路

198

后裔，以实玛利又是亚伯拉罕的庶子，出生在这个血统上的穆罕默德，又创设了伊斯兰教。不仅如

此，亚伯拉罕又是我们基督徒信心的始祖。

因为，经上记着说有了和亚伯拉罕一样的信仰，就会与亚伯拉罕一同得福。那么，下面我们就

一同查考一下，亚伯拉罕因为是怎样的人，才蒙神祝福的。读过加 3：6-9之后，回答下面问题：

1. 他是有勇气的顺从之人

<提问>通过创 12:1-4 可知，亚伯拉罕为得享神的应许而付出的代价是什么?

<提问> 你认为，亚伯拉罕得到的神的祝福中最大的是什么呢?

*创 15:6-

2.他是祷告的人

<提问>通过创 12:4-9 可知，亚伯拉罕所到之处，首先做的事

是什么呢?

3. 他是正直的管家

<提问>创 14:17-20 里所记的，亚伯拉罕献上的十一奉献，显明了他的哪一面呢?

4. 他是信心坚固之人

<提问>罗 4:18-22 里是如何评价亚伯拉罕的呢?

5.他是完全献身的人

通过创 22：1-18 就可以知道，亚伯拉罕大大蒙神祝福的缘由。当时，亚伯拉罕所受的试验并

非是普通的试验。神命他带上他百岁所生的独子以撒，到摩利亚山上献为燔祭。这无异于晴天霹雳

般的命令，足以令人晕倒。但亚伯拉罕听到神的命令之后，并没有与妻儿商量，就直接付之于行动

了。他预备好献燔祭所用的劈柴放到儿子肩上，自己带着刀和火种，走了三天的路，来到神所指示

的摩利亚山上。到了地方，他就在那里筑坛，把柴摆好，捆绑他的儿子放在坛的柴上之后，没有犹

豫就举起了手中的刀。这里不仅包含亚伯拉罕的绝对顺从，同时也包含着他那伟大的信心。因为，

他确信神的应许，就是他的后裔要借着以撒而会多如天上的星。因此，他坚信即便是自己将以撒献

为燔祭，神也会让他重新活过来。亚伯拉罕这样的信心，可谓是至大而惊人的信心，是出于绝对信

靠而献身的信心。当我们有了亚伯拉罕这样大的献身时，就会得到同亚伯拉罕一样的祝福。加 3:7



门徒训练

199

里记着说：“所以你们要知道，那以信为本的人，就是亚伯拉罕的子孙”，并且 9 节里又记着说：

“可见那以信为本的人和有信心的亚伯拉罕一同得福”(加 3:9)。

<提问>亚伯拉罕得到的，最大的祝福中的祝福是什么呢?

讨论与默想

1.你能否与亚伯拉罕一同得福呢? 你与亚伯拉罕比较时，感觉怎么样呢?

1)顺从 2)祷告? 3)管家 4)信心 5)完全献身

2.无所不在、全知全能的神知晓你的一切。你能否得到神的祝福呢?



永生的道路

200

应用与作业

当认识到的

当感恩与

赞美的

需要调整的

当实践与

顺从的

需要祷告的

作

业

背诵经文 ●新诫命:约 13:34

●真实的爱:约壹 3:18

读 经 约壹 4:7-21

祷 告 求主帮助我能够真实地爱邻舍!

阅读与其它



门徒训练

201

第二十一课
新诫命-彼此相爱

本 文 约壹 4:7-21 背诵经文

●新诫命:约 13:34

●真实的爱:约壹 3:18

作

业

检

查

检查标记 完成=О 一部分=Δ 未做=Х

读 经

背 诵

读书报告

及其它

复习问题 1.说一说圣守主日与十一奉献得到的祝福是什么？

2.和亚伯拉罕一同得到的祝福是什么?

学习目的 1.使人知道主命定的新诫命是什么？

2.帮助人活出爱邻舍的生活。

引人思考的喻道故事

这是有关印度圣人孙大信(Sadhu Sundar Singh)的一件轶事。有一天，孙大信和他的一位同伴

行在厚雪覆盖的山路上。他们知道，严寒的天气加上厚雪覆盖的山路，稍有差池就会冻死在路上。

于是，他们就放开脚步，急匆匆地向前赶路。走着走着，还没有越过山的时候，他们发现有一人倒

在路上，看起来像是在他们之前走雪路累倒冻死在那里的。于是孙大信便上去查看了一下，竟然发

现那人还有微弱的心跳。于是，他就对同伴说：“这人还活着，我们背着他走吧。”对此，他的同伴

极力反对说：“算了吧，这么凶险的雪路，我们自己都不知道能不能活着走出去，背上他怎么办呢?

放下他，赶紧走吧！实在要背，你自己背他走吧！我宁愿自己走，也不能带着他”。他的同伴说完，

就自己走了。

孙大信无奈之下，就自己背起那人上路了。可以想象得到，原本自己走都很费劲的山路，现在

却要背着一人行走，真是太费力气了。孙大信背着那人没走多远，就累的身上大汗淋漓了。但随着

孙大信身上冒汗，身体的热量就传给了背上的人，使他冻僵了的身体也渐渐舒缓过来，很快也就苏

醒了。孙大信背着那人艰难地走着走着，终于累倒在地了。但那时背上的人，已经缓了过来。于是，

那人反过来扶起孙大信，两人开始搀拉着一起向前走。他们继续艰难地往前走着，又发现前面有人

倒在那里。过去一看，竟是那位只顾自己活命而先走的同伴，僵硬地冻死在那里。

最近像是流行着“唯有践踏，治死，吞掉别人，自己才能更好地存活”这样处世之道。殊不知，

这是完全虚假错谬的。孙大信，岂不是因为背着倒在路上的人走的缘故，即救了别人也救了自己吗！

“当要如此行，就必存活”，这就是基督教爱的实践伦理。

一. 爱邻舍的生活(太 22:39, 约壹 4:11)

1) 爱邻舍的方法

(1)要爱人如己(要立即，全心全力，继续不断，不求回报)

太 22:39:“其次也相仿，就是要(爱人如己)”。

路 10:25-27：“有一个律法师起来试探耶稣，说：‘夫子，我该做什么才可以承受永生？’耶

稣对他说：‘律法上写的是什么？你念的是怎样呢？’他回答说：‘你要尽心、尽性、尽力、尽意爱

主你的 神；又要爱邻舍(如同自己)’”。



永生的道路

202

(2) 要像耶稣基督爱我们那样去爱邻舍

约 15:12：“你们要彼此( )，像我爱你们一样，这就是我的命令”。

※ 耶稣基督的爱，是怎样的爱呢?

①至死舍己的爱(弗 5:2, 约壹 3:16)

②不求回报的爱(约 13:34, 太 10:8)

③服侍的爱 (太 20:28, 约 13:14,15)

④与哀哭的人同哭的爱(约 11:33-36, 罗 12:15)

⑤饶恕人过犯的爱(约 21:15, 太 6:14-15)

⑥具体地帮助人解决困难的爱(太 15:32)

⑦为人代祷的爱(路 22:32)

(3)要用没有虚假的真心彼此相爱(顺从真理，洁净灵魂)

彼前 1:22：“你们既因顺从真理，洁净了自己的心，以致爱弟兄没有虚假，就当从心里彼此切

实（ ）”。

(4) 相爱总要在行为和诚实上

约壹 3:17-18：“凡有世上财物的，看见弟兄穷乏，却塞住怜恤的心，爱 神的心怎能存在他

里面呢？小子们哪，我们相爱，不要只在言语和舌头上，（ ）”

(5) 不要加害与人

罗 13:10：“爱是不加害与人的，所以爱就（ ）了律法”。

二．爱仇敌的生活

1) 爱仇敌的方法

(1) 要爱，善待，祝福仇敌，并要为仇敌代祷(尽管感情上不情愿)。

罗 12:14-21:“逼迫你们的，要给他们祝福；只要祝福，不可咒诅。与喜乐的人要同乐；与哀

哭的人要同哭。要彼此同心，不要志气高大，倒要俯就卑微的人。不要自以为聪明。不要以恶报恶。

众人以为美的事，要留心去做。若是能行，总要尽力与众人和睦。亲爱的弟兄，不要自己伸冤，宁

可让步，听凭主怒。因为经上记着：‘主说：( )，我必报应。’所以，‘你的仇敌若饿了，

就给他吃；若渴了，就给他喝。因为你这样行，就是把炭火堆在他的头上。’你不可为恶所胜，反

要( )”。



门徒训练

203

(参考经文 : 路 6:27-29, 罗 12:14, 太 5:44, 诗 35:12,13 ，诗 109:4,17,18, 徒 7:59,60)

(2) 不要自己伸冤，听凭主怒。

罗 12:19：“亲爱的弟兄，不要自己伸冤，宁可让步，听凭主怒。因为经上记着：‘主说：‘伸

冤在我，我必（ ）’”。

(3)仇敌跌倒不要欢喜，仇敌倾倒不要快乐。

箴 24:17-18：“你仇敌跌倒，你不要欢喜；他倾倒，你心不要快乐，恐怕耶和华看见就不喜悦，

将（ ）从仇敌身上转过来”。

(4)仇敌饿了就给他吃，渴了就给他喝。

罗 12:20：“所以你的（ ）若饿了，就给他吃；若渴了，就给他喝。因为你这样行，就是

把炭火堆在他的头上”。

(5)不要为恶所胜，反要以善胜恶。

“你不可为恶所胜，反要以（ ）胜恶”。

2) 爱仇敌的生活带来的结果。

(1)成为神的儿子。

太 5:44-45:“只是我告诉你们：要爱你们的仇敌，为那逼迫你们的祷告。这样就可以作你们

天父的( )，因为他叫日头照好人，也照歹人；降雨给义人，也给不义的人”。

(2)等于把炭火堆在仇敌的头上(仇敌就会改变心意而成为我们的新朋友)。

罗 12:20：“所以，你的仇敌若饿了，就给他吃；若渴了，就给他喝。因为你这样行，就是把

（ ）堆在他的头上。”

(3)祷告蒙应允，得蒙神的祝福。

诗 35:12-13：“他们向我以恶报善，使我的灵魂孤苦。至于我，当他们有病的时候，我便穿

麻衣，禁食，刻苦己心，我（ ）的都归到自己的怀中”。

三．活出实践爱的生活之秘诀

1) 首先，我们心中要充满神的爱。

罗 5:5：“盼望不至于羞耻。因为所赐给我们的圣灵，将神的爱浇灌在（ ）”

加 5:22-23：“圣灵所结的果子，就是（ ）、喜乐、和平、忍耐、恩慈、良善、信实、温

柔、节制。这样的事，没有律法禁止”。



永生的道路

204

2) 我们心中要充满信心。

爱的原因是信心，信心的凭据是爱。没有行为的爱，不是爱。

彼后 1:5-7：“正因这缘故，你们要分外地殷勤。有了信心，又要加上德行；有了德行，又要

加上知识；有了知识，又要加上节制；有了节制，又要加上忍耐；有了忍耐，又要加上虔敬；有了

虔敬，又要加上爱弟兄的心；有了爱弟兄的心，又要加上（ ）众人的心”。

3) 我们心中要充满主的话语。

罗 10:17：“可见信道是从听道来的，听道是从（ ）的话来的”。

4) 要为了能够实践爱而祷告。

太 21:22：“你们祷告，（ ），只要信，就必得着”。

四.爱的对象-你的邻舍

*本文:路 10:29-37

路 10:37：“他说：‘是怜悯他的。’耶稣说：‘（ ）去照样行吧’”。

我们的邻舍，不是我们对立和竞争的对象，反倒是与之分享爱的对象。人们也都认为爱很重要，

也都感到缺乏爱。于是，人们喜欢看那些论及幸福与不幸的爱情片的电影，也喜欢听那些关乎爱恋

的歌曲。但却几乎没有人想要学习爱或者为爱做些什么。除了自己之外的所有人都是邻舍。家人，

同学，擦肩而过的路人，以及生平没有见过面的非洲黑人，也都是我们的邻舍。人尤其是在没有资

格得到爱时，更需要爱。

1) 耶稣的邻舍(约 15:15)

约 15:15：“以后我不再称你们为仆人，因仆人不知道主人所做的事；

我乃称你们为（ ），因我从我父所听见的，已经都告诉你们了”。

那么，你的邻舍是谁呢？

2) 前往耶利哥的路上(路 10:30-37)

①行人的身份和处境是怎样的呢?

②谁是他的邻舍呢?
③那么，你的邻舍是谁呢?

从地狱的永刑中得到赦免的我们，爱邻舍是理所当然的。悲伤是越分享就会越少，爱是越分享

就会越大。

路 6:38：“你们（ ），就必有给你们的，并且用十足的升斗，连摇带按，上尖下流地倒

在你们怀里；因为你们用什么量器量给人，也必用什么量器量给你们”。

3) 耶稣的命令

约 13:34：“我赐给你们一条新命令，乃是叫你们彼此相爱；我怎样（ ）你们，你们也要怎

样相爱”。



门徒训练

205

耶稣爱我们，爱到为我们的罪受死的程度，所以能够命令我们。

4) 爱邻舍的动机是什么?

约壹 4:19：“我们爱，因为（ ）先爱我们”。

我们要先向人，问候，说话，表示关心，帮助，去爱。

5) 爱的实践乃是信仰的石蕊(litmus)试纸

约壹 4:20：“人若说“我爱 神”，却恨他的弟兄，就是说谎话的；不爱他所看见的弟兄，就

不能爱没有看见的（ ）”。

我们的行为就是我们的信心果子。爱邻舍的人，就是爱神的人。我们的邻舍或仇敌，并不在远

处，也许就是我们的家人。

1.要爱我们的家人

制定家庭制度的是主，制定婚姻圣洁制度的也是主。因为，人毕竟无法独自生活而需要配偶的

帮助。可以说敬畏并服事神的家庭就是小天国。因为家庭的主人是神，而神就是赐平安的神。家庭

乃是神的儿女自身的人格与生活最先得到训练的教育场，也是门徒的训练场。另外，信心得到试验

的现场就是家庭。信仰人格若是在最亲近的家人面前都得不到承认，那么放到哪里都会有问题。可

以说家庭就是学习实践信仰生活的最为理想的教会。

我们要在婚姻生活上成为模范。

1)神造了男人和女人。

创 1：27：“神就照着自己的形像( )人，乃是照着他的形像造男造女”。

2)神在伊甸园中建立了最初的家庭。

创 2:24：“因此，人要离开父母与妻子连合，二人成为一体”。

3)夫妻是一体

弗 5:31：“为这个缘故，人要离开（ ），与妻子连合，二人成为一体”。

4)配偶是神配合的

太 19:6：“既然如此，夫妻不再是两个人，乃是一体的了。所以，（ ）配合的，人不可分开”。

5)神禁止离婚

太 19:9：“我告诉你们：凡休妻另娶的，若不是为淫乱的缘故，就是犯奸淫了；有人娶那被

休的妇人，也是犯（ ）”。

6)独身也是神所赐的恩赐之一。

林前 7:7：“我愿意众人像我一样，只是各人领受 神的（ ），一个是这样，一个是那样”。

7)丈夫要像主为人舍己那样，爱自己的妻子。



永生的道路

206

弗 5:25：“你们作丈夫的，要爱你们的妻子，正如基督爱教会，为教会（ ）”。

8)丈夫要知道女人是软弱的器皿，而要敬重自己的妻子。

彼前 3:7：“你们作丈夫的也要按情理和妻子同住，因她比你软弱，与你一同承受生命之恩的，

所以要（ ）她。这样，便叫你们的祷告没有阻碍”。

9)丈夫不可苦待自己的妻子。

西 3:19：“你们作丈夫的，要（ ）你们的妻子，不可苦待她们”。

10)妻子要顺服自己的丈夫，如同顺服主。

弗 5:22：“你们作妻子的，当顺服自己的丈夫，如同（ ）主”。

11)丈夫是妻子的头，所以妻子要在基督里服侍丈夫如同服侍主（主人）。

弗 5:23：“因为丈夫是妻子的头，如同基督是教会的（ ），他又是教会全体的救主”。

彼前 3:6：“就如撒拉听从亚伯拉罕，称他为（ )。你们若行善，不因恐吓而害怕，便是撒拉

的女儿了”。

12)作妻子的不要只注重外在的妆饰，里面要以耶稣的品性为妆饰

彼前 3:3-4：“你们不要以外面的辫头发、戴金饰、穿美衣为妆饰，只要以里面存着长久温柔、

（ ）为妆饰，这在 神面前是极宝贵的”。

13)要一心一意为配偶的得救而努力

林前 7:16：“你这作妻子的，怎么知道不能救你的丈夫呢？你这作丈夫的，怎么知道不能（ ）

你的妻子呢？”

14)夫妻不可分房来给撒旦引诱的机会。

林前 7:5：“夫妻不可彼此亏负，除非两相情愿，暂时分房，为要专心祷告方可；以后仍要同

房，免得（ ）趁着你们情不自禁引诱你们”。

15)要心存‘夫妻都成为圣洁而活出义的生活’这样的盼望。

路 1:5-6：“当犹太王希律的时候，亚比雅班里有一个祭司，名叫撒迦利亚。他妻子是亚伦的

后人，名叫伊利沙伯。他们二人在 神面前都是义人，遵行主的一切诫命礼仪，没有可（ ）的”。

2.要爱家人与亲属，使他们得救。

1)使家人得救，是神的旨意，也是神的应许。

徒 16:31：“他们说：‘当信主耶稣，你和你一家都必（ ）’”。

来 11:7：“挪亚因着信，既蒙 神指示他未见的事，动了敬畏的心，预备了一只方舟，使他全

家得救。因此就定了那世代的罪，自己也承受了那从（ ）而来的义”。



门徒训练

207

* 家庭是得救的共同体- 救赎事工始于个人，并会连接到家庭。

(创 2:18,创 7:1,徒 16:31,撒该一家得救的例子：路 19:9)

2)作儿女的要在主里孝敬父母。

弗 6:1：“你们作儿女的，要在主里（ ）父母，这是理所当然的”。

申 27:16：“‘（ ）父母的，必受咒诅！’百姓都要说：‘阿们！’”

箴 23:25：“你要使（ ）欢喜，使生你的快乐”。

3)作父母的要照着主的教训养育儿女。

弗 6:4：“你们作父亲的，不要惹儿女的气，只要照着（ ）教训和警戒养育他们”。

申 6:7：“也要殷勤教训你的儿女，无论你坐在家里，行在路上，躺下，起来，都要（ ）”

4)要尊敬长辈(家里的长辈，属灵的领导)

利 19:32：“在白发的人面前，你要站起来；也要（ ）老人，又要敬畏你的 神。我是耶

和华”。

箴 16:31：“白发是（ ）的冠冕，在公义的道上，必能得着”。

5)要建立敬虔的家庭，筑起家庭的祭坛（家庭敬拜）。

创 12:7：“耶和华向亚伯兰显现，说：“我要把这地赐给你的后裔。”亚伯兰就在那里为向他显

现的耶和华（ ）”。

徒 10:2：“他是个虔诚人，他和（ ）都敬畏 神，多多周济百姓，常常祷告 神”。

6)要将儿女归于神

撒上 1:28：“所以我将这孩子（ ）耶和华，使他终身归与耶和华。”于是在那里敬拜耶和

华”。

7)要看顾亲属和家里的人，不可忽视家里的事。

提前 5:8：“人若不看顾（ ），就是背了真道，比不信的人还不好。不看顾自己（ ）

更是如此”。

8)要为家人和亲属祷告，使他们能够听到福音并得救。

徒 10:24：“又次日，他们进入凯撒利亚。哥尼流已经请了他的（ ）、密友等候他们”。

约 1:41：“他先找着自己的（ ）西门，对他说：‘我们遇见弥赛亚了（“弥赛亚”翻出来就

是“基督”）！’”。

<提问>真正的孝道是什么呢?



永生的道路

208

弗 6:1：“你们作儿女的，要（ ）听从父母，这是理所当然的”。

这里的‘在主里’是什么意思呢?

<提问> 神对于孝敬父母所应许的祝福是什么呢?

出 20:12：“当孝敬父母，使你的日子在耶和华你 神所赐你的地上得以（ ）”。

弗 6:2：“要孝敬父母，使你（ ），在世长寿。这是第一条带应许的诫命”。

答：孝敬父母的会得到，在世长寿，凡事亨通的祝福。

<提问>家庭是最基本的，也是最理想的信仰训练场。申 6：4-9，对这样的事实是如何
教训的呢?

1)找出家庭生活中需要最先解决的问题是什么，并说明其理由(5 节)。

答：

2)用一句话表现一下家长的重大责任是什么？

答：

3)作为父母要优先教训儿女的内容是什么?(6 节)

答：

4)你在学校教育和信仰教育中更注重哪一个呢?

答：

5)家庭的信仰教育应是整个生活圈的教育。不妨借着 7 节话语，思想一下其中的理由。

答：

6)家庭的信仰教育应是模范教育。不妨借着 8 节话语，加以说明一下。

答:

7) 9 节显明家庭教育应是分别为圣的教育。不妨思想一下其中的理由。

答：

五．基督徒的社会生活-爱国家和邻舍

1.基督徒应成为社会和国家的模范市民。

1)民族与国家是神所分定的。

申 32:8：“至高者将地业赐给列邦，将世人分开，就照以色列人的数目，（ ）万民的疆界”。

徒 17:26：“他从一本造出万族的人，住在全地上，并且预先（ ）他们的年限和所住的疆

界”。

2)国家的权柄是神赐下的，基督徒要在主里顺服国家的权柄。

罗 13:1-2：“在上有权柄的，人人当（ ）他，因为没有权柄不是出于 神的，凡掌权的都



门徒训练

209

是 神所命的。所以抗拒掌权的，就是抗拒 神的命；抗拒的必自取刑罚”。

3)要凭信心尽上纳税的义务。

罗 13:7：“凡人所当得的，就给他；当得粮的，给他（ ）；当得税的，给他上税；当惧怕

的，惧怕他；当恭敬的，恭敬他”。

太 17:26-27：“彼得说：‘是向外人。’耶稣说：‘既然如此，儿子就可以免税了。但恐怕触犯

他们，你且往海边去钓鱼，把先钓上来的鱼拿起来，开了它的口，必得一块钱，可以拿去（ ）他

们，作你我的税银’”。

4)好的信仰人是爱国者。

士 8:28：“这样，米甸人被以色列人制伏了，不敢再抬头。基甸还在的日子，国中（ ）四

十年”。

撒上 17:45：“大卫对非利士人说：“你来攻击我，是靠着刀枪和铜戟；我来攻击你，是靠着万

军之（ ），就是你所怒骂带领以色列军队的 神”。

5)要在圣经里遵纪守法。

摩 5:15：“要恶恶好善，在城门口（ ），或者耶和华万军之神向约瑟的余民施恩”。

诗:58:1：“世人哪，你们默然不语，真合（ ）吗？施行审判，岂按正直吗？”

6)要为国家和社会领导祷告。

提前 2:1-2：“我劝你第一要为万人恳求、祷告、代求、祝谢，为（ ）和一切在位的，也

该如此，使我们可以敬虔、端正，平安无事地度日”。

7)要尊敬国家领导。

箴 24:21：“我儿，你要敬畏耶和华与（ ），不要与反覆无常的人结交”。

彼前 2:17：“务要尊敬众人，亲爱教中的弟兄，敬畏 神，尊敬（ ）”。

8)圣徒们要成为国家和社会的光。

太 5:13-16：“你们是世上的盐。盐若失了味，怎能叫它再咸呢？以后无用，不过丢在外面，

被人践踏了。你们是世上的（ ）。城造在山上，是不能隐藏的。人点灯，不放在斗底下，是放在

灯台上，就照亮一家的人。你们的光也当这样照在人前，叫他们看见你们的（ ），便将荣耀

归给你们在天上的父”。

申 25:15：“当用对准（ ）的法码、公平的升斗。这样，在耶和华你 神所赐你的地上，

你的日子就可以长久”。

9) 要为同族得救尽全力。

出 32:32：“倘或你肯赦免他们的罪……不然，求你从你所写的册上涂抹我的（ ）”。

10) 要为使我们的国家成为福音之国，成为福音的输出国，而努力并祷告。

诗 144:15：“遇见这光景的百姓便为有福。有耶和华为他们的 神，这百姓便为（ )！”



永生的道路

210

可 16:15:“他又对他们说：“你们往普天下去，传福音给（ ）听”。

<提问> 保罗盼望本族犹太人得救，盼望到什么程度呢?

罗 9:3“为我弟兄、（ ），就是自己被咒诅，与基督分离，我也愿意”。

2.基督徒要为世界负责- 要爱护世界

1)世界是由神创造并管理的。

创 1：1：“起初 神创造天地”。

（参考：赛 48:13）

2)世界是属于神的。

出 9:29：“摩西对他说：‘我一出城，就要向耶和华举手祷告，雷必止住，也不再有冰雹，叫

你知道（ ）都是属耶和华的’”。

(参考:伯 41:11, 诗 24:1)

3)因为神将管理万物的权柄交给了人类，所以要管理好这个世界。

创 1:28：“神就赐福给他们，又对他们说：“要生养众多，遍满地面，治理这地；也要（ ）

海里的鱼、空中的鸟，和地上各样行动的活物。”

4)世界败坏，人类世界变得邪恶了。

创 6:11:“世界在 神面前（ ），地上满了强暴”。

(参考:诗 14:1)

5)这个世界是要受审判被火焚烧的。

彼后 3:7：“但现在的天地还是凭着那命存留，直留到不敬虔之人（ ）遭沉沦的日子，

用火焚烧”。

6)要使万民得救。

可 16:15-16：“他又对他们说：“你们往普天下去，传福音给万民听”。信而受洗的，必然（ ）；

不信的，必被定罪”。

7) 要求神的国和神的义。

太 6:33：“你们要先求他的（ ）和他的义，这些东西都要加给你们了”。

摩 5:24：“惟愿公平如大水滚滚，使（ ）如江河滔滔！”

8) 要为世界和平而努力。



门徒训练

211

来 12:14：“你们要追求与众人（ ），并要追求圣洁；非圣洁没有人能见主”。

9) 要看顾挨饿与受压迫的人和民族。

赛 58:6-7：“我所拣选的禁食，不是要松开凶恶的绳，解下轭上的索，使被欺压的得自由，折

断一切的轭吗？不是要把你的（ ）分给饥饿的人，将飘流的穷人接到你家中，见赤身的给他衣服

遮体，顾恤自己的骨肉而不掩藏吗？”

10)要除掉污染自然与社会的公害，保护环境。

王下 2:21：“他出到水源，将盐倒在水中说：耶和华如此说：‘我（ ），从此必不再

使人死，也不再使地土不生产’”。

*显明神所立的秩序与权柄的图表(罗 13:1-2)

领域 家庭 教会 职场 学校 社会 国家

爱的人 父母 牧会者 上司 老师 长辈 领导

顺从的人 儿女 圣徒 职员 学生 晚辈 国民

爱邻舍的生活带来的结果。

(1) 晓得已经出死入生了。

约壹 3:14：“我们因为爱弟兄，就晓得是已经（ ）了。没有爱心的，仍住在死中”。

(2)晓得是属真理（耶稣）的。

约壹 3:18-19：“小子们哪，我们相爱，不要只在言语和舌头上，总要在（ ）和诚实上。

从此，就知道我们是属真理的，并且我们的心在 神面前可以安稳”。

(3) 更加认识神

约壹 4:7-8：“亲爱的弟兄啊，我们应当彼此相爱，因为爱是从 神来的。凡有爱心的，都是

由 神而生，并且认识（ ）。没有爱心的，就不认识 神，因为 神就是爱”。

(4) 完全了律法。

罗 13:8：“凡事都不可亏欠人，惟有彼此相爱，要常以为亏欠，因为爱人的就完全了（ ）”。

(5) 爱神

约壹 4:20：“人若说‘我爱 神’，却恨他的弟兄，就是说谎话的；不爱他所看见的弟兄，就

（ ）没有看见的 神”。



永生的道路

212

(6) 住在光明中，不会绊跌。

约壹 2:10：“（ ）弟兄的，就是住在光明中，在他并没有绊跌的缘由”。

(7)神就住在我们里面，爱神的心在我们里面得以完全了。

约壹 4:12：“从来没有人见过 神，我们若彼此相爱，神就住在我们里面，爱他的心在我们里

面得以（ ）了”。

(8) 众人就会认出我们是主的门徒了。

约 13:35:“你们若有彼此相爱的心，众人因此就认出你们是我的（ ）了”。

(9)神会更爱我们。

约 14:21：“有了我的命令又遵守的，这人就是爱我的；爱我的必蒙我父爱他， 我也要（ ）

他，并且要向他显现”。

(10)得到天国永远的赏赐。

太 10:42：“无论何人，因为门徒的名，只把一杯凉水给这小子里的一个喝，我实在告诉你们，

这人不能不得（ ）”。

讨论与默想

1.我的邻舍是谁呢?

2.你是否真的饶恕了仇敌，在爱仇敌吗?



门徒训练

213

应用与作业

当认识到的

当感恩与

赞美的

需要调整的

当实践与

顺从的

需要祷告的

作

业

背诵经文 ●十诫命:出 20:1-17

●大诫命:太 22:37-40

读 经
出 20:1-17 &太 6:9-13

祷 告 求主充满地赐我能够守住诫命的

力量和恩典!

阅读与其它



永生的道路

214

第二十二课
使徒信经，主祷文，十诫命

本 文 约壹 4:7-21 背诵经文

●十诫命:出 20:1-17

●大诫命:太 22:37-40

作

业

检

查

检查标记 完成=О 一部分=Δ 未做=Х

读 经

背 诵

读书报告

及其它

复习问题 1.新诫命是什么?

2.谁是我们实践耶稣之爱的邻舍呢?

学习目的 1.通过使徒信经，使人能有正确的信仰告白。

2.帮助人活出遵守十诫命的信仰，以及通过主祷文帮助

人活出正确的祷告生活。

引人思考的喻道故事

第二世纪时，有一位殉道者被押到王面前。王怂恿他放弃基督和基督教。但是，殉道者却顶回

了王的提议。王说：“如果你不答应，我就驱逐你”。对此，殉道者笑着回答说：“大王决不能从

基督那里驱逐我。因为他说过决不会离弃我”。王发怒地说：“那我就没收你的财产和所有的一

切”。殉道者却说：“我的财宝都积攒在天上，你无法拿去”。王更加恼怒，于是发狠地说到“那

么，我就杀了你”。对此，殉道者坦然地回答说：“四十年前，我就向着世界已经死去了，我的生

命已经和基督一同藏在了神的里面，王是无法加害的”。

所以，我们是能够喜乐的。因为，我们有复活的确据，是要与基督一同复活的人。逼迫啊，尽

管来吧！我们是能够常常喜乐的。因为，到了我们生命的主显现的那日，必会有为我们预备的大奖

赏，那时我们也要与主一同在荣耀中显现。

圣徒当要背诵的有三个

无论是谁，初到教会时都有必须要背诵的三个内容。即，①使徒信经 ②主祷文 ③十诫命。

有时，我们根本不知道这些是什么，为什么要背诵，意味着什么，而只是盲目地背诵。

一、使徒信经

使徒信经是圣徒标准的信仰告白文。我们信神的时候，应该清楚知道信什么，为什么要信，

信了会有什么效果，最终会怎样等，才能够正确地信。使徒信经压缩的正是这些内容。使徒信经是

基于门徒们信仰告白的告白文，被初期教会定为信仰的基本内容，不分世上任何国家与民族，教派

与教团，是所有基督徒共同要告白的标准的信仰告白文。使徒信经也是所有信仰的标准。

为什么都要背诵使徒信经？

第一，因为，使徒信经可以说是圣经的压缩版。使徒信经简单而清晰地显明了基督教的基本真理，

是信仰的摘要。当初期教会开始产生众多的异端时，为保守基督教纯正的真理，就需要使徒信经了。



门徒训练

215

第二，因为，教会是建立在使徒信经的信仰告白之上。若没有正确的信仰告白，就不会有正确的教

会。世上所有的教会，都是建立在使徒信经的信仰告白之上。所以，凡是不能原原本本地承认使徒

信经的团体和个人，都应视为异端或极端。

第三，因为，使徒信经是所有基督徒共有的信仰告白。使徒信经不是某个人的信仰告白，也绝不是

表现个人宗教信念或是自我中心的信仰表现和主张。使徒信经是信仰共同体教会基于圣经的正式的

信仰告白。

<提问>使徒信经是从什么时候开始背诵的？

使徒信经的内容简介

〈提问〉用自己的话说一说使徒信经的内容是什么意思？

1.我信上帝，全能的父，创造天地的主；

2.我信我主耶稣基督，上帝独生的子；因圣灵感孕，由童贞女马利亚所生；在本丢彼

拉多手下受难，被钉于十字架，受死，埋葬，降在阴间；

3. 第三天从死人中复活；升天，坐在全能父上帝的右边；将来必从那里降临，审判活

人死人；

4. 我信圣灵；

5. 我信圣而公之教会；我信圣徒相通；我信罪得赦免；

6. 我信身体复活；我信永生。阿们。

背诵如此重要的使徒信经这样的信仰告白时，很容易成为形式化。我们只有以真诚的心告白使

徒信经时，才能得到属灵的力量。现在，若是还有不太相信使徒信经内容的人，希望能够借着认真

地出声背诵来得着真实的信心。

二、主 祷 文

主祷文是耶稣教导的标准的祷文。主祷文教导的不是祷告的内容，不是教导应祷告什么，而教

导的是祷告的方法，教导应如何来祷告。正如，父母教会孩子使用筷子之后，孩子就可以用筷子吃

多种食物一样，耶稣教导的是祷告的方法。那么，我们就借着主祷文来学习祷告的方法，以至于在



永生的道路

216

凡事上都能够祷告。

门徒请教耶稣如何祷告时，耶稣教导的祷告就是主祷文。主祷文是每个圣徒都要背诵的。所有

背诵主祷文的圣徒，都要从中学到祷告的方法，并照着该原理来祷告。

第一部分是献给三位一体神（圣父、圣子、圣灵）的祷告。

我们在天上的父，-我们祷告不是向人祷告。

愿人都尊你的名为圣-要通过我们的生活来荣耀神。

罗 14：6-8：“守日的人，是为主守的；吃的人，是为主吃的，因他感谢神；不吃的人，是

为主不吃的，也感谢神。我们没有一个人为自己活，也没有一个人为自己死。我们若活着，是（ ）；

若死了，是为主而死；所以我们或活或死，总是( )的人。”

愿你的国降临-愿成就神的掌管与耶稣的统治。

愿你的旨意行在地上，如同行在天上--愿通过我们的生活成就三位一体神的旨意。

第二部分是对人的祷告

我们日用的饮食，今日赐给我们-当下日常需要的问题。

免我们的债，如同我们免了人的债-过去的罪恶，彼此饶恕相爱的问题。

不叫我们遇见试探，救我们脱离凶恶-对未来的生活问题和属灵帮助而祈求。

第三部分是主祷文的结束部分

因为国度、权柄、荣耀，全是你的，直到永远-一切国度、权柄、荣耀，永永远远地存

在。

代上 29：11-14：“耶和华啊！尊大、能力、荣耀、强胜、威严（ ）；凡天上地下的，都是

你的；国度也是你的；并且你为至高，为万有之首。丰富尊荣都从你而来，你也治理万物。在你手

里有大能大力，使人尊大强盛都出于你。我们的神啊！现在我们称谢你，赞美你荣耀之名。我算什

么，我的民算什么，竟能如此乐意奉献。因为万物（ ），我们把从你而得的献给你。”

阿们-

众所周知，“阿们”就是对以上所有的祷告内容都完全同意的意思。这里包含着真实愿望能够



门徒训练

217

实现这一切，并决志要尽上忠心以及献身等意思。

〈提问〉主祷文教导的是我们当求的内容。借着太 6：9-13 说一说祷告的优先顺序。

1)为了神的荣耀，需要先求的三个内容是什么？

2)然后再为了我们的需要，当求的四个内容是什么？

三、十诫命

下面我们一起分享一下，作为接待了基督的人当要遵守的十诫

命。我们圣徒基本的伦理之框，就是要明白十诫命，能够有智慧清

楚地分辨神的旨意。

从埃及到迦南的路上，有红海阻隔。没有人能够越过红海进入

旷野。摩西在这里被描述为“唯一能够过红海的人”。以色列百姓

唯有与摩西合在一起，才能够顺利地过红海。过红海是预表与基督

联合罪得赦免而得救的重生事件。“弟兄们，我不愿意你们不晓得，

我们的祖宗从前都在云下，都从海中经过，都在云里、海里（受洗）

归了摩西”(林前 10:1-2)。我们一定要记住顺序。十诫命是过了

红海，到了西乃山之后，才由摩西领受并颁布的。十诫命的序言是，“我是（耶和华你的 神），

曾将你从埃及地为奴之家领出来”(出 20:2)。以色列百姓不是因为守住了十诫命才得救的。十诫

命乃是神为了使得救的以色列百姓能够活出合乎祭司国度百姓的生活才赐下的。当神的百姓遵行神

的一切律例典章时，外邦人就必会说：“这大国的人真是有智慧有聪明”(申 4:6)。 换言之，外

邦人必会感叹说神的百姓果然不一样。即，遵行十诫命就是进行世界宣教的祭司国度的生活样式。

十诫命的内容，大致可分为两大部分：

1.向神当要遵守的诫命

第一诫命：除了神以外，不可敬拜别神。

第二诫命：不可雕刻，跪拜，事奉偶像。

第三诫命：不可妄称耶和华神的名。

第四诫命：当记念安息日，守为圣日。

2. 对人（邻舍）当要遵守的诫命

共有六项，即 当孝敬父母；不可杀人；不可奸淫；不可偷盗；不可作假见证陷害人；不可贪

恋人的一切所有。

我们通过查考上述的十诫命，分析一下神为人赐下十诫命的原因，弄清十诫命的原意，并真

心实意的领受时，就会得到更加充满的恩典。

1．对神应遵守的诫命有四项。

第一诫命-除了我以外，你不可有别的神。



永生的道路

218

〈提问〉读过但以理书 6章之后，回答下列问题。

1)但以理听到了怎样的消息，仍旧继续祷告了呢（7 节）？

2)但以理爱什么胜过爱自己的生命呢（10 节）？

3)神是怎样与但以理同在的呢（22 节）？

4)通过这件事，你得到了什么教训呢？

第二诫命-不可为自己雕刻偶像，也不可作什么形象，仿佛上天、下地和地底 下、水

中的百物，不可跪拜那些像，也不可侍奉它。

出 20：5-6：“不可跪拜那些像，也不可侍奉它，因为我耶和华你的神是忌邪的神。恨我的，

我必追讨他的罪，自父及子，直到三四代；爱我守这诫命的，我必向他们（ ），直到千代”。

〈提问〉读过 但 1：1-17 和 3 章之后，回答下列问题。

1）但以理和他的三个朋友拒绝王宫的山珍海味，要求吃素菜的原因是什么？

2）你是否也能像但以理那样，立志更爱洁净的素食（清贫），而拒绝用不洁的方法或是出于畏惧权

势和人而屈膝跪拜偶像所得的山珍海味（利益）呢？

3）但以理和他的三友凭信心提出了怎样的要求（但 1：12-13），神通过他们彰显了怎样的作为呢？

4）读过但以理书 3 章之后，谈谈你的感想。

5）但 3：18 中的“即或不然”，向我们显明了怎样的信心呢？

6）神为保守沙得拉、米煞、亚伯尼歌的信心，并为了向尼布甲尼撒王显明自己的大能，具体采取

了什么行动呢？（但 3：24-30）

第三诫命-不可妄称耶和华你神的名，因为妄称耶和华名的，耶和华必不以他为无罪。”

出 20：7“不可妄称耶和华你神的（ ），因为妄称耶和华名的，耶和华必不以他为无罪。”

〈提问〉读过民 21：4-9 之后，回答下列问题。

1）以色列百姓发怨言的原因是什么？（4-5 节）

2）埋怨的结果是什么？（6 节）

3）他们怎样解决了因发怨言而引起的神的震怒？

4）向摩西发怨言，实际上就是埋怨神。不妨思想一下你表面上是在怨人，而内心实际上是不是在

抱怨神（伯 7:11）。



门徒训练

219

第四诫命- 当记念安息日，守为圣日。

出 20：11：“因为六日之内，耶和华造天、地、海，和其中的万物，第七日便安息，所以耶和

华赐福与（ ），定为圣日”。

〈提问〉谈一谈，你们各人是怎样守主日的。

〈提问〉旧约的安息日，是主日的影儿和模型。主日是主借着复活来毁灭撒但与死亡
权势的日子。我们来看一下主日里发生了什么事情。

* 可 16：9，约 20：19，徒 20：7

〈提问〉查找下列经文之后，用自己的话说一说应怎样守主日，以及正确守主日的人
会得到怎样的祝福。

1）出 20：8-11

2）赛 58：13-14

3）撒上 2:30

4）诗 118：24

〈提问〉读过 太 12：5，10-13 之后，说一说主日里可以做哪些事情？

〈提问〉背诵 创 2：3，并说一说该话语带给我们的教训是什么。

2．对人应遵守的诫命有六项。

第五诫命- 当孝敬父母。

出 20：12“当孝敬父母，使你的日子，在耶和华你神所赐你的地上，得以（ ）”

〈提问〉说出一个，你能想起的父母对你的爱。

〈提问〉通过来 11:23 和申 6:6-7，了解一下摩西与父母的爱显明为什么样式，并从
中找出自己的问题。

〈提问〉箴 6：20-22 里，记载了在信仰里父母和儿女所得的祝福。通过这句话，谈一
谈你的感想。

〈提问〉我们通过 出 21：15，来认识一下弗 6：1-4 带给我们的教训。另外，在主里
顺从是什么意思呢？

第六诫命-不可杀人。



永生的道路

220

〈提问〉读过 太 18：21-22 之后，回答下列问题。

1）主说要饶恕七十个七次，教训的是什么？

2）什么时候要有这样的饶恕？（路 17：3-4）

3）说一说饶恕别人给自己带来的益处（参考：可 11：25，弗 4：32，林后 2：7-10）

〈提问〉读过 徒 7：55-60 之后，谈一谈你对司提反饶恕仇敌的感想。

第七诫命-不可奸淫。

〈提问〉读过撒下 11：1-25，12：1-15 之后，回答下列问题。

1）拔示巴是怎样的女人？

① 外貌（撒下 11：2）

② 家世（撒下 11：3，23:34）

2)大卫犯罪的当时，已经有了六个妻室（参考：代上 3：1-5）。由此可见，大卫触犯神的一夫一妻

制婚姻原理，是因为在他身上有根源性的罪根。你同意这样的观点吗？

3)有妇之夫对邻舍的妻子，必须要有怎样的道德观和伦理意识呢？

*箴 7：6,9,19-21

4)大卫的通奸案，是藐视谁的作为呢？

* 撒下 11:27；12：10-14

5)大卫在自己的罪状显露时，采取了什么态度？

* 撒下 12：13

第八诫命-不可偷盗。

〈提问〉读过 玛 3：7-12 之后，回答下列问题。

1）7 节言及到，为了能够与神有更深的交往，就要献上当纳的十分之一。谈一谈，你对此而有的

感想。

2）为什么说不纳十分之一就是夺取（偷窃）神的供物（玛 3：8，利 27：30）？



门徒训练

221

〈提问〉窃取神荣耀的罪，都有哪些呢？至少举出三个例子。

第九诫命-不可作假见证陷害人。

〈提问〉读过 申 25：13-16 之后，用自己的话说一说基督徒应当如何来过社会生活。

〈提问〉借着 利 19：11 和 25：14，说一说在对人关系上应遵守的是什么？

〈提问〉说一说在世上生活不正直的人，不能有正常祷告生活的理由。
（参考：赛 59：1-3）

〈提问〉神通过 徒 5：1-11 中的亚拿尼亚和撒非拉夫妇，要教训我们什么呢？

〈提问〉通过下列经文，说一说正直的人所蒙的福是什么？

诗 84:11：“因为耶和华 神是日头，是盾牌，要赐下恩惠和荣耀。他未尝留下一样好处不给

那些（ ）”。

箴 14:11：“奸恶人的房屋必倾倒；正直人的帐棚必（ ）”。

箴 15:8：“恶人献祭，为耶和华所憎恶；正直人祈祷，为他所（ ）”。

第十诫命-不可贪恋人的所有。

〈提问〉西 3：5里说贪婪就是什么呢？

西 3:5：“所以要治死你们在地上的肢体，就如淫乱、污秽、邪情、恶欲和贪婪，（ ）就与拜

偶像一样”。

〈提问〉读过 太 19：16-22 之后，回答下列问题。

1）在世上发达的少年财主，来见耶稣的理由是什么？

2）耶稣将永生和财物关联在一起的原因是什么？（太 6：24）

3）那少年最终选择了什么？由此得到的教训是什么？（参考：诗 39：6）

4）找出下列经文并读过之后，基于圣经对“贪婪”的警告，结合自己的情况，说一说自己的感想。

* 箴 28：16，路 21：34，弗 5：3

〈提问〉路 17：30-32 中，罗得的妻子（创 19：26）带给我们的教训是什么？

十诫命就是爱的律法

十诫命可以概括为爱神与爱邻舍。所以，十诫命的整个主题就是爱。十诫命的根基就是爱。

所以，对于住在基督之爱里的人而言，遵守十诫命并不是困难的事。“我们遵守 神的诫命，这就

是爱他了，并且他的诫命不是（ ）的”（约壹 5:3）。



永生的道路

222

耶稣对于十诫命的本意也教训说：“你要尽心、尽性、尽意爱主你的神，要爱人如己”（太

22：37-40）。

讨论与默想

1.你是否能够背诵使徒信经，十诫命，主祷文呢?

2.你是否在使用主祷文而在祷告呢?



门徒训练

223

应用与作业

当认识到的

当感恩与

赞美的

需要调整的

当实践与

顺从的

需要祷告的

作

业

背诵经文 ●预备迎接耶稣再临:路 12:40

●圣徒的复活:腓 3:20-21

读 经
启 21-22 章

祷 告 求主帮助，每天都能够活出圣洁的

生活与传福音的生活!

阅读与其它



永生的道路

224

第二十三课
未来的世界

本 文 约壹 4:7-21 背诵经文

●预备迎接耶稣再临:

路 12:40

●圣徒的复活:腓 3:20-21

作

业

检

查

检查标记 完成=О 一部分=Δ 未做=Х

读 经

背 诵

读书报告

及其它

复习问题 1.背诵一下十诫命。

2.是否凡事都用主祷文在祷告呢?

学习目的 1.使人知道人类历史的开始与结束，树立正确的历史观。

2.使人渴慕天国，活出预备善终的生活。

引人思考的喻道故事

这是距今已有四百多年前的事。德国著名的神学家马丁·路德(Martin Luther)，当时正在针

对罗马天主教进行宗教改革。普雷德琳尼·考纽斯(Frederick Nichonius)是他的同工，如同他的

右手。不幸的是，这位同工得了重病，已经没有任何复生的希望了。普雷德琳·尼考纽斯知道自己

将要离世了，就提起笔用颤抖的手写信给他亲爱的朋友，主内亲密的同工马丁·路德。路德听到这

突如其来的消息，简直不能相信这是真的。他随即给病榻上的朋友回信写到：“朋友，我奉神的名

命令你活下去。对我来说教会的改革不能没有你。所以，主不会让我听到你去世的消息。你一定要

活下来。虽然这是我的意思，但这事是为荣耀神的名，所以我相信神一定会垂听我的祷告”。

临终前的普雷德琳·尼考纽斯，听过为他读的路德的回信之后，没过多久就醒过来了。路德

那充满信心的祈祷，从神得到了战胜死亡的力量。普雷德琳·尼考纽斯又与路德同工了六年之后，

才回到了主的怀抱。

我们若是能够把生活目标向神看齐，为神而活时，也能像路德那样，向神献上那样充满自信的

祷告。

一.死后的世界

人终有一天都要离开这个世界。因此，人人都要预备善终。

1．罪人的死，是意味着永远的死亡。

没有悔改归向神，没有借着耶稣基督罪得赦免的人，死亡只能成为他们惧怕的对象。因为，

他们是神最后审判的对象，并要受永刑。这是使神震怒，走向永远灭亡的道路，是离弃神的生活所

带来的可怕结果。

彼后 2：12：“但这些人好像没有灵性，生来就是畜类，以备捉拿宰杀的。他们毁谤所不晓得

的事，正在败坏人的时候，自己必遭遇败坏”。

2.圣徒的死，是意味着永远的生



门徒训练

225

圣徒的死绝不是什么可怕的事。因为在基督里的死是可贵的，有福的，光明的，是进入天国

所必须的进程。正如，一位待嫁女子有一位至死深爱自己的爱人，而且这位爱人不仅富足，还有很

好的工作。试问，这位待嫁女要同这样的人结婚，岂能会在恐惧战兢中等候结婚之日吗？显然不会，

她只能会喜乐地准备着，盼望着，能够早日嫁过去。我们圣徒的新郎耶稣，乃是万王之王，是至死

爱我们的主。圣徒的死，如同为婚姻生活而有的结婚典礼一样，是一个很短的过程。我们圣徒的死，

是属于神的，是进入平安并有公义的冠冕存留的，有益于我们的进程。圣徒的死，乃是永生生活的

开始。

约 11：25-26：“耶稣对她说：‘复活在我，生命也在我；信我的人，虽然死了，也必复活；

凡活着信我的人，必（ ）。”你信这话吗？”

3. 圣徒为了善终，就当活好今天。

圣徒是相信神的存在，相信耶稣基督为我们的罪受死和复活，相信借着圣灵重生而得到永生，

相信将来会像耶稣那样复活的人们。但是，虽然都是圣徒，有的人会因着为扩张神的国多结果子而

要从神那里得到称赞和赏赐，有的人却要因着自己错误的生活，而导致人们对基督教有偏见，促使

人进入地狱，仅仅守住了自己的信心。他们虽然也会得救，却会像从火里经过的一样，是羞愧的。

“人的工程若被烧了，他就要受亏损，自己却要得救；虽然得救，乃像从火里经过的一样”（林前

3:15）。所以，圣徒为了能有善终而要活好今天。这乃是意味着，要照着神的话语生活的意思。所

有人，都要面对死后两个世界的抉择。

死后的两个世界

1．乐园——得救之人死后的世界

圣徒死后，要去哪里呢？根据圣经记载，信徒的灵魂在死后由天使带进乐园。

“又有一个讨饭的，名叫拉撒路，浑身生疮，被人放在财主门口，要得财主桌子上掉下来的零

碎充饥；并且狗来舔他的疮。后来那讨饭的死了，被天使带去放在亚伯拉罕的怀里……”（路 16：

20-22）；“耶稣对他说：‘我实在告诉你：今日你要同我在乐园里了”（路 23：43）。

乐园是得救之人死后，他的灵要去的地方。灵从我们的身体脱离之后，就会进入乐园安歇。脱

离身体的灵，会像天使一样，生活在灵界，属灵的国度里。那么，乐园要存留到什么时候呢？从广

义上讲，乐园就是指天国。但在狭义上，乐园就是直至复活为止，在时间上有限的，圣徒们的灵要

一直要在那里等候的等候室。

帖前 4：16-17：“因为主必亲自从天降临，有呼叫的声音，和天使长的声音，又有神的号吹

响；那在基督里死的人必先复活。以后我们这活着还存留的人，必和他们一同被提到云里，在空中

与主相遇。这样，我们就要和主永远同在。”

2.阴间——未得救之人死后的世界

没有得救的人，死后要去的地方就是阴间。从广义上讲，阴间属于地狱。但在狭义上，阴间乃

是直至大审判之前，没有得救的人要接受刑罚的，在时间上有限的地方。阴间不是安逸地在那里等

候的地方，而是受刑罚的有痛苦的地方（诗 116：3；歌 8：6）。

路 16:23：“他在阴间受痛苦，举目远远地望见亚伯拉罕，又望见拉撒路在他怀里”。

另外，到了大审判的日子，在阴间受刑的人也要复活受审判，然后要进入永刑的场所—地狱。

因此，启 20:13 里才会记着说：“于是海交出其中的死人，死亡和阴间也交出其中的死人。他们都

照各人所行的受审判”。另外，14 节里又记着说：“死亡和阴间也被扔在火湖里，这火湖就是第

二次的死”。可见，白色大宝座审判时，在基督之外的所有罪人，都要出来接受审判。那时，阴间

也会一同被扔进地狱里。总而言之，阴间乃是一时性的审判场所。



永生的道路

226

下面我们一同来查考一下，对于将来在地球上所要成就的大事，圣经是如何说的呢?

未来要成就的诸般的大事件

1.耶稣基督在荣耀中再临。

启 1:7:“看哪！他驾云降临，众目要看见他，连刺他的人也要看

见他，地上的万族都要因他哀哭。这话是真实的。阿们！”

但没有人知道耶稣基督再临的日子与时辰，而只能知道那日子近了

的事实。

所以，我们不必因着主再临的日子近了而惊慌失措，也不能因着不

知何时来临而松懈度日。只是，圣徒们要渴慕基督的再临与被提。

<提问>你是否也会像启 1:7 的话语那样“阿们”吗?

2.被提(携擧, rapture)

‘被提’，原文是‘被拉上去’(αρπαΥησομεθα)的意思。被提，在人

的一面发生的是被动的变化。圣徒被提时，必然会经历超越人类想象

的，无法用言语表达的，喜乐与满足。圣徒被提到空中，就会与主相

遇(帖前 4:16-17,5:3-4)。
帖前 4:16-17：“因为主必亲自从天降临，有呼叫的声音和天使长

的声音，又有 神的号吹响；那在基督里死了的人必先复活。以后我

们这活着还存留的人必和他们一同被提到云里，在空中与主相遇。这

样，我们就要和主永远同在”。

再临与被提的日子，彻底属于神的奥秘。神将那日子归在了自己的权限里，所以不是我们所能

知道的(徒 1:7)。圣经将在主里已经睡了的圣徒们复活被提，以及存留在世的圣徒们瞬间改变被提

的两个事件，统统说明为‘改变’。所以，大灾难之前的被提也是得救。

林前 15:51-52：“我如今把一件奥秘的事告诉你们：我们不是都要睡觉，乃是都要改变，就在

一霎时，眨眼之间，号筒末次吹响的时候。因号筒要响，死人要复活，成为不朽坏的，我们也要改

变”。

那么，谁会被提呢? 被提的是在基督里的人，就是接待基督得着永生的神的儿女们(约壹 5:11,

13)。所以需要铭记的是：启示录的重心不在于被象征为 7 印，7 号，7碗的‘神的震怒’上，而在

于‘得救’上，目的就是要使人负起责任去宣教。另外经上还记着说要借着将来被提的有福的盼望，

彼此劝慰。“所以，你们当用这些话彼此劝慰”（帖前 4:18）。关乎大灾难的启示里，蕴含着主要使

人逃避比大灾难更为可怕的地狱永刑的，主对人类的火热的爱。

<提问>读过弗 5:25-27 和启 19:6-9;21:9 之后，说一说大灾难期间在天上会发生什么
事？

3.大灾难(Great Tribulation)

‘大灾难’一词，是耶稣基督直接使用过的话。“因为那时必有大灾难，从世界的起头直到如

今，没有这样的灾难，后来也必没有”(太 24:21)。大灾难是从旧约开始就预言过来的，大灾殃的

日子(耶 30:4-11; 赛 13:6-13; 番 1:14-18; 亚 14:1-4; 但 12:1)。 大灾难的性质，属于神对不

信之人发出的大怒(启 6:16-17)，大审判。所以，启 15:1 里才会记着说神的大怒在这七灾中发尽

了。关乎大灾难的平行经文是：但 9:27⇒ 太 24：⇒ 启 6：-17：，这般渐进性地具体化的启示。

在这里，我们要特别留意，主直接说出的关乎大灾难的话语。即，“你们要时时警醒，常常祈求，



门徒训练

227

使你们能逃避(ἐκϕεύγω)(toescape)这一切要来的事，得以站立在人子面前”(路 21:36)。耶

稣在这里所说的‘这一切要来的事’，就是在前一节 35 节中言及到的‘那日子要这样临到全地上

一切居住的人’，就是创世以来前所未有的那可怕的大灾难(太 24:21)。

另一方面，启示录对于大灾难的状况记录到：①彼此相杀的战争,饥荒,死亡(启 6:2-11) ② 天

体和地表的变化(启 6:12-14, 7:1, 8:7-12) ③ 死亡停滞，以至于求死却不得死的痛苦中的痛苦

和大杀戮(启 9:3-18) ④大地震(启 11:13, 15) ⑤ 敌基督与兽的暴行(启 13:3-17, 14:9-10) ⑥ 忿

怒的碗(启 16:2-21) ⑦巴比伦的崩溃(启 17:2, 12-13, 18:2-24)。曾经作为魔鬼的居所，一切污

秽之灵要塞的巴比伦，受到神的审判，完全灭亡了(启 18:2-24)。淫妇象征的是，世界帝国的首都

(启 17:1-18)。淫妇乘骑的兽象征的是，世界帝国的统治者们以及世界帝国本身。随着在属灵上使

众人堕落的虚假的宗教制度，以及那借着富有的力量叛逆神而使世界万民的眼变得昏暗的经济大国

巴比伦相继崩溃，还有敌基督在最后的战争中被俘而被扔进火湖里，撒旦也被关到无底坑中，大灾

难时代才得以结束(启 19:19-20, 20:1-3)。

‘大灾难’是为了审判，不认识神的人们和没有服从福音的人们而发生的。若说‘一般患难’

的目的，是为了使圣徒得以完全的话(徒 14:22; 罗 5:3; 彼前 5:10), 那么‘大灾难’的目的就是

为了审判不信的人(路 21:22; 启 6:16, 8:13, 9:4)。因此，两者的目的与主旨本身都是截然不同

的。因此，对于‘患难’，圣徒们当要凭信心忍耐，不要与之妥协。圣徒们要将患难当做试炼成为

精金的途径(伯 23:10)。患难是圣徒们殷勤学习的对象，但大灾难却是必须要逃避的对象。当然，

大灾难中也不是完全没有得救的道路。

<提问>若是理解了关乎大灾难的圣经话语，就当存怎样的心来生活呢?

4.耶稣基督再临地上与千年王国

1)再临-完成神国

耶稣再临的应许，对于耶稣的新妇而言乃是最好的应许。“在我父的家里有许多住处；若是

没有，我就早已告诉你们了；我去原是为你们预备地方去。我若去为你们预备了地方，就必再来接

你们到我那里去；我在哪里，叫你们也在那里”(约 14:2-3)。耶稣亲口说到“就必再来(I will come

back)接你们到我那里去”。这是连小孩子都能够容易理解的话语。因此，没有任何理由将这段话，

解释为象征或是灵意。

耶稣要再次来到自己曾经住过的地上，接他的新妇，就是耶稣基督里的教会。另外，随着耶稣

的再临，神国就会得以完成了。诸位! 我们现今生活的时代，就是‘末世中的末世’。主说的诸般

征兆，已经越来越清楚地显明出来了。例如 ① 以色列复国(太 24:32-33) ② 自然灾殃(太 24-25

章; 可 13 章; 路 21 章) ③ 背道(太 24-25 章; 帖后 2:3) ④ 道德沦丧(路 17 章; 提后 3:1-7)

⑤ 科学技术的高度发达(但 12:4) ⑥ 战争(太 24:6-7) ⑦世界政府的出现(但 2章; 启17章), ⑧

福音传向万民(太 24:14)等，这样的标记四处可见，其程度也在日益加深。太 24:8 里介绍说：“这

都是灾难的起头”。这里使用的‘灾难’(ὠδίν)一词，英语是产痛‘birthpain’的意思。产痛

(birth pain)的特征，就是直至孩子出生为止，阵痛的强度会越来越大，频率也会越来越快。同样，

在末日里发生的自然灾殃，其强度也会越来越大，频率也会越来越快，最终会结束于大灾难和耶稣

基督的再临。

那么，当要怎样做呢?

“所以，你们要警醒，因为不知道你们的主是哪一天来到。家主若知道几更天有贼来，就必警

醒，不容人挖透房屋，这是你们所知道的。所以，你们也要预备，因为你们想不到的时候，人子就

来了”(太 24:42-44)。

2)千年王国



永生的道路

228

“在头一次复活有分的有福了、圣洁了！第二次的死在他们身上没有权柄。他们必作 神和基

督的祭司，并要与基督一同作王一千年”(启 20:6)。这里说的是，11:15 与 19:6 里言及到的国度。

因为有了千年(a thousand years)这样的年限，所以就有了‘千年王国’一词。另外，称为‘王国’

是因为这个国度是由耶稣基督亲自作王的缘故。第一次复活里有分的，是在七碗之灾中的最后一灾，

就是在哈米吉多顿战争中(16:16)与主一同高唱凯歌的人们。这场战争，很快(18:10)就会结束于基

督的得胜。那时，撒旦要被捆绑关在无底洞一千年，而地上要迎来千年王国时代。那时，14 万 4

千要与殉道者们在地上一同作王一千年(20:4)。

另一方面，对启 20:1-6 的内容，由于解释方法上的不同，而在相信耶稣基督再临的人们当中，

也存在不同的千年王国论。

千年王国是怎样的国度呢?

第一,千年王国是在地上没有撒旦的国度。

启 20：1-2：“我又看见一位天使从天降下，手里拿着无底坑的钥匙和一条大链子。他捉住那

龙，就是古蛇，又叫魔鬼，也叫撒但，把他捆绑一千年”。

创世以来，魔鬼撒旦的恶行是什么?

1 撒旦迷惑人类始祖亚当和夏娃，吃了神所禁止的善恶果。其结果，全人类失去了伊甸园的福乐(创

3:17-19.23,24)。但到了千年王国的时候，魔鬼撒旦就要被关进无底洞一千年，不能再迷惑万国了。

那时，地上就会成就伊甸园一般的，千年王国的和平安息世界。

2 魔鬼将卖主的恶念放进犹大心中(约 13:2)，使耶稣被钉死在十字架上，毁谤了神的救赎事工。

但是，耶稣却在第三天从死里复活，打破了死亡的权势而复活，成为我们基督徒复活初熟的果子(林

前 15:20)。

③ 魔鬼一直都在阻挡福音的传播(帖前 2:18)。尤其到了世界末了时，撒旦及其仆役们知道自己的

时候不多了，就会更加发愤而做最后的挣扎。

帖前 2:18：“所以我们有意到你们那里, 我保罗有一两次要去, 只是撒但阻挡了我们”。

启 12:10-12：“我听见在天上有大声音说, 我神的救恩, 能力, 国度, 并他基督的权柄,现在

都来到了因为那在我们神面前昼夜控告我们弟兄的, 已经被摔下去了。弟兄胜过他,是因羔羊的血,

和自己所见证的道。他们虽至于死, 也不爱惜性命。所以诸天和住在其中的,你们都快乐罢. 只是

地与海有祸了,因为魔鬼知道自己的时候不多了”。

第二,千年王国是再造的，恢复的伊甸园。

彼后 3:7：“但现在的天地, 还是凭着那命存留, 直留到不敬虔之人受审判遭沈沦的日子, 用

火焚烧”。

在这里，不是说那时地球要被焚掉，而是说地上的物体和生物都要被火焚灭净尽，但地球本身

还会存在。千年王国是在被除灭的空虚状态里，通过神的再造事工而被新造的。以赛亚先知说“看

哪,耶和华使地空虚,变为荒凉。又翻转大地,将居民分散”（赛 24：1）。另外，以赛亚又说到“地

全然破坏,尽都崩裂,大大的震动了。地要东倒西歪,好像醉酒的人。又摇来摇去,好像吊床.罪过在

其上沉重,必然塌陷,不能复起”（赛 24：19-20）。那时，将会发生大地震和火山爆发，地球发生

剧烈的地壳运动，海里冒出新大陆，原本被罪恶污秽的大地就会灭没在大海里。在这个过程中，大

气会被净化，并生成焕然一新的大地。千年王国就是建立在这样崭新的地球上。在旧地灭没，新地

形成的过程里，那些出于罪恶和贪婪而任意破坏地球，使地上罪恶满盈的罪魁祸首们，将会受到神

震怒的刑罚。这就是大灾难。所以，神才会在赛 65 章里说到“看哪，我造新天新地”。赛 65:16-23



门徒训练

229

说的是，要在大灾难之后建立千年王国。

但那时建立的国度，绝不是心灵上的或死后永恒意义上的国度，而是要在地上建立实际意义上

的国度。

赛 65:16-19：“这样, 在地上为自己求福的, 必凭真实的神求福。 在地上起誓的, 必指真实

的神起誓. 因为从前的（ ）已经忘记, 也从我眼前隐藏了。看哪, 我（ ）新天新地, 从前

的事不再被记念, 也不再追想。你们当因我所造的永远欢喜快乐。 因我造耶路撒冷为人所喜, 造

其中的居民为人所乐。我必因耶路撒冷欢喜, 因我的百姓快乐。 其中必不再听见哭泣的声音, 和

哀号的声音”。

到了那时，圣洁的国度被建立(赛 11：) ，整个地球都会焕然一新，一切山洼都要填满，大小

山冈都要削平，不会再有沙漠和贫瘠的土地，全地都是福乐之地(赛 40:4)。那时，因人类的罪而

同受咒诅的一切受造之物，也会脱离败坏的辖制，恢复受造时的样式。

罗 8:19-21：“（ ）, 切望等候神的众子显出来。因为受造之物服在虚空之下, 不是自己

愿意, 乃是因那叫他如此的。但受造之物仍然指望脱离败坏的辖制, 得享神儿女自由的荣耀”。

耶稣再临之后，若是不经过地上的千年王国就直接进入天国的话，结果就是等于将出自同一文

理的圣经话语(徒 3:20-21; 罗 11:25-27; 太 24:9-22; 徒 1:6-8; 罗 8:18-23; 路 21:24; 罗

11:15-27; 来 1:13, 10:12-13, 2:8; 赛 11:6-9; 帖后 2:1-4; 启 11:3-12 )，都给丢掉了。

以西结先知对于该国度的恢复，也是如下见证的。

结 47:6-12：“他对我说, 人子啊, 你看见了什么？ 他就带我回到河边。我回到河边的时候,

见在河这边与那边的岸上有极多的树木。他对我说, 这水往东方流去, 必下到亚拉巴, 直到海。所

发出来的水必流入盐海, 使水变甜这河水所到之处, 凡滋生的动物都必生活, 并且因这流来的水

必有极多的鱼, 海水也变甜了。 这河水所到之处,（百物）都必生活。必有渔夫站在河边, 从隐基

底直到隐以革莲, 都作晒网之处。 那鱼各从其类, 好像大海的鱼甚多。只是泥泞之地与洼湿之处

不得治好, 必为盐地。在河这边与那边的岸上必生长各类的树木。 其果可作食物,叶子不枯乾,果

子不断绝。每月必结（新果子）, 因为这水是从圣所流出来的。 树上的果子必作食物”。

那时，所有的海水都被净化，鱼类也甚是繁盛，一年只结一次果子的树，会按月结出果子。那

时，物质将会变得极其丰盛。

另外，千年王国是没有残疾人的国度。

赛 29:17-18：“黎巴嫩变为肥田，肥田看如树林，不是只有一点点时候吗？那时，聋子必听见

这书上的话；瞎子的（ ）必从迷蒙黑暗中得以看见”。

赛 35:5-6：“那时，瞎子的眼必睁开，聋子的耳必开通；那时，瘸子必（ ）像鹿，哑巴的

舌头必能歌唱；在旷野必有水发出，在沙漠必有河涌流”。

在千年王国里，瞎子眼必睁开，聋子必能听见，瘸子必跳跃像鹿，哑巴必能开口歌唱。在千年

王国里，一切残疾都会得到恢复，必将充满喜乐，而不会再有忧愁叹息。

赛 35:10：“并且耶和华救赎的民必归回，歌唱来到锡安。永乐必归到他们的头上，他们必得

着（ ），忧愁叹息尽都逃避”。

第三,千年王国是没有战争的国度。

赛 2:4：“他必在列国中施行审判, 为许多国民断定是非。 他们要将刀打成犁头, 把枪打成镰

刀。 这国不举刀攻击那国, 他们也不再学习（ ）”。

弥 4:3：“他必在多国的民中施行审判, 为远方强盛的国断定是非。 他们要将刀打成犁头, 把

枪打成镰刀。 这国不举刀攻击那国, 他们也不再学习（ ）”。

• 人类世界正如但 9:26 里所说的那样，一直都在不断地发生战争。

但 9:26：“过了六十二个七，那受膏者（注：“那”或作“有”）必被剪除，一无所有，必有一

王的民来毁灭这城和圣所，至终必如洪水冲没。必有争战，一直到底，荒凉的事已经定了”。

纵观人类历史，从古到今就从没有停止过战争。人类世界，为争夺霸权，不断地在领土、思想



永生的道路

230

意识、人种纷争，等各领域里进行了争战。战争在圣经的角度上，有属灵的争战，心灵的争战(加

5:16,17/罗 7:22,23),国攻打国的争战(太 24:7),天上的争战(启 12:7-9)等。另外，属肉体的争战，

有民攻打民的争战(太 24:7/参考：珥 2:20,弥 5:5-9)，幼发拉底(中东)战争(启 9:13-16)，最后就

是哈米吉多顿战争(启 16:12-16)。但到了千年王国时，一切战争都将终止，形成基督和平的国度。

“至高者的圣民,必要得（ ）享受,直到永永远远”(但 7:18-22)。

第四,千年王国是没有假先知和假宗教的国度

① 亚 13：2里记着说：“万军之耶和华说, 那日, 我必从地上除灭（ ）的名, 不再被人

记念。 也必使这地不再有假先知与污秽的灵”。

在千年王国里，不仅没有魔鬼撒旦，同时一切假先知和假宗教也不复存在，真可谓是无比美

好的国度。那时，在人类世界里仅次于魔鬼撒旦的败坏者，就是那些假先知、假牧者、假宗教、异

端、偶像等，也都将不复存在，全地都将成为乐园。

② 结 14:9-11 里记着说：“先知若被迷惑说一句预言, 是我耶和华任那先知受迷惑, 我也必

向他伸手, 将他从我民以色列中除灭。他们必担当自己的罪孽。 先知的罪孽和求问之人的罪孽都

是一样,好使以色列家不再（ ）离开我, 不再因各样的罪过玷污自己, 只要作我的子民, 我作

他们的神。 这是主耶和华说的”。

③ 赛 8:20-22 里记着说：“人当以训悔和法度（ ）。 他们所说的, 若不与此相符, 必

不得见晨光。他们必经过这地, 受艰难, 受饥饿。 饥饿的时候, 心中焦躁, 咒骂自己的君王, 和

自己的神。仰观上天, 俯察下地, 不料, 尽是艰难, 黑暗, 和幽暗的痛苦。 他们必被赶入乌黑的

黑暗中去”。

错误地教导圣经的牧者和假先知，是断然不能进入千年王国的。他们只能被圈在黑暗里，在那

里哀哭切齿了。可见，对他们刑罚是何等的大。当然，那时既然不再有假冒伪善的引导者，其国度

必然会是和平的世界。主耶稣啊！快些来吧！

第五,千年王国是有复活体的圣徒们与肉身体质得以恢复的圣徒们，能够一同生活的国

度。
亚 14:4：“那日, 他的脚必（ ）耶路撒冷前面朝东的橄榄山上。 这山必从中间分裂, 自

东至西, 成为极大的谷。 山的一半向北挪移, 一半向南挪移”。

再临的耶稣，他的脚必站在耶路撒冷前面朝东的山上。即，说的显然不是属灵的天国，而是要

站在地球上。另外，耶稣还会亲自统治王国一千年。在千年王国里与主一同作王的，是在第一次复

活里有分的圣徒们的复活体。有人也许会有疑问，即 在千年王国里作百姓的圣徒们，没有经历肉

身的死亡而仍旧带着肉身的话，如何能够与带着灵体的人们，生活在同一时空里呢？但是，你若是

仔细查考圣经，就会解除疑问。

例如，复活的耶稣就是带着复活体，显现在门徒面前的。

路 24:36-43：“正说这话的时候, 耶稣亲自站在他们当中, 说：‘愿你们平安！’他们却惊慌

害怕, 以为所看见的是魂。耶稣说：：‘你们为什么愁烦？为什么心里起疑念呢？你们（ ）我的手、

我的脚, 就知道实在是我了。摸我看看。魂无骨无肉, 你们看我是有的。’说了这话, 就把手和脚

给他们看。他们正喜得不敢信, 并且希奇, 耶稣就说：‘你们这里有什么吃的没有？’他们便给他

一片烧鱼。他接过来, 在他们面前（ ）了”。

第六,千年王国里有蒙爱的城和圣徒们的营。

启 20:7-9:“那一千年完了, 撒但必从监牢里被释放,出来要迷惑地上四方的列国, 就是歌革

和玛各,叫他们聚集争战。 他们的人数多如海沙。他们上来遍满了全地, 围住圣徒的营, 与蒙爱的

城。 就有火从天上降下, 烧灭了他们”。

① 蒙爱的城，是指千年王国的都城。那里是万王之王耶稣，和那些在地上为主而活并为主殉

道的圣徒们，以及额上印上神印记的十四万四千人一同居住的地方。在千年王国里，带着复活体和

主一同作王的圣徒们，圣经称他们是有福的圣洁之人(启 20:6)。

因为，他们是在第一次复活里有分的人。他们就是照着路 19：12-19 里所启示的，在千年王



门徒训练

231

国里有权柄掌管 10 座城或 5 座城的圣徒们。

路 19:12-19：“有一个贵胄往远方去, 要得国回来。便叫了他的十个仆人来, 交给他们十锭

银子, 说, 你们去作生意, 直等我回来。他本国的人却恨他, 打发使者随後去说, 我们不愿意这个

人作我们的王。他既得国回来, 就吩咐叫那领银子的仆人来, 要知道他们作生意赚了多少。头一个

上来说, 主阿, 你的一锭银子, 已经赚了十锭。主人说, 好良善的仆人。你既在最小的事上有忠心,

可以有（ ）管十座城。第二个来说, 主阿, 你的一锭银子, 已经赚了五锭。主人说, 你也可以

管五座城”。

②圣徒们的营，是指活着进入千年王国的得救的百姓们所居住的地方，也是受印记的仆人们再次预

言的日子，从大灾难中得救的圣徒们进入居住的地方。生活在千年王国里的百姓中，断不会有那些

没有得救的外邦人混居在其中。其根据，就是赛 35:8-10 里的话语。即 “在那里必有一条大道, 称

为圣路。 污秽人不得经过, 必专为赎民行走, 行路的人虽愚昧, 也不至失迷。在那里必没有狮子,

猛兽也不登这路, 在那里都遇不见。 只有赎民在那里行走。并且耶和华救赎的民必归回, 歌唱来

到锡安。 永乐必归到他们的头上,他们必得着欢喜快乐忧愁叹息尽都逃避”。即然说‘耶和华救赎

的民必归回’，显然没有得救之人是断不能进入千年王国的。

③千年国度里的百姓们，是‘两个见证人'在全地再次预言时(启 11:3-6/14:6-7)，从大灾难中被

救出来，放在神所预备的各国各方的旷野里，被神的养活 1260 日的圣徒们（参考启 12:6）。

启 11:3-6：“我要使我那两个见证人, 穿着毛衣, 传道一千二百六十天。他们就是那两棵橄榄

树, 两个灯台, 立在世界之主面前的。若有人想要害他们就有火从他们口中出来, 烧灭仇敌。 凡

想要害他们的, 都必这样被杀。这二人有权柄, 在他们传道的日子叫天闭塞不下雨, 叫水变为血。

并且能随时随意用各样的灾殃攻击世界。我又看见另一位天使飞在空中, 有永远的福音要传给住在

地上的人, 就是各国各族各方各民”。

启 14：6-7：“我又看见另一位天使飞在空中，有（ ）要传给住在地上的人，就是

各国各族各方各民。他大声说应当敬畏神，将荣耀归给他。因他施行审判的时候已经到了。应当敬

拜那创造天地海和众水泉源的”。

启 12:6：“妇人就逃到旷野，在那里有（ ）给她预备的地方，使她被养活一千二百六十天”。

这些百姓，是 7碗之灾开始之前（启 16章），得到神的保护，活着进入千年王国的圣徒们。他

们不是带着复活体，而是要带着这地上的肉身进入千年王国的。

第七,在千年王国里，人的寿命会像树木一样长寿。

赛 65:20-23：“其中必没有数日夭亡的婴孩, 也没有寿数不满的老者。因为百岁死的仍算孩

童, 有百岁死的罪人算被咒诅。他们要建造房屋, 自己居住。栽种葡萄园, 吃其中的果子。他们建

造的, 别人不得住。他们栽种的, 别人不得吃。因为我民的日子必像树木的日子。我选民亲手劳碌

得来的必长久享用。他们必不徒然劳碌, 所生产的, 也不遭灾害。 因为都是蒙耶和华赐福的后裔,

他们的子孙也是如此”。

徒 3:20-21：“主也必差遣所预定给你们的基督耶稣降临。天必留他, 等到（ ）的时候,

就是神从创世以来, 藉着圣先知的口所说的”。

<提问>人类历史上，是否有过万物复兴的时候呢?

白色大宝座审判

神是阿拉法，是俄梅戛，是首先的，是末后的。耶稣再临，千年王国时代结束，进入永恒时

代之前，就是施行白色大宝座审判的时候(启 20:11-15)。

启 22:12：“看哪，我必快来！赏罚在我，要照各人所行的报应他”。

启示录里的 7个教会当中，有受责备的，也有被称赞的，并且程度也是各不相同。

同样，救恩虽然是借着耶稣基督宝血的功效白白赐下的，但赏赐却是照着为神国尽忠的程度(林

后 5:10)，赐予的报偿。白色大宝座审判是耶稣再临、千年王国时代结束,进入永恒时代之前施行



永生的道路

232

的(启 20:11-15)。复活之后，我们信的人是在基督台前，从神那里得到赏赐(林前 15:41-42; 启

22:12)。神的百姓，在天国里固然都会得享完全的福乐，只是这天国的福乐在荣光上会因人而异(但

12:3; 林前 15:40)。天国是凭信心进入的。但是，天国的荣光和冠冕却是取决于重生之后的行为。

1.基督徒得赏赐的审判台

我们一切信的人，复活之后都会站在基督台前从神那里得赏赐。

林前 15：41-42：“日有日的荣光，月有月的荣光，星有星的荣光。这星和那星的荣光，也有

分别。死人复活也是这样。所种的是必朽坏的，复活的是不朽坏的”。

启 22：12：“看哪，我必快来。赏罚在我，要照各人所行的报应他”。

林后 5：10：“因为我们众人，必要在基督台前显露出来，叫各人按着本身所行的，或善或恶

受报”。

神的百姓，固然都会在天国里得享完全的福乐，但天国的福乐也是有等级的(但 12:3; 林后

9:6)。天国是因信进入的，但在天国里所得的荣耀和冠冕，却是取决于信了之后的行为上。

<提问>圣徒们在天上要接受得赏赐的审判。那么，你会怎样回答以下 3 个问题呢?

1)你为基督做了什么呢?

(省察)-你所做的，是否有用，是否具有永远的价值呢?

2)你是如何做的这些呢?

(省察)-是不是全般在圣灵的大能里，作为忠心良善的管家来做的，还是靠着自己力量和智慧来做

的呢?

3)你为何做了这些呢?

(省察)-是出于得到神的认定呢?还是出于将人当做审判官呢?

2.非基督徒的刑罚审判台

千年王国结束之后，撒旦及其随从们就会直接被扔进永远的火湖里。那些不信耶稣而死的人们，

却要复活成为永活体，站在大而可畏的白色大宝座前(启 20:11) ，接受审判。他们要照着在地上

所行的一切罪(启 20:120)，接受审判，最后被扔进永刑的地狱里（启 20:11-15）。

永远的地狱和天国

地狱

地狱原是为撒但及其使者，就是为那被咒诅的魔鬼所预备的（太 25：41）。一切拒绝耶稣基督

的人，要永远跟在骄傲的撒但后面。人的灵魂，被造为永远的。不信的人，在大审判之前也要复活。

但不信之人的罪，因着没有照着神的赎罪方法，就是没有借着耶稣基督得到解决。他们因着拒绝了

神的爱，所以都要接受神公义的审判，要受到永远的刑罚和痛苦。地狱是神为撒但和堕落的天使，

以及罪没有得着赦免的罪人，在那里受永刑所预备的地方（参考：赛 14：9；结 32：27；民 16：

30-33）。

启 20:14：“死亡和阴间也被扔在火湖里，这火湖就是（ ）”。



门徒训练

233

1.地狱是没有神的地方

太 25：41：“王又要向那左边的说：‘你们这被咒诅的人，离开我！进入那为魔鬼和牠的使

者所预备的（ ）里去！’”

2.地狱里有永远的刑罚和痛苦

启 20：12-13：“我又看见死了的人，无论大小，都站在宝座前。案卷展开了，并且另有一卷

展开，就是生命册。死了的人都凭着这些案卷所记载的，照他们所行的受审判。于是海交出其中的

死人；死亡和阴间也交出其中的死人；他们都照各人所行的（ ）。”

3.在地狱里不能凭自己的意志行任何事

路 16：24-25：“就喊着说：‘我祖亚伯拉罕哪！可怜我吧！打发拉撒路来，用指头尖蘸点水，

凉凉我的舌头，因为我在这火焰里，极其痛苦。’亚伯拉罕说：‘儿哪！你该回想你生前享过福，

拉撒路也受过苦，如今他在这里得安慰，你倒受（ ）’”。

4. 地狱是无法躲避的地方

路 16：26：“不但这样，并且在你我之间，有深渊限定，以致人要从这边过到你们那边是不能

的；要从那边（ ）我们这边也是不能的”。

5.在地狱里，要永远同凶恶的魔鬼和人们，生活在一起。

启 21：8：“惟有胆怯的、不信的、可憎的、杀人的、淫乱的、行邪术的、拜偶像的和一切说

谎话的，（ ）就在烧着硫磺的火湖里，这是第二次的死”。

进入地狱的不信的人当中，也会有被世人公认的好人。他们的人品和性格也许都是受人尊重

和认可的。但在神看来，抗拒神、不敬畏神，拒绝耶稣之爱的人，就是最骄傲的人，就是将神至大

的恩惠当作玩笑的忘恩负义之人，是最大的罪人。我认为加略人犹大，在地狱里会受到最可怕的刑

罚。因为，他每天都听到耶稣的讲道和教训，却背叛了主，是个终不悔改、自杀身亡的刚硬家伙。

我与心爱的妻子，有时也会因一些问题而发生矛盾或吵架。每当这时，我因着心里烦闷、痛苦，与

妻子在一起感觉有一种度日如年的感觉，心想这不就是地狱吗？但真正的地狱，是和魔鬼、凶恶的

匪徒、杀人犯永远生活在一起的。地狱的原文，是意味着焚烧垃圾的焚烧场‘该恩那’。神是为他

的荣耀而创造人的。所以，人类的存在目的和本分，都在于创造主神。敬畏神，谨守他的诫命，才

是人们当尽的本分（传 12：13）。一支笔的存在目的，在于使用这支笔的主人。当这支笔不能尽本

分时，就要被扔在垃圾桶里。神也是这样，会把没有尽本分的人、不信神的罪人，扔进人类垃圾场

地狱里，受永远的刑罚。

6.地狱乃是永无休止的刑罚

太 25：46：“这些人要往（ ）里去，那些义人要往永生里去。”

高三学生毕竟有学习考试结束的那一天，所以只要通过地狱般的高考，就会迎来全新的人生；

监狱里的囚犯，因为有刑满释放的那一天，所以才能够在被释放的盼望中忍耐等候；孕妇也是因为

十月怀胎终会一朝分娩，所以才会在得子的盼望中胜过一切不便。但在地狱里，最大的痛苦就是再

也见不到神，永远没有得救的希望。



永生的道路

234

<提问>在你所认识的人当中，不妨列出不可以出现在下地狱名单里的人。

1)家人-

2)亲戚-

3)朋友-

4)同事-

5)邻舍-

<提问>耶稣对于我们这些迷失之人，是怎样行的呢?

(参考： 路 19:1-10,路 4:17-21,可 10:45)

<提问>耶稣对你在期待什么呢?

约 20:21：“耶稣又对他们说：“愿你们平安！父怎样差遣了我，我也照样差遣你们”。

太 28:19-20：“所以，你们要去，使万民作我的门徒，奉父、子、圣灵的名给他们施洗。凡我

所吩咐你们的，都教训他们遵守，我就常与你们同在，直到世界的末了”。

天国

不信的结果是地狱，信的结果是天国。那么，天国是怎样的世界呢？天国的美好和华丽，用

人的言语连其中的百万分之一都表达不了。使徒约翰被圣灵感动得到启示，而在启示录中记录了天

国。但是，正如我们虽然能够把美丽的自然景观拍下来，但在照片里却装不进鸟鸣与花香一样，启

示录也只能像是天国的照片，根本无法完整地描述天国。所以，实际的天国要远比要比启示录中的

天国更美好。那些曾经有过灵魂被提到天国经历的人，都异口同声地说：“天国实在是好得无法形

容，我的灵魂真不愿意回来”。

<提问>你对于 启 21-22 章中关乎天国的描述，是怎样想的呢?

1.天国里没有的（消极的一面）

1）天国里没有黑暗

启 22：5：“不再有（ ），他们也不用灯光、日光、因为主神要光照他们；他们要作王，

直到永永远远。”

夜是属于黑暗的，所以黑暗也是恐怖的象征。不论哪一个国家，黑夜的犯罪率都要高于白天。

但是，天国里却没有黑夜。因为，在天国里神的荣耀之光会照亮每一个角落，所以不需要电灯或灯

光。

2)天国里没有疾病、痛苦、死亡、咒诅、悲哀、忧虑、担心。



门徒训练

235

启 21：4：“神要擦去他们一切的眼泪；不再有（ ），也不再有悲哀、哭号、疼痛，因为

以前的事都过去了。”

<提问>你是否也有，多 2：13 里那样的‘有福的盼望’呢?

多 2:13:“等候所盼望的福，并等候至大的 神和我们救主耶稣基督的荣耀显现”。

2.天国里拥有的（积极的一面）

天国里拥有的，我们无法一一列举，也不能用言语表达。以下只能列举几种：

（1）有美丽的京城

启 21：11：“城中有神的（ ）；城的光辉如同极贵的宝石，好像碧玉，明如水晶。”

世上的城市有恶，有害，有险，而天国的新耶路撒冷是无恶，无害，无险的。那里没有可怕的

交通事故、毒品犯，也没有遇见小偷或强盗的危险。那里是没有酒吧和监狱的美丽之城。那里的街，

铺的是精金好像明净的玻璃，有十二个珍珠门，有华丽的高级住宅，有最高级的设备和最完美的环

境。这城的美丽，就像是为了给新郎看，而特意打扮得漂亮的新娘一样。在世上，不管多好的房子

总会变旧、蒙灰。但在天国里，却没有灰尘、台风、沙尘暴、地震、暴风雪，那是设施齐全、环境

完美的城市。

(2) 有喜乐和幸福

太 25：21：“主人说：‘好，你这又良善又忠心的仆人，你在不多的事上有忠心，我要把许

多事派你管理，可以进来享受你主人的（ ）。’”

天国里没有悲哀和忧虑，只有喜乐和幸福。天使那动人的歌声随处可听，生命水潺潺流淌，成

千上万种植物会随着季节开花结果。那里没有饥饿和寒冷，没有嫉妒、憎恨和恶毒，只有喜乐和幸

福。世上的喜乐之事加上千万倍，也不能与天国的喜乐媲美。经上说在天国里分享主人的快乐。天

国里得享的不是罪恶的快感，而是圣洁的快乐。

(3)有可安息的美丽的家（约 14：2；来 4：9）

约 14：2“在我父的家里有许多住处；若是没有，我就早已告诉你们了。我去原是为你们预备

（ ）去。”

自己的家才是最舒适的地方。走遍天下好地方，住高级宾馆，也不如自己的家好。因为，家

才是真正的安息处。天国是完全安息的地方，息了世上所有的劳苦和试炼（启 14：13），进入完完

全全的安息。“你们心里不要忧愁，在我父家有许多住处”。这是耶稣说的。这里的“住处”

（mansion），比世上的宅邸好过上百倍，都是用纯金、宝石装饰的。我们是永远的无限富有的富翁。

(4)有天使和变为有耶稣品性和形象的圣徒们

启 21：26：“人必将列国的荣耀、尊贵归与那城。”

在天国，有天军天使服侍我们。我们在天国里的身体，是不朽坏的，不会感到疲倦，不用睡觉，

也不必吃能朽坏的食物。我们在天国里，用不着大小便，也用不上厕所。因为，我们都变成了荣耀



永生的道路

236

的身体，与耶稣复活的身体是完全一样的。我们的心，也会变成像耶稣的心而没有软弱，会变成完

全成圣的形象。在世上，比起独处，能与心灵相通的人们在一起交通，是很快乐的事。我们在天国

里，将会与变成耶稣形象的以诺、挪亚、亚伯拉罕、摩西、司提反、保罗，还有众多的圣经人物等，

兴致勃勃地用天国语言交通并生活在一起。

(5) 天国里有耶稣

启 21：3：“我听见有大声音从宝座出来说：‘看哪！神的帐幕在人间。他要与人同住，他们

要作他的子民；神要亲自与他们（ ），作他们的神。”

天国里有精金铺的街道，有 12 个珍珠门，有漂亮的房子，还有灿烂的冠冕等，总之是无所不

有。但如果没有耶稣的话，这些就算不得什么了。在天国里，有最尊贵的耶稣同住，能够面对面与

耶稣交往（启 22：4）。在世上，耶稣对我们来说就像是看铜镜一样，是模糊不清的。但在天国，

我们要真真切切地与他见面。我们在世上侍奉主时，经常变化无常，但在天国里却能全心全意地侍

奉主（启 22：3）。在天国里，我们要同为救赎我们而流血的亲爱的耶稣，永远生活在一起。他曾

说：“我必再来，接你们到我那里去，我在那里，也叫你们在那里”。天国是信神的人们去的地方。

所谓信神的人，就是接待耶稣为基督的（约 1:12），得着永生的（约 3:16),名字记录在生命册上的

（腓 4:3），被羔羊的血洗净的（启 7:14）的人。这样的人，才会真正成为天国的百姓。

约 3:5：“ 耶稣说：“我实实在在地告诉你：人若不是（ ）的，就不能进 神的国”。

路 20:35-36：“惟有算为配得那世界，与从死里复活的人，也不娶也不嫁，因为他们不能再死，

和天使一样；既是（ ），就为 神的儿子”。

<提问>为要成为承受天国的人，我们需要具备的资格是什么呢?

多 3:7：“好叫我们因他的恩（ ），可以凭着永生的盼望成为后嗣”。

进入天国的准备

有些基督徒的生活，和那些不信天国之人的生活一样。得救的圣徒，当要将存留在世当做在世

寄居的生活，而仰慕着天国度日。

彼前 1:17：“你们既称那不偏待人、按各人行为审判人的主为父，就当存敬畏的心，度你们在

世寄居的日子”。

① 要仰慕天国；

林后 5:8-9：“我们坦然无惧，是更愿意离开身体与主同住。所以无论是住在身内，离开身外，

我们立了志向，（ ）”。

②要先求神的国；

太 6:33：“你们要先（ ）他的国和他的义，这些东西都要加给你们了”。

③要竭力为神国作工；

林前 15:58：“所以，我亲爱的弟兄们，你们务要坚固，不可摇动，常常（ ）多做主工，因

为知道你们的劳苦，在主里面不是徒然的”。

④要活出圣洁的生活；



门徒训练

237

多 2:12:“教训我们除去不敬虔的心和世俗的情欲，在今世自守、公义、敬虔( )”。

帖前 3:13：“好使你们当我们主耶稣同他众圣徒来的时候，在我们父 神面前心里坚固，成为

（ ），无可责备”。

⑤要传神的道。

提后 4:2：“务要（ ）！无论得时不得时，总要专心，并用百般的忍耐，各样的教训，责备

人，警戒人，劝勉人”。

讨论与默想

1、通过 太 13：11 可以知道，天国的奥秘不是谁都能够知道的。你是怎样的呢？你是

否确实地相信，天国和地狱的真实存在吗？若是相信，这完全是出于神的爱和恩典，

也是你的永生开始的凭据之一。你要为此感谢神，又怎么忍心不去告诉你的邻舍，天

国和地狱是实际存在的呢？当你想起那可怕而悲惨的地狱时，首先会给谁传福音呢？

2、你是否每天都在仰慕天国，并将这个世界当成寄居之地呢？若是天国的喜乐冷淡

了，你认为其理由是什么呢？



永生的道路

238

应用与作业

当认识到的

当感恩与

赞美的

需要调整的

当实践与

顺从的

需要祷告的

作

业

背诵经文

读 经

祷 告

阅读与其它



门徒训练

239

*耶稣门徒学校教材-『道路、B系列』简介 *

『B系列』B是圣经的英语词汇 biblical 的首字母，是作为门徒训练教材;『道路

系列』是作为门徒教育教材，始于针对对基督教有所关心的慕道者，而阶段性地展开

的内容。目的在于培养全人效法耶稣的基督门徒。

两个系列的特征

1. 单纯性-采用了讲故事(Story telling)的说明方式，而使一般信徒也能够容易理解

圣经。编写时，超越了教派与文化，使得无论是谁都能够接受。

2. 系统性-整体内容都是以耶稣基督救赎的恩典为中心，不仅使整个圣经彼此连接在一

起，而且致力于从慕道者开始到基督丰盛的生命为止，为促使人阶段性地成长而编写

的。

3. 全面性-学习圣经的一切最终目标都在于全人效法耶稣。所以，这两个系列，不仅注

重知识和经历，也注重了伴随行动的信心。

4. 实用性- 力争通过本教材，使得学习圣经的学员能够直接而具体地在生活中经历神

与恩典，得以成长，一同参与事工。

耶稣门徒学校

学习

领域
书名 核心主题 教育时间 学习方法

门徒

教育

永生的道路 重生的福音和养育过程 约 6个月 永生的道路与 B默想

圣洁的道路 圣洁的福音和成圣过程 约 5个月 圣洁的道路与 B祷告

门徒的道路 门徒教育和效法耶稣训练过程 约 6个月 门徒的道路与 B传道

牧者的道路 工人教育和训练过程 约 5个月 牧者的道路与 B医治

门徒

训练

B 默想 圣经默想与应用 约 2个月

道路与 B系列，约为

两年教育课程

B 祷告 祷告的圣经基础与祷告训练 约 3个月

B 传道 传道的圣经基础与传道训练 约 2个月

B 医治 医治的圣经基础与信心训练 约 3个月

圣经
旧约基石 旧约全景与通读 约 7个月

一年通读新旧约一次
新约基石 新约全景与通读 约 5个月



永生的道路

240

教材使用方法

1. 学生用教材，要将（ ）中的经文关键词空出来。学生必须要找出经文，填写括号，

才能取得有效的预习效果。

2. 学生用教材，要删去提问的答案和讲师用资料与提示。讲师用资料与提示，施教的

教员不能只读，而要事先很好地领会，以便施教时能够自然地讲解说明。

3. 凡是对耶稣门徒学校 10 本教材，加以活用并彻底贯彻实习的教会或神学院，80%以

上都取得了量与质的成长效果。祷告使用本教材时，主必会同在，彰显他的荣耀。

4. 本书乃是内部资料，严禁印刷出售。

圣 经 通 读 表

旧 约 Old Testament

创世记

Genesis

1 2 3 4 5 6 7 8 9 10111213 14 15 16 17 18 19 20 21 22 23 24 25

26272829303132333435363738 39 40 41 42 43 44 45 46 47 48 49 50

出埃及记

Exodus

1 2 3 4 5 6 7 8 9 10111213 14 15 16 17 18 19 20 21 22 23 24 25

26272829303132333435363738 39 40

利未记

Leviticus

1 2 3 4 5 6 7 8 9 10111213 14 15 16 17 18 19 20 21 22 23 24 25

2627

民数记

Numbers

1 2 3 4 5 6 7 8 9 10111213 14 15 16 17 18 19 20 21 22 23 24 25

2627282930313233343536

申命记

Deuteronomyy

1 2 3 4 5 6 7 8 9 10111213 14 15 16 17 18 19 20 21 22 23 24 25

262728293031323334

约书亚记

Joshua
1 2 3 4 5 6 7 8 9 10111213 14 15 16 17 18 19 20 21 22 23 24

士师记 Judges 1 2 3 4 5 6 7 8 9 10111213 14 15 16 17 18 19 20 21

路得记 Ruth 1 2 3 4

撒上

1 Samuel

1 2 3 4 5 6 7 8 9 10111213 14 15 16 17 18 19 20 21 22 23 24 25

262728293031

撒下

2 Samuel
1 2 3 4 5 6 7 8 9 10111213 14 15 16 17 18 19 20 21 22 23 24

王上

1 Kings
1 2 3 4 5 6 7 8 9 10111213 14 15 16 17 18 19 20 21 22

王下

2 Kings

1 2 3 4 5 6 7 8 9 10111213 14 15 16 17 18 19 20

2122232425

代上

1 Chronicles

1 2 3 4 5 6 7 8 9 10111213 14 15 16 17 18 19 20 21 22 23 24 25

26272829

代下

2 Chronicles

1 2 3 4 5 6 7 8 9 10111213 14 15 16 17 18 19 20 21 22 23 24 25

2627282930313233343536

以斯拉记 Ezra 1 2 3 4 5 6 7 8 9 10



门徒训练

241

尼希米记

Nehemiah
1 2 3 4 5 6 7 8 9 10111213

以斯帖记

Esther
1 2 3 4 5 6 7 8 9 10

约伯记

Job

1 2 3 4 5 6 7 8 9 10111213 14 15 16 17 18 19 20 21 22 23 24 25

26272829303132333435363738 39 40 41 42

诗篇

Psalms

1 2 3 4 5 6 7 8 9 10111213 14 15 16 17 18 19 20

21222324252627282930313233 34 35 36 37 38 39 40

41424344454647484950515253 54 55 56 57 58 59 60

61626364656667686970717273 74 75 76 77 78 79 80

81828384858687888990919293 94 95 96 97 98 99 100 101 102 103 104 105

106 107 108 109 110 111 112 113 114 115 116 117 118 119 120 121 122 123 124 125 126 127 128 129 130

131 132 133 134 135 136 137 138 139 140 141 142 143 144 145 146 147 148 149 150

箴言

Proverbs

1 2 3 4 5 6 7 8 9 10111213 14 15 16 17 18 19 20

2122232425262728293031

传道书
Ecclesiastes

1 2 3 4 5 6 7 8 9 101112

雅歌
Song of Songs

1 2 3 4 5 6 7 8

以赛亚书

Isiah

1 2 3 4 5 6 7 8 9 10111213 14 15 16 17 18 19 20 21 22 23 24 25

26272829303132333435363738 39 40 41 42 43 44 45 46 47 48 49 50

51525354555657585960616263 64 65 66 67

耶利米书

Jeremiah

1 2 3 4 5 6 7 8 9 10111213 14 15 16 17 18 19 20 21 22 23 24 25

26272829303132333435363738 39 40 41 42 43 44 45 46 47 48 49 50

5152

耶利米哀歌 La. 1 2 3 4 5

以西结书

Ezekiel

1 2 3 4 5 6 7 8 9 10111213 14 15 16 17 18 19 20 21 22 23 24 25

26272829303132333435363738 39 40 41 42 43 44 45 46 47 48

但以理书

Daniel
1 2 3 4 5 6 7 8 9 1011

何西阿书 Hosea 1 2 3 4 5 6 7 8 9 10111213 14

约珥书 Joel 1 2 3

阿摩司书

Amos
1 2 3 4 5 6 7 8 9

俄巴底亚书

Obadiah
1

约拿书 Jonah 1 2 3 4

弥迦书 Micha 1 2 3 4 5 6 7

那鸿书 Nahum 1 2 3

哈巴谷书

Habbakkuk
1 2 3

西番雅书

Zephaniah
1 2 3



永生的道路

242

哈该书

Haggai
1 2

撒迦利亚书

Zechariah
1 2 3 4 5 6 7 8 9 10111213 14

玛拉基书

Malachi
1 2 3 4

新 约 New Testament

马太福音

Matthew

1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12 13 14 15 16 17 18 19 20 21 22 23 24 25

2

6

2

7

2

8

马可福音

Mark
1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12 13 14 15 16

路加福音

Luke
1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12 13 14 15 16 17 18 19 20 21 22 23 24

约翰福音

John
1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12 13 14 15 16 17 18 19 20 21

使徒行传

Acts

1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12 13 14 15 16 17 18 19 20 21 22 23 24 25

26 27 28

罗马书

Romans
1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12 13 14 15 16

哥林多前书

1Corin.
1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12 13 14 15 16

哥林多后书

2Corin.
1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12 13

加拉太书

Galatians
1 2 3 4 5 6

以弗所书

Ephesians
1 2 3 4 5 6

腓立比书

Philppians
1 2 3 4

歌罗西书

Colossians
1 2 3 4

帖撒罗尼迦前书

1Th.
1 2 3 4 5 6

帖撒罗尼迦后书

2Th.
1 2 3

提摩太前书

1Timothy
1 2 3 4 5 6

提摩太后书

2Timothy
1 2 3 4

提多书

Titus
1 2 3

腓利门书

Philemon
1

希伯来书 1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12 13



门徒训练

243

Hebrews

雅各书

James
1 2 3 4 5

彼得前书

1Peter
1 2 3 4 5

彼得后书

2Peter
1 2 3

约翰一书

1John
1 2 3 4 5

约翰二书

2John
1

约翰三书

3John
1

犹大书

Jude
1

启示录

Revelation
1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12 13 14 15 16 17 18 19 20 21 22

“你们查考圣经，因你们以为内中有永生，给我（基督）作见证的就是这经” (约 5:39)。

“不从恶人的计谋……惟喜爱耶和华的律法，昼夜思想，这人便为有福” (诗 1:1-2) 。

“你的言语在我上膛何等甘美，在我口中比蜜更甜！”(诗 119:103)

“你的话是我脚前的灯，是我路上的光”(诗 119:105)。

“你们若常常遵守我的道，就真是我的门徒。你们必晓得真理，真理必叫你们得以自由。”(约

8:31-32)



永生的道路

244

教材使用方法
1.教师专用教材中，圣经经文的关键词用（）所替代，这一部分在学生专用教材中也一定要用

（）表示出来。同时一定要让学生查找圣经，在上课前填写好空格，这样才能起到预习的效果。

2.学生专用教材中应当要删除问题的答案与 讲师提示(Tip) 的内容，授课老师不能只是照读

讲师提示(Tip) 的内容，应当事先掌握好内容后自然地加以说明。

3.在教会或者神学大学中，使用我们耶稣门徒学校的10本教材并彻底践行，这样的教会或学校

80%以上都在质上或者量上有所成长，如果一边祷告一边使用本教材的话，主一定会与我们同在，

我们也一定会显明他的荣光。

4.本书乃是内部资料，严禁印刷出售。

版权所有·侵权必究


	内部使用
	UPAPER出版社
	第 三 课
	（3）对自然的咒诅
	（4）对蛇的咒诅
	（5）对撒但的咒诅
	第 四 课
	第 五 课
	第一，圣经作见证
	约5：39：“你们查考      ，因你们以为内中有     ；给我作见证的就是这经”。
	第二，记录圣经的新旧约圣徒们作见证
	约壹5：13：“我将这些话(   )给你们信奉神儿子之名的人，要叫你们知道自己有永生”。
	第三，耶稣自己作见证
	第 六 课
	第 七 课
	约19：30“耶稣尝了那醋，就说：（        ）便低下头，将灵魂交付神了。”

	第 八 课
	第 九 课
	第 十 课
	1)圣灵的内在凭据
	四、基督徒罪得赦免的恩典
	（1）信道是从听道来的
	（2）神命令我们听神的话语
	读圣经的时候
	（1）读圣经之前要先祷告，并要依靠圣灵（诗119：18；约14：26）。
	1）赞美（Adoration）
	2）悔改（Confession）
	3）感谢（Thanksgiving）
	4）恳求（Supplicatin）
	（1）教会不是器官，而是基督的身体，是活着的有机体。神的儿子成为肉身受死，是为了拯救教会（弗5：25
	1)用从神那里得到的，来表现对神的爱。
	1) 十一奉献
	2) 要养成每有收入时就分别留出十分之一的好习惯。这样的习惯生活化之后，奉献时就不会踌躇不定了。
	（1）知道了神是活着的事实。
	（2）知道了自己是罪人的事实。

