
圣洁的道路

耶稣门徒学校-第二册

圣洁的道路
The Way of Holiness

内部使用

UPAPER出版社



门徒训练

耶稣门徒学校入学誓约

本人约定，入学【耶稣门徒学校】受训期间，自愿遵守以下学校规则，献身于神。

1.我愿成为每日都尊主为生活的主人，否认自己并背起自己的十字架跟从主的仆人。

“于是，耶稣对门徒说：‘若有人要跟从我，就当舍己，背起他的十字架，来跟从我。’”(太1

6：24)

2.本人为能够成为主所喜悦的门徒，愿将门徒训练放在首位，并积极诚实地参加学习训练。

“操练身体，益处还少；惟独敬虔，凡事都有益处，因有今生和来生的应许。”(提前4：8)

3.本人除了极特殊情况，如患重病或遭遇自然灾害等不可抗力的情况之外，必参加学习。

“人到我这里来，若不爱我胜过爱自己的父母、妻子、儿女、弟兄、姐妹和自己的性命，就

不能作我的门徒。”(路14：26)

4.本人愿完成每周的作业。

“人在最小的事上忠心,在大事上也忠心;在最小的事上不义,在大事上也不义”(路16：10)。

5.本人作为主的门徒，愿圣守主日，献上当纳的十分之一，并愿借着物质、祷告、侍奉来服侍成

为主身体的教会。

“所求于管家的，是要他有忠心。”(林前4：2)

6.本人愿致力于在生活与事工上实际应用神的话语，不骄傲，不拉帮结派，总愿本着服侍的态度

负起管家的使命。

“你若听从耶和华你 神的话，谨守这律法书上所写的诫命、律例，又尽心、尽性归向耶和华

你的 神，他必使你手里所办的一切事，并你身所生的，牲畜所下的，地土所产的，都绰绰有余，

因为耶和华必再喜悦你，降福与你，像从前喜悦你列祖一样。”(申30：9)

7.本人愿爱戴并信赖施教者，并愿为一同受教的信心肢体们祷告，与他们相爱、交通、同工。

“只要你们行事为人与基督的福音相称，叫我或来见你们，或不在你们那里，可以听见你们

的景况，知道你们同有一个心志，站立得稳，为所信的福音齐心努力。”(腓1：27)

8.本人愿遵守‘耶稣门徒学校’的规定，在接受‘圣洁的道路’训练期间，不管遇见什么困难，

都会借着祷告，仰望耶稣，加以克服。

“亲爱的弟兄啊，你们却要在至圣的真道上造就自己，在圣灵里祷告。”(犹1：20)

年 月 日



圣洁的道路

圣经学习进行表

※没有必要机械性地遵照以下顺序(仅供参考)

■约需要一个半小时

顺 序 内 容 时 间

1 赞美 提前选好赞美诗，赞美神。 5分

2 祈祷 背诵使徒信经或教师代祷，开始上课。 1分

3 交通 分享默想内容或一周的生活和见证。 5-10分

4 检查 检查作业，背诵经文。 5分

5 复习 简单复习上周的学习内容。 3-5分

6 学习 学习当天的课程内容。 90分

7 应用 记录学习内容，应用于生活并一同分享。 10分

8 赞美 借着赞美祷告，将自己交托给神。 5分

9 祈祷 在学员中找一人作结束的祷告。 2分

10 通知 说出默想和预习内容以及通知事项，然后下课。 3分

11 解散 互相交通后解散。 2分

我们衷心祈祷学习《圣洁的道路》的所有人，都能蒙恩得救，并开始活出与神同行的生活，

能够得蒙主的使用，成为基督的好门徒。另外，我们愿将本教材所得的一切荣耀都归于主。

“因为万有都是本于他，倚靠他，归于他。愿荣耀归给他，直到永远。阿们！”(罗11：36)

2022年6月最新修订



门徒训练

目录
1. 祝福中的祝福/1

2. 在人生旷野里得享的祝福/17

3. 圣洁是开启丰盛生活的钥匙/33

4. 迦南的恩典满溢/45

5. 丰盛的圣灵果子/65

6. 圣洁的仇敌 - 魔鬼/78

7. 圣洁的仇敌 - 世界/93

8. 圣洁的仇敌旧人与医治/108

9. 借着圣洁与主同行/121

10.幸福地与主同行/134

11.圣洁幸福的家庭/152

12.圣洁的教会/172

13.作为世上的光与盐的教会/188

14.有君尊祭司的敬拜/199

15.大诫命与大使命/211



圣洁的道路

1

引人思考的喻道故事

救世军创始人威廉.布德(williarn Booth)大将，在 1904 年里受到了英国国王爱德华七世的

接见。国王对布德为英国社会带来的影响和他的慈善事业，给予了高度的称赞。国王问他有什么

要求，并承诺无论他要求什么，只要是能做到的都会答应。这时，布德说：“国王陛下，我所愿

的是尽可能多拯救一个灵魂，这是我唯一的希望。我从事为工人供给食物的事业，教育不良少年

的事业。目的只有一个，那就是尽可能多拯救一个灵魂，成就神的旨意”。他这样回答之后，婉

拒了一切褒奖。

救赎的神与属灵的出埃及
神拣选以色列百姓，是为了使他们成为听从神话语的圣洁百姓。

“如今你们若实在听从我的话，遵守我的约，就要在万民中作属我的子民；因为(全地)都是

我的，你们要归我作祭司的国度，为圣洁的国民，这些话你要告诉以色列人。”(出 19：5-6)

这与今天神在基督里拣选我们作属灵的以色列百姓，目的都是一样的。

“你们既是属乎( )，就是亚伯拉罕的后裔，是照着应许承受产业的了。”(加 3：29)

我们为了更加认识救赎的神，需要研究出埃及记12章，并要在‘福音的光照’下，明白逾越

节羔羊耶稣基督被杀献祭的真理。

“你们既是无酵的面，应当把旧酵除净，好使你们成为新团；因为我们逾越节的羔羊基督，

已经( )了。”(林前5：7)

<提问>请读并默想出埃及记 12 章之后，照着自己领悟的说一说旧约逾越节所预表的
耶稣基督的救赎恩典，在新约中的各种意义。

1)神吩咐所有以色列百姓，要以家庭为单位，准备了什么？

“你们吩咐以色列全会众说：本月初十日，各人要按着父家取(羊羔)，一家一只。”(出12：3)

<应用>你是否相信自己在创立世界之前就在耶稣基督里蒙神拣选的事实呢？

第

一

课

祝福中的祝福

本 文 出12章 背诵经文
●救恩：弗 1：5

●新的受造物：林后5：17

作业检查

检查标志 完成=○ 部分完成=△ 没做=×

读 经

默想与背诵

实习与其他

复习题 说一说默想圣经的好方法以及分享的重要性。

学习目的
1.使人认识在基督里现在得享的幸福的根源。

2.使人清楚知道蒙福的生活。



门徒训练

2

2)准备的绵羊或山羊，要具备什么条件？

“要( )、一岁的公羊羔，你们或从绵羊里取，或从山羊里取，都可以。”(出12：5)

<应用>你是否相信耶稣是唯一能够解决你罪的救主呢？

3)留(察看)四天后，由谁来宰羊？

“要留到本月十四日，在黄昏的时候，( )把羊羔宰了。”(出12：6)

<应用>你是否承认是你杀了耶稣呢？

4)为了得救，要把血涂在哪里呢？

“各家要取点血，涂在吃羊羔的房屋( )。”(出12：7)

<应用>你是否相信耶稣的死就是你的死呢？

5)羊的血涂在门上之后，家里的人要在哪里，并要待到什么时候呢？

“拿一把牛膝草，蘸盆里的血，打在门楣上和左右的门框上。你们谁也不可出自己的( )，

( )。”(出12：22)

<应用>你是否相信自己的罪已经永远得赎，不论何时离世也都能进入天国的这般绝对不变的事实

呢？

6)羊的头、腿、五脏应该怎么吃？

“不可吃生的，断不可吃水煮的，要带着头、腿、五脏，( )吃。”(出12：9)

<应用>你是否相信‘道成肉身的耶稣’是同时具有人性和神性的‘神的儿子’呢？

7)什么时候吃羊羔的肉？

“( )要吃羊羔的肉，用火烤了，与无酵饼和苦菜同吃。”(出 12：8)

<应用>你是否相信耶稣永远的生命与你联合了吗？

8)肉要与什么同吃？

“当夜要吃羊羔的肉，用火烤了，与( )和( )同吃。”(出12：8)



圣洁的道路

3

<应用>你是否相信当你接受耶稣为救主的时候，你的一切罪债永远赎清了吗？

9)肉不可留到什么时候，若是留下了，要怎么处理？

“不可剩下一点留到( )，若留到早晨，要用( )了。”(出 12：10)

<应用>你是否相信耶稣不仅是你生命的救主，还是你人生的主宰吗？

10)羊羔的骨头不能折断的理由是什么？

“应当在一个房子里吃，不可把一点肉从房子里带到外头去。羊羔的( )一根也不可折

断。”(出 12：46)

<应用>你是否相信自己现在所拥有的‘耶稣的生命’是永恒的吗？

11)逾越节吃羊羔时，要求“腰间束带，脚上穿鞋，手中拿杖，赶紧吃”预表着什么？

“你们吃羊羔当腰间束带，脚上穿鞋，手中拿杖，赶紧地吃，这是耶和华的( )。”(出1

2：11)

为了成为忠诚遵主命令的军人，就要回顾自己得救之前的样子是怎样的。

我们若是忘记自己是在什么位置上得救的，就会忘记得救的感恩而容易骄傲。另外，也会容

易失去为主作工的动力。所以，我们总不能忘记救赎我们的主。

“那时你要谨慎，免得你忘记将你从埃及地为奴之家领出来的耶和华。”(申6：12)

“我的心哪，你要称颂耶和华，不可忘记他的一切恩惠。”(诗103：2)

辛普森(simpson)博士，是英国爱丁堡大学(University of Edinburgh)的教授，也是发现麻

醉剂和防腐剂的科学家。他是一位热爱圣经的基督徒，并作为一名医生，一直都在苦苦寻找在手

术中能够减轻患者痛苦的方法。有一天，他在默想圣经话语时，发现了一个惊人的事实。“耶和

华 神使他沉睡，他就睡了；于是取下他的一条肋骨，又把肉合起来”(创2：21)。他读到这句话

语时，禁不住欢呼起来。因为，这句话语验证了可以为患者进行无痛手术的事实。神使亚当沉睡

之后，为他做了手术，就是从他身上取出一根肋骨。该话语显明，亚当在手术中全然没有感到痛

苦。辛普森因此确信，必然会有无痛手术的方法。当时，因为没有研制出麻醉剂，以至于患者必

须要承受手术中的极大的痛苦。他随即开始了全神专注的研究，到了1847年终于发现了麻醉剂氯

仿(Chloroform)。有一日，记者访问辛普森并问到：“在您的一生中，最大的发现是什么呢？”

对此，敬虔的科学家辛普森充满确信地回答说：“我一生中最大的发现，就是发现自己是罪人中

的罪魁，以及耶稣基督是我的救主”。

“你不可忘记称赞他所行的为大，就是人所歌颂的。”(伯36：24)



门徒训练

4

圣经都是神赐给我们的话语。神为我赐下信心并使我经历圣经之前，我全然不知何西阿书中

有关歌篾的内容，竟然与自己有着那么深的关系。

“耶和华初次与何西阿说话，对他说：‘你去娶淫妇为妻，也收那从淫乱所生的儿女；因为这

地大行淫乱，离弃耶和华。’于是，何西阿去娶了滴拉音的女儿歌蔑。这妇人怀孕，给他生了一个

儿子。”(何1：2-3)

歌篾原本是个娼妓。我在圣灵的光照下明白福音之后，才发现自己原

来竟是与歌篾一样的娼妓。

娼妓的特征都有哪些呢？

第一，娼妓全然没有贞操观念。

“妇人说：‘我没有丈夫。’耶稣说：‘你说没有丈夫，是不错的。你

已经有五个丈夫，你现在有的，并不是你的丈夫，你这话是真的。’”(约4：17-18)

*约翰福音4章里言及到与娼妓没啥两样的撒玛利亚女人。娼妓就像这位撒玛利亚女人，没有贞操

观念，也没有和自己共度一生的丈夫。娼妓不管是谁，只要给钱就会出卖自己的身子。就像如

此，我们在接待耶稣为新郎之前都是属灵的娼妓。那时，只要听闻哪里蒙福，就会跟到哪里去跪

拜服侍偶像。对于接待了耶稣基督的我们而言，新郎就只有耶稣。

“我为你们起的愤恨，原是 神那样的愤恨，因为我曾把你们许配一个丈夫，要把你们如同贞

洁的童女献给基督。”(林后11：2)

我们得救成为神的儿女之后，若是仍旧贪恋世界并与世界为伍的话就是娼妓。

第二，不知羞耻。

“因此甘霖停止，春雨不降，你还是有娼妓之脸，不顾羞耻。”(耶3：3)

*娼妓的特征在于不知羞耻。娼妓不管是谁，只要付钱就会在他面前脱掉衣服。

耶6：15里也记着说：“他们行可憎的事，知道惭愧吗？不然，他们毫不惭愧，也不知羞耻。

因此，他们必在仆倒的人中仆倒，我向他们讨罪的时候，他们必致跌倒。这是耶和华说的。”

就像如此，我们不认识耶稣的时候，即使犯了罪也不会感受到良心的谴责，全然不知惭愧，

反倒以此为荣(罗1：30-32)。信了耶稣之后，犯了罪而不觉惭愧，没有哀恸，没有痛悔的心灵，

就是娼妓。

第三, 娼妓的生活，就是败坏人的精神和肉体，浪费人的时间和钱财。

“爱慕智慧的，使父亲喜乐，与妓女结交的，却浪费钱财。”(箴29：3)

*就像如此，不认识神的人只会为了随从肉体的情欲、眼目的情欲、今生的骄傲，而浪费时间和钱

财。他们被蒙蔽，像是在今生里能够永远活着似的。实际上是被撒谎之父蒙骗，正在被偷，被

杀，被灭亡。

“盗贼来,无非要偷窃、杀害、毁坏;我来了,是要叫羊得生命,并且得的更丰盛。”(约10：10)

娼妓不仅会败坏人的身体和精神，而且还会浪费人的时间和钱财。

“但你这个儿子和娼妓吞尽了你的产业，他一来了，你倒为他宰了肥牛犊。”(路15：30)

就像如此，对于神交付自己的财物和时间随意使用和浪费的，就是在过娼妓的生活。

第四，没有人生目标，过着随遇而安的生活。

“但这些人好像没有灵性，生来就是畜类，以备捉拿宰杀的。他们毁谤所不晓得的事，正在

败坏人的时候，自己必遭遇败坏。”(彼后2：12)

*娼妓不知道自己为何而活？自己是谁？自己为何存在？只是过着随遇而安的生活。娼妓并不知应

如何生活？也没有明确的人生目标，其生活与畜类并没有两样。不认识神的人，就是不知道自己

从哪里来？要到哪里去？为何而活？只是在随波逐流地活着。他们只能像娼妓一样，没有明确的

人生目标或价值观，只能活出像不动哨那样的生活。就像如此，不追求从上而来的神呼召我们所

要赐的赏赐，任意挥霍神所托付的资财，得过且过的，就是在过娼妓的生活。

<提问>神为何命令何西阿先知偏偏迎娶娼妓为妻呢？



圣洁的道路

5

第一,为了显明救赎乃是出于神绝对的主权，是出于神无条件的爱。

第二, 我们得救如同娼妓成家乃是蒙了(大恩)。

第三，我们像歌篾一样，往日的过犯都得到了(赦免)。

何3：3里记着说：“我对她说：‘你当多日为我独居，不可行淫，不可归别人为妻，我向你也

必这样。’”

第四，得救的我们，像歌篾一样成为(得荣耀)的人。

行淫时被抓的妇人

*约8:3-5

“文士和法利赛人，带着一个行淫时被拿的妇人来，叫她站在当中。就对耶稣说，夫子，这

妇人是正行淫之时被拿的。摩西在律法上吩咐我们，把这样的妇人用石头打死。你说该把她怎么

样呢？”

耶稣正在教训人的时候，圣殿门口忽然喧嚣起来。有文士和法利赛人带着行淫时被抓的妇人

进来，叫她站在当中，问耶稣该把他怎样。事实上，照着摩西律法这女人是应该被石头打死的。

*申22:22-24

“若遇见人与有丈夫的妇人行淫，就要将奸夫，淫妇，一并治死。这样，就把那恶从以色列

中除掉。若有处女已经许配丈夫，有人在城里遇见她，与她行淫,你们就要把这二人带到本城门，

用石头打死，女子是因为虽在城里却没有喊叫，男子是因为玷污别人的妻。这样，就把那恶从你

们中间除掉。”

照着律法，这妇人是因奸淫而应当被石头打死的罪人，但耶稣为何没有赞同刑罚她呢?

第一，因为所有人都是犯了律法的罪人。

旧约申命记里命令的是男女间有了不洁行为时要处决，但主的教训却是更加严格。

太5:27-28里记着说：“你们听见有话说:‘不可奸淫。’只是我告诉你们，凡看见妇女就动淫念

的，这人心里已经与他犯奸淫了。”

若是这样，还能有谁没犯过奸淫罪呢?所以，保罗才会在罗3:10里说到，没有义人，连一个也没

有。

第二，因为主已经饶恕了。人没有饶恕，不等于主没有饶恕。不能因为你没有饶恕人，那人就会

至死都是罪人。主已经饶恕了她，还有谁可以向她扔石头呢?谁也不能定她的罪。

第三，因为照着律法规定，奸淫时被抓的男女都要被处死(利20:10;申22:22)，但他们只带了奸淫

的女人过来的。耶稣知道，作为熟知律法且是社会领导阶层的文士和法利赛人，坚持只带女人来

到圣殿里质问他，背后隐藏着不纯的动机和诡计。

*约8:7-9

“他们还是不住的问他，耶稣直起腰来，对他们说，你们中间谁是没有罪的，谁就可以先拿

石头打她。于是又弯着腰用指头在地上画字。他们听见这话，就从老到少一个一个的都出去了。

只剩下耶稣一人。还有那妇人仍然站在当中。”



门徒训练

6

本文中的9节里记着说，现场里只剩下有资格向那女子扔石头的耶稣。气势汹汹的他们从老到

少一个一个的都出去了。那是因为他们受到了“良心的谴责”，实在是无法扔石头。现在也没有可

以扔石头的义人，唯有耶稣基督一人可以扔石头。但是，耶稣没有扔石头而是选择了饶恕。那

日，就是在那里诞生了新灵魂。通过律法定罪的结局就是死。审判主神若是用律法审判我们，就

不会有一人可以存活。因为，人人都犯了罪，所有人都像奸淫的女人那样，犯了奸淫罪。

从此不要再犯罪了

*约8:10-11

“耶稣就直起腰来，对她说，妇人，那些人在那里呢？没有人定的罪吗？她说，主啊，没

有。耶稣说，我也不定的罪。去吧从此不要再犯罪了。”

承认并接待耶稣基督为救主之后，若是仍旧一再犯曾经犯过的罪，就不是真正的悔改。悔改

是意味着除掉所犯的罪，将人生与信仰方向转向神的决断和行为。若是认为接待了耶稣之后罪就

不算是罪，而继续去犯从前所行的淫乱、偷窃、暴力、欺哄、杀人等罪，岂能说是得救之人呢?

若是真实地接待了耶稣基督为救主，若是真正得救的人，就要在言语、行动、生活态度、品

性上，有质的变化，就要像丢垃圾那样扔掉那些重复的不良行为。但若是象是得到了免罪符那样

任意而行的话，就是不信耶稣在十字架上流出的宝血的功效，就是把自己口中所出的一句告白话

当做了得救的前提条件。犯这等错误的人是不会得救的。

太 7:21

“凡称呼我‘主啊，主啊’的人不能都进天国; 惟独遵行我天父旨意的人才能进去。”

若是接待了耶稣，就不能再重复犯那罪了。若是凭借已经罪得赦免的借口，继续犯过去所犯

的罪，就会使得重复的习惯不断滋长，就会犯下更大的罪。若是凭借已经得救的缘由，不中断那

罪而继续重复去犯的话，就只能看做是怀疑或过低评价十字架宝血的大能而不信的结果。

得救之后的生活，应当是比以前更加完全、敬虔、圣洁的生活。吃的、喝的、言行、习惯、

想法等，都应发生变化，要活出24小时与主同行的生活。救恩虽然不是借着人的行为得到的，但

若是凭借已经得救了的缘由而不分当行的不当行的，继续沉浸在罪恶生活中的话，最终就只能因

不信的罪而成为与得救无关的人。

*约壹3:4-6

“凡犯罪的，就是违背律法; 违背律法就是罪。你们知道主曾显现，是要除掉人的罪; 在他

并没有罪。凡住在他里面的，就不犯罪; 凡犯罪的，是未曾看见他，也未曾认识他。”

耶稣显现，显然是为了使信他的人不犯罪。所以，耶稣赦免了行淫时被抓的女人并嘱咐说:

“我也不定的罪。去罢。从此不要再犯罪了。”(约8:11)主对那女人说的是不要再犯罪了，而不是

说她因为已经得到了饶恕就可以去犯罪。

接待了耶稣得到永生的人，就是得到了能够活出圣洁生活的恩典。

* 约壹3:8-9

“犯罪的是属魔鬼，因为魔鬼从起初就犯罪。神的儿子显现出来，为要除灭魔鬼的作为。凡

从神生的，就不犯罪，因神的道(原文作种)存在他心里; 他也不能犯罪，因为他是由神生的。”

我们现在靠着神的恩典，能够不犯罪，能够活出圣洁的生活了。我们里面耶稣基督的生命就

是能够活出圣洁生活的源泉。

那么，圣洁的生活为何那么重要呢?



圣洁的道路

7

呼召我们与神同工的神(林前3:9)

提摩太后书2章里的比喻中记着说，“在大户人家，不但有金器银器，也有木器瓦器; 有作为

贵重的，有作为卑贱的。人若自洁，脱离卑贱的事，就必作贵重的器皿，成为圣洁，合乎主用，

预备行各样的善事。你要逃避少年的私欲，同那清心祷告主的人追求公义、信德、仁爱、和平。”

（提后 2:20-22）

我们若都是神家里的器皿，我们当中就会有像金器银器一样的圣徒，也会有像木器瓦器一样

的圣徒。但关键在于圣洁。即使是用金银打造的器皿，若是污秽了就无法使用了。但虽然只是木

器瓦器，只要洁净就同样会被使用为贵重的器皿。同样，我们只要圣洁就会成为得蒙神使用的贵

重器皿。所以，圣洁是必须的，我们不能满足于得到永生。我们不能自我安慰到，自己既然信了

耶稣就应该得救了。我们要铭记，器皿污秽了不仅得不到主人的使用，而且还有可能被主人丢弃

的事实。

有人相信，神的儿女在世存留期间都是心怀二意的，都是怀着愿意照着神的旨意生活的清洁

之心和爱世界并犯罪的污秽之心生活的，所以就只能去犯罪了。这是在为犯罪合理化，为重复犯

罪的生活辩解，实际就是不相信神的应许，就是不信神。林后7:1里记着说：“亲爱的弟兄啊，我

们既有这等应许，就当洁净自己，除去身体、灵魂一切的污秽，敬畏 神，得以成圣。”

若是只有一半是洁净的，怎能说是得以成圣呢?既然说要洁净自己，除去身体、灵魂一切的污

秽,又怎能存在污秽的罪心呢?

太5:8“清心的人有福了! 因为他们必得见 神。”

一半若是污秽，怎能说是清心的人呢?我们不要犯削减耶稣宝血能力的这等罪，要成为得享神

祝福的清心之人。神命令我们，不要心怀二意，要清洁我们的心。

雅4:8“你们亲近神,神就必亲近你们。有罪的人哪，要洁净你们的手! 心怀二意的人哪，要

清洁你们的心!”

圣洁是神向我们所定的旨意。所以，我们在生活现场里要有神存意识。我们唯有存恐惧战兢

的心作成得救的功夫，才能从一切灵魂与肉体的污秽中得蒙洁净，成为合乎主使用的器皿。

呼召得着永生的我们走向圣洁道路的神

我们信仰生活的目标不是生存(survival)，而是通过神国的复兴(revival)，直到地极扩张神

的国。神呼召我们，不是为了让我们得着永生独自喜乐，而是要通过我们来传扬他的美德，为了

让我们堪当起传扬福音的使命。

彼前2:9“惟有你们是被拣选的族类，是有君尊的祭司，是圣洁的国度，是属 神的子民，要

叫你们宣扬那召你们出黑暗入奇妙光明者的美德。

首先是为了让我们得到圣洁无瑕疵的恩典，向万民传福音，和万民一同来赞美神。

*弗1:3-6

“愿颂赞归与我们主耶稣基督的父 神! 他在基督里曾赐给我们天上各样属灵的福气:就如

神从创立世界以前，在基督里拣选了我们，使我们在他面前成为圣洁，无有瑕疵;又因爱我们，就

按著自己意旨所喜悦的，预定我们藉著耶稣基督得儿子的名分,使他荣耀的恩典得著称赞; 这恩典

是他在爱子里所赐给我们的。”

启7:9“此后，我观看，见有许多的人，没有人能数过来，是从各国、各族、各民、各方来

的，

站在宝座和羔羊面前，身穿白衣，手拿棕树枝。”



门徒训练

8

所以，得到永生的圣徒不要停留在基督道理的开端，而要走向完全。

*来6:1-3

“所以，我们应当离开基督道理的开端，竭力进到完全的地步，不必再立根基，就如那懊悔

死行，信靠神、各样洗礼、按手之礼、死人复活，以及永远审判各等教训。神若许我们，我们必

如此行。”

求神复兴你的作为
哈3:1-4

“先知哈巴谷的祷告，调用流离歌。耶和华啊，我听见你的名声(或作:言语)就惧怕。 耶和

华啊，求你在这些年间复兴你的作为，在这些年间显明出来; 在发怒的时候以怜悯为念。神从提

幔而来; 圣者从巴兰山临到。(细拉)他的荣光遮蔽诸天; 颂赞充满大地。他的辉煌如同日光; 从

他手里射出光线，在其中藏著他的能力。”

现在，我们都要渴慕心灵的复兴。我们都要歌唱圣洁的复兴，要为圣洁的复兴祷告。因为，

这地充满了邪恶。正如，挪亚时代里地上满了罪恶，人们终日所思想的尽都是恶那样，现今的时

代和民族也都满了偶像、虚假、贪婪、罪恶。更新改变悖逆荒芜的这个世界的方法就是‘复兴神

的国’。

约翰卫斯理87岁时，在写给亚历山大。马瑟(Alexander Mather)的书信中说到，“我只需要差

给我100名，除了罪之外全然没有惧怕的，除了神之外再无所求的传道人。”至于他们是圣职人员

还是平信徒并不重要，因为只有他们这样的人才能打破地狱的大门，在这地上建立神的国。

我们对教会、他人、政治、社会领袖等，不能再加以指责或扔石头了。我们也不能把责任转

加给谁了。因为，我们要承认自己也是从那悖逆的道路上走过来的事实。我们不要再加以指责或

定罪，而要致力于改变自己。现在，我们已经没有退路了，我们自己要怀抱这个民族和教会的疼

痛，要一同祷告，一同奔向圣洁的复兴。

本文清楚地显明，在民族的危机和痛苦中是怎样解决问题的。‘哈巴谷’这个名字的英文是

‘embrace’，所意味的是“拥抱，怀抱”。哈巴谷先知在祖国现实的危机和痛苦中，病没有灰心、

逃避、抱怨，而是怀抱着问题来到神面前发出提问，像雅各一样摔跤、祷告。‘复兴’一词的英语

是‘revival(苏醒)，reconstruction(重建)，restoration(恢复)。一般情况下，都会代表性地

使用‘revival’一词，而这一词是由意味着‘重新’的词头‘re'和意味着‘活'的‘vive'合在

一起的，所意味的是‘重新活过来’与‘恢复’的意思。所以，真正的复兴是指死去的灵魂苏

醒，重新活过来，得以恢复。

那么，都有哪些得到恢复呢?

照着神的形象受造的人类，因罪失去了神的形象，但借着耶稣基督又得以重新恢复了神的形

象。

这是意味着与耶稣一同受死，与耶稣一同复活。

*罗 6:4-7

“所以，我们藉著洗礼归入死，和他一同埋葬，原是叫我们一举一动有新生的样式，像基督

藉着父的荣耀从死里复活一样。我们若在他死的形状上与他联合，也要在他复活的形状上与他联

合;因为知道我们的旧人和他同钉十字架，使罪身灭绝，叫我们不再作罪的奴仆;因为已死的人是

脱离了罪。”

彼后1:4“因此，他已将又宝贵又极大的应许赐给我们，叫我们既脱离世上从情欲来的败坏，

就得与神的性情有分。”



圣洁的道路

9

向着神的性情改变就是恢复，就是圣经意义上的‘复兴’的意思。

我们的心灵若是得到复兴，就会成为有能力的人。那么，怎样的人是有能力的人呢?遵行神话

语的人，就是圣洁的人。

教会信徒人数的增加只能是复兴的结果，而不能成为复兴的目的。复兴临到初期教会时，教

会就天天加赠得救的人数，教会就借着圣灵的能力显现了神的作为，成为向世界发挥影响力的教

会。

复兴带来的结果是什么呢?

大致会带来两个结果：

第一，复兴临到，就会发生人格与生活上的变化。

徒2：37-38“众人听见这话，觉得扎心，就对彼得和其余的使徒说:‘弟兄们，我们当怎样

行？’彼得说:‘你们各人要悔改，奉耶稣基督的名受洗，叫你们的罪得赦，就必领受所赐的圣

灵。’”

透过圣灵的X光，就会明白罪，罪看起来就会是大的，很轻的罪也会感到沉重起来。

不妨看一下，距今有2000年的出现在使徒行传里的耶路撒冷初期教会。我们看初期教会就能

够清楚知道复兴的特点。初期教会是始于马可楼。五旬节里聚集在马可楼里的120人得到了圣灵的

能力，变为了新人。耶稣被钉死在十字架时，他们这些人曾是因为失望回到家乡重操旧业去捕鱼

的人们。但他们得到圣灵的能力之后，却开始不惜性命大胆地传起了福音。曾经无知的彼得举手

祷告竟然能够使瘫子起来行走，他讲道便会有3000人，5000人悔改归主。圣徒们彼此有无共通，

并开始服事起社会上的弱势群体，因此得到世人的认可和称赞，开始对世界产生了好影响。结

果，曾经大肆逼迫基督教的罗马帝国到了主后313年，正式承认了基督教。

就像如此，复兴能够带来个人、家庭、团体的变化。复兴能够改变教会、社会、国家。复兴

不是单纯地意味量的增加的词汇。人格与生活上没有变化，单纯地显现病得医治、赶出污鬼、说

方言等恩赐和神迹的，不能说是复兴。教会没有经过传道人数增加，便说是教会复兴的说法是不

恰当的。真正的复兴乃是死去的灵魂活过来，认罪悔改，领受清洁的心，自私的变为有爱的人。

徒15:8-9“知道人心的 神也为他们作了见证，赐圣灵给他们，正如给我们一样;又藉着信洁

净了他们的心，并不分他们我们。”

曾被钱财奴役的人成为神的管家，改变为施与并分享的生活。

*徒2:44-45

“信的人都在一处，凡物公用;并且卖了田产，家业，照各人所需用的分给各人。”

圣徒们就像三位一体神那样，活出合而为一的考一挠尼阿生活。

徒2:46“他们天天同心合意恒切的在殿里，且在家中擘饼，存著欢喜、诚实的心用饭。”

活出得众民称赞的圣洁的生活。

徒2:47“赞美神，得众民的喜爱。主将得救的人天天加给他们。”

平壤兴起大复兴运动时，平壤市内就发生了很多惊人的事。人们纷纷找到自己所厌恶的人去

和解饶恕，打破那些用来拜偶像的坛坛罐罐，焚烧护符，酒馆相继关闭，不法商人们纷纷归还非

法所得。福音传开的合乎圣经的复兴总会带来生活上的变化，不仅会改变个人的生活而且还会改

变教会、社会，甚至于还会改变国家的命运。



门徒训练

10

腓力来到撒玛利亚城传了福音，神就改变了撒玛利亚城。

徒 8:5-8“腓利下撒玛利亚城去，宣讲基督。众人听见了，又看见腓利所行的 神迹，就同心合

意的听从他的话。因为有许多人被污鬼附著，那些鬼大声呼叫，从他们身上出来; 还有许多瘫痪

的，瘸腿的,都得了医治。在那城里，就大有欢喜。”

1907年5月30日，始于在汉城武桥洞里背着鼓传福音的韩国圣洁教会，在那个到处都是酒馆、

妓院的地方传扬了圣洁的福音。结果兴起了复兴，酒馆、妓院相继关门变为祷告的地方，那些卖

身的妓女也纷纷悔改信了主。所以，传扬十字架福音就是最爱国的道路，是对人类贡献最大的

事，也是国家和联合国当要支持和援助的事。

第二，出于爱那些失丧的灵魂而去传道。传道就是爱。

圣灵内住在我们里面引导我们的最终目的就是为了见证耶稣基督。

徒1:8“但圣灵降临在你们身上，你们就必得著能力，并要在耶路撒冷、犹太全地，和撒玛利

亚，直到地极，作我的见证。”

徒 5:42“他们就每日在殿里、在家里、不住的教训人，传耶稣是基督。”

平壤大复兴兴起之后，便展开了有上百万人参与的拯救灵魂运动。人们相信，唯有民族福音

化才能拯救濒临灭亡的国家命运，百姓的希望才不至于破灭。于是，到处兴起晨更祷告运动，禁

食祷告运动，山上祷告运动。人们纷纷拿起福音单张穿梭在大街小巷传起了福音。传福音的人潮

当中还有从外国来的宣教士们。以卓越的韩语实力深受人们喜爱的江金(Junkin)宣教士，在寒冷

的冬天里因着不顾自己的身体奔波传福音，不幸地患上了急性肺炎死去了。詹姆斯·盖尔(James

Gale) 宣教士无暇顾及失去妻子的伤痛，为看顾急速增长的教会不停地奔波忙碌。年仅29岁的罗

塞塔S。霍尔(William Hall) 宣教士，将作宣教士的丈夫送往天国之后带着吃奶的孩子回到本

国，再次被差遣为宣教士返回了韩国，并在平壤建立了女子医院，不分昼夜疯了一般地传了福

音。百万人拯救灵魂的运动并不是仅限于大人发出的热心，小学生们拯救灵魂的热情也在熊熊燃

烧。1910年，吉善宙牧师写给MacCune传教士的书信，清楚显示了小学生们拯救灵魂的极大热情。

书信中言及到，“小学生们也在充满热情地传扬神的爱。甚至于只有7岁的小孩子们都会攒下零花

钱去买福音单张和福音书之后到街上去传道。他们流着泪，站在大街上讲说耶稣的故事，走向个

人抓住胳膊恳请人接待救主耶稣。”

总而言之，合乎圣经的复兴必会结出圣洁和传道的果子。没有圣洁与传道的所谓的复兴，乃

是偏向恩赐主义或神秘主义，亦或是祈福信仰的错误道路。

我们先察看一下本文的历史背景。哈巴谷先知活动的时代是约雅敬作犹大王的时候。约雅敬2

5岁作王统治了犹大11年，期间在神面前行了许多神看为恶的事。若有神的先知为他读圣经，他就

会用刀砍死先知，将圣经丢到火里。他侮辱神，无视了神的话语。其结果，犹大全地满了偶像，

在神看来犹大全地只有悖逆，到处都是敬虔的人受到逼迫，恶人亨通。因此，哈巴谷先知象是追

问缘由一般向神发出了质问。

哈1:13“你眼目清洁，不看邪僻，不看奸恶; 行诡诈的，你为何看著不理呢？ 恶人吞灭比自

己公义的，你为何静默不语呢？”

神的回答是：“惟义人因信得生。”(哈2:4)。

神说，我们借着信可以活出圣洁。

要活出与福音相称的生活。

腓1:27“只要你们行事为人与基督的福音相称，叫我或来见你们，或不在你们那里，可以听



圣洁的道路

11

见你们的景况，知道你们同有一个心志，站立得稳，为所信的福音齐心努力。”

神强调说，虽然恶人一时得势，看似亨通，但最终神的审判必会临到他们。

另外，神又宣告说：“认识耶和华荣耀的知识要充满遍地，好像水充满洋海一般。”(哈2:14）

哈巴谷先知听到神这样的话语之后，就祷告求神让那日子早日临到。哈巴谷祷告的内容就是

本文话语。

哈3:2“耶和华啊，我听见你的名声就惧怕。耶和华啊，求你在这些年间复兴你的作为，在这

些年间显明出来; 在发怒的时候以怜悯为念。”

哈巴谷两次祷告，求神在‘这些年间’里复兴神的作为。英文圣经里记录的是“work in the

midst of the years” (求神在日落之前就来成就!) 哈巴谷的祷告，不是求神慢慢来成就复

兴，而是恳切祷告求神让复兴快速临到眼下那充满不义和罪恶的生活现场。恳切希望大家也带着

哈巴谷先知的这等热情，恳切祷告求神让复兴临到我们今天的生活现场，我们的家庭，我们的教

会，我们的民族之上。

那么，为了成就复兴，我们当行的事是什么呢?当然，复兴的波涛靠着人类的努力是无法兴起

的，唯有神才能兴起。但是，我们若是静止不动复兴就不会兴起来。为了兴起复兴的波涛，有需

要我们先行准备的事。

第一，要渴望复兴,恳切祷告。

神总会向渴慕并期待的人显明他的作为。汤米·坦尼(Tommy Tenney)牧师在他所写的“上帝

守护者(The God Catchers)”一书中，将萌发复兴的力量定义为‘饥饿’。换而言之，就是我们对

神的饥渴，就是恳切期待神的临在，渴慕神话语的态度。

诗81:10里记着说，“我是耶和华你的 神，曾把你从埃及地领上来; 你要大大张口，我就给

你充满。”根据鸟类学家的研究，大鸟虽然爱惜自己所生的所有小鸟，但却总会先为那些口张得最

大的小鸟。我们的父神亦是如此。神对于灰心失望的人，直至他明白为止，会一直观望。但是，

神对于有勇气的人，只要来到神面前像小鸟那样大张口，神就会满足他。我们要像哈巴谷那样，

恳切祷告求神在日落之前就将复兴临到我们。我们若是这样渴慕并准备，神就必会满足我们，必

会将最好的赐给我们，让我们的灵魂得到满足。

诗107:9“因他使心里渴慕的人得以知足，使心里饥饿的人得饱美物。”

第二，要真心悔改。

C.S.路易斯说到，“堕落的时代，消失不见的就是为解决罪的问题而有的真挚的挣扎。”意

即，时代越是堕落对罪的感觉就会越加迟钝，对罪越是没有真挚的悔改。复兴总会借着流泪痛悔

的悔改来成就的。

约拿先知宣告说：“再等四十日，尼尼微必倾覆了!”（拿3:4）尼尼微的王和众百姓听从约拿

的宣告，披麻蒙灰禁食悔改时，竟发生了悖逆的尼尼微百姓归向神的复兴。

1903年在朝鲜元山的一次祷会告上，哈迪(R.A.Hardie)宣教士承认并痛悔了自己没有结出宣

教果实的无能。他承认失败的原因就是出于西洋宣教士们对韩国人所存的优越意识和自负。一位

宣教士出于真心的告白，在祷告会上燃起了悔改的火焰，使得人们紧随其后纷纷悔改。圣灵就在

这样的悔改中，充满地临在了。

始于这样悔改的运动，过了4年之后连接到了平壤大复兴。平壤大复兴始于吉善宙长老流泪的

悔改。他承认并悔改了，自己受朋友临终托付为他打理财产时贪污了100块的事。紧接着，在场的

所有人纷纷站起来一五一十地悔改了自己的罪。有人悔改了杀人的罪；有女信徒承认自己在甲午

战争中背着孩子逃亡时为了独自活命而亲手将自己的孩子撞死在树上的残忍之事；有人交出了自

己用不正当的方法经商积攒的钱财；有人决定关闭正在经营的酒吧。那日，人们整夜流泪痛悔，

悔改了自己一切的罪。



门徒训练

12

我们若是真正盼望自己里面兴起真正的复兴，就要恳切地流泪祷告。我们可能会跌倒，也可

能会有过犯，甚至于会犯下在人看来根本无法饶恕的罪。但无论怎样的罪，只要通过耶稣基督十

字架的宝血就会得蒙洁净。通过十字架的方法就是悔改。悔改的眼泪，能够将污秽的心变为新

心，能够使叹息变为新歌，变为赞美。悔改乃是复兴真正的前提条件。

第三，要听到并相信福音。相信时，圣灵就会作工。

约8:32“你们必晓得真理，真理必叫你们得以自由。”

若要得到永生就要听信永生的福音，若要成为圣洁就要听信圣洁的福音。这样才会生发信心。

罗10:17“可见信道是从听道来的，听道是从基督的话来的。”

我们听到永生的福音而相信时，圣灵就会瞬间临到信的人身上（启3：20），便会开始永生。

我们听到圣洁的福音并相信时，圣灵就会洁净我们的心（徒15：8-9）。就像这样，我们相信福音

时圣灵就会作工。

徒19:2“问他们说:‘你们信的时候受了圣灵没有？’他们回答说:‘没有，也未曾听见有圣

灵赐下来。’”

复兴不是出于人努力的结果，而是出于圣灵强有力的临在和膏抹的结果。圣灵临到，一切都

会改变，更新。初期教会团体经历到圣灵将临时，门徒们便开始不惜舍命传起了福音。相信福音

的人们得到了神的能力，就是得到遵行神话语的能力，彼此真诚相爱。另外，教会得救的人数天

天加赠。

1906年4月8日，在阿祖萨街(Azusa Street) 312号这个破旧建筑里开始的复兴会，连续不间

断地进行3年之久。复兴会没有任何程序，没有赞美和广告，也没有闭会宣告。每日都有圣灵的恩

赐很强地显现。于是，传闻遍布四方，每日都有很多人闻讯云集过来，听到并相信福音领受了圣

灵。蒙恩的人又回到家乡兴起了圣灵运动。圣灵的事工像火焰一般，在加利福尼亚、芝加哥、纽

约、格鲁吉亚州、佛罗里达州等地，先后燃烧起来。不仅如此,这场复兴的火焰还蔓延到了欧洲,

南美和北美地区。令人惊讶的是,当时在挪威、瑞典、德国、韩国等国家，也显现了圣灵很强的事

工。1907年的平壤大复兴运动，也受到了阿祖萨复兴运动的影响。复兴是在神的临在与圣灵的事

工中成就的。圣灵能力临到的秘诀就是清洁的心。

神国复兴的事工，无论是在今天，还是在2000年前的初期教会，亦或是在120年前的平壤大复

兴运动，都是同样的。对堕落悖逆的城市和国家，存有复兴的渴望和期待，并引发强烈的悔改祷

告运动时，城市就会得到恢复，国家就会复兴起来。

学习本书的诸位，不妨期待着在我们中间显现有力的复兴事工而祷告。不妨敞开心门，以清

洁的心渴望主的恩典，并为圣灵强劲的临在而祷告。那样，我们自己，我们的家庭、教会、民

族，就必会得到复兴！

真自由

正如神借着逾越节羔羊使以色列百姓从埃及法老的捆绑中得享了自由那样，主耶稣也将我们

从魔鬼与罪的锁链中释放了我们。

“他们应许人得以自由，自己却作败坏的奴仆，因为人被谁制伏，就是谁的奴仆。”(彼后

2：19)

从此，我们不再是魔鬼和罪的奴仆(路1：74-75)，不再是为明天惧怕的奴仆(提后1：7)，不

再是因惧怕进入永刑地狱而恐惧忧虑的奴仆(彼前5：7)，不再带着罪的意识(罗8：2)和被定罪的

奴仆(罗8：1)，不再是惧怕死亡的奴仆了。耶稣来，是为了“要释放那些一生因怕死而为奴仆的

人。”(来2：15)

你是否从这一切当中，真正得自由了呢？



圣洁的道路

13

耶稣来是为了让我们得生命，并且得的更丰盛(约10：10)。

我们虽然是自由的，但甘心被耶稣束缚

信基督的我们从恐惧、定罪、审判中得自由的。耶稣借着他救赎的受死与从死人中的复活，

使我们自由了(约8：32)。但这不是意味着，我们从此就可以随心所欲任意而行了。因为，我们成

为了主的奴仆。为此，使徒保罗提醒要慎重使用所得着的自由。

“凡事我都可行，但不都有益处…。”(林前6：12)

意即，为了主，我们的自由是有限制的。使徒彼得也论及到，应如何有智慧地使用我们的自

由。

“你们虽是自由的，却不可藉着自由遮盖恶毒，总要作 神的仆人。”(彼前2：16)

我们在个人或公开的言行上，要更加谨慎。我们要有智慧地为主使用时间和钱财。我们要学

会，为福音和主的教会牺牲自己自由的方法。我们是自由的，但为了主又是被束缚的。你现在是

否真的自由和幸福呢？

幸福的根源
提前6：15里记着说，神是“那可称颂、独有权能的万王之王、万主之主。”这句话告诉我

们，人类幸福的根源是在神那里。人类唯有通过与神的关系，才能真正得享幸福。神作为“福”

的源头，起初的愿望就是让人蒙福，过上幸福的生活。

“耶和华说：我知道我向你们所怀的意念，是赐平安的意念，不是降灾祸的意念，要叫你们

末后有指望。”(耶29：11)

得享神祝福的生活，就是照着神创造我们的目的来生活。作工是次要的，蒙神赐福的人，才

能作神的工。没有得到神祝福的人，就是像该隐那样流离飘荡的人，所过的是辛苦劳作也没有任

何价值和幸福的生活。

“你种地，地不再给你效力，你必流离飘荡在地上。”(创4：12)

神呼召了像歌蔑一样的我们，并赐福使我们成为了耶稣新妇的祝福。弗1：3里记着说：“他在

基督里曾赐给我们天上各样属灵的福气。”神在耶稣基督里赐给我们的福气，就是“天上属灵的福

气”。人们追求的“地上的福”，是满足肉体的需求，是只能满足今生需求的一切。属地的福再多

再好，却一样也不能带进天国。神在耶稣基督里所赐的福，却是永远的，不但今世能享受，到天

国里也能享受。今天在教会里，有许多人就是在这一点上有误解。他们认为，信了耶稣就能得到

不信之人所追求的福份。正如老底嘉教会的信徒(启3：17)那样，认为“有钱能使鬼推磨”，错误

地认为有了钱就是蒙福的人。甚至有信龄很高的人，对信仰也是报以“投资”的心态。他们觉得

信耶稣信得好，就会创出福分，就会事业有成、疾病全无、家境平安、金榜题名、儿孙满堂……

。因此，一旦没有得到自己所期待的福，反倒遭遇事业无成、家人生病、交通事故等变故时，便

会惊慌不知所措，好像天都要塌下来了。

那么，圣经词源上的祝福是什么意思呢？

‘福’的原文是‘巴拉克’，有两个意思。第一个意思是，“神创造某种存在时，该存在为

了能够照着神的旨意存在，所需要的一切就是福”。例如，创1：21-22里记着说：

“ 神就造出大鱼和水中所滋生各样有生命的动物，各从其类；又造出各样飞鸟，各从其类。

神看着是好的。 神就赐福给这一切说：‘滋生繁多，充满海中的水，雀鸟也要多生在地上。’”

对于飞鸟而言，神赐下的福不是财物、好房、豪车，而是照着神创造它们时所旨意的，自由

地飞翔，并要在地上繁衍生息。所以才会说神造了鱼和飞鸟之后，就赐福给这一切。若是应用在

人类身上，神赐下的福就是，“照着神起初造人时所旨意的，带着充满的生命力与神同住，顺从

神”。我们作为神的管家而在神里面所得到的，恩赐、身体、时间、财物、好家眷、好职业等这

一切，在服侍主上都会得蒙使用。但在神之外所得的，就像所罗门得享的荣华富贵，都是“虚空

的虚空，虚空的虚空，凡事都是虚空”(传1：2)。凡是在神之外所得的，都不是什么祝福，反倒

会成为滋生不幸的隐患。

‘巴拉克’的第二个意思是，“在神面前屈身敬拜”(诗95：6)，是用于向神的赞美和敬拜。

‘巴拉克’译为希腊语便是‘优劳给奥’，意思是‘得到王的认同而听到好话的人’。即，圣经对

于福的概念是, 向独一的神、真正的主人、审判主，屈膝敬拜。这死意味着不照着自己的意思和



门徒训练

14

计划而活，而是顺从神的旨意，活出蒙神认同的生活。即，就是意味着活出圣洁的生活。地上最

大的福就是结束自己作主人、心中没有神、随心所欲任意而行的生活，接待耶稣得到永生，成为

神的儿女。

<提问>弗1：3里记着说，我们作为神的儿女所得到的福气有多大呢？

<提问>通过弗1：5可知，地上最大的祝福，就是祝福中的祝福是什么呢？
“…藉着耶稣基督得儿子的名分。”

耶稣的身价
我们是否想过自己拥有的身价呢？我们接待耶稣基督为人生的救主和主人时，就是有了耶稣

身价的人了。因为，耶稣为我们付出了自己的生命。

“圣灵立你们作全群的监督，你们就当为自己谨慎，也为全群谨慎，牧养 神的教会，就是他

用自己血所买来的。”(徒20：28)

即，圣徒乃是有耶稣身价的人。正如，花一百块钱所买的物品就是价值一百元的物品一样，

耶稣用“自己的生命”买赎了圣徒，所以圣徒就是与耶稣的生命等价的人。人对物品的爱惜程

度，往往取决于它的价值。所以，花了大价钱买的东西，往往都会倍加珍惜。如果是便宜货，自

然就会随便使用了。人们怎样评价我们并不重要，重要的是神怎样评价我们。因为，唯有神的评

价才是真的。

“那行不义的，必受不义的报应，主并不偏待人。”(西3：25)

神在耶稣基督里，看我们就是和耶稣的身价等价的人。公平的主，是照着我们“里面的实

质”来评价我们的。神看到我们里面的珍宝耶稣时，就会认定我们是有耶稣身价的存在。行为凡

是出于为得到‘人的评价’的，都是死的(来9：14)，都是出于不信神。我们不过都是像瓦器一样

的存在。瓦器的价值，取决于瓦器里装了什么。同样的瓦器，里面装的若是粪土就会一文不值，

装的若是宝贝就会成为贵重的器皿了。现在，我们这样的“瓦器”，成了装有耶稣这个宝贝的器皿

了。因此，我们不必因着缺少属世的东西而灰心，也不必因着拥有很多属世的东西而骄傲。得救

的你和我，都是有了耶稣身价的人。主必会因着得到有耶稣身价的我们，而欢欣喜乐，并爱我们

。

“耶和华你的 神是施行拯救、大有能力的主。他在你中间必因你欢欣喜乐，默然爱你，且因

你喜乐而欢呼。”(番3：17)

我们在基督里带着肉身在世时，虽然也会有成为罪魁的时候，但我们永恒的身份与生命的价

值，却是耶稣的身价了。

<应用>你是什么时候知道了自己有了‘耶稣的身价’的呢？

仅次于天国的大福

得到永生之后行在圣洁的道路上，就像大卫、摩西、保罗那样活出合神心意的生活，被认同

为神忠心的仆人，到了得赏赐的审判之日，得到称赞(彼前1：7)。在天国里戴上如日、如月、如

星一般永远发光的冠冕(但12：3), 得享永不朽坏的荣耀，就是圣经所说的‘得赏赐的祝福’(代

下15：7)的真意。与神同行蒙神祝福的神的百姓，是为了积攒赏赐在天上，积攒财宝在天上而活

的。这般属灵的祝福，在信耶稣的时候，就已经在天国里有了保障，且是现在仍旧积攒在天国的

祝福。

“看哪，我必快来。赏罚在我，要照各人所行的报应他。”(启22：12)

地上的世人所说的福，不信耶稣的人们也许会拥有更多。但是，这般的福不过像是短暂出

现就归于无有的晨雾。人在基督之外，越是出息和成功，就会越加心高气傲，更难回到神这里，

实际上无异于是受咒诅。所以，圣经才会说到不要羡慕恶人的通达而心怀不平。



圣洁的道路

15

“你当默然倚靠耶和华，耐性等候他。不要因那道路通达的和那恶谋成就的心怀不平。”(诗3

7：7)

世上的祝福与神国的祝福之间的差异

人们在地上所追求的肉眼可见的、属世的祝福是什么呢？

“不要为自己积攒( )在地上，地上有虫子咬，能锈坏，也有贼挖窟窿来偷。”(太6：19)

“你们这些淫乱的人哪，岂不知与( )为友就是与 神为敌吗？所以凡想要与世俗为友的，

就是与 神为敌了。”(雅4：4)

“他听见这话，脸上就变了色，( )地走了，因为他的产业很多。耶稣周围一看，对门

徒说：‘有钱财的人进 神的国是何等地难哪！’”(可10：22-23)

神国的祝福，乃是永远的永生，平安。

“耶和华所赐的福，使人富足，并不加上( )。”(箴10：22)

“耶稣说：‘我实在告诉你们：人为 神的国撇下房屋，或是妻子、弟兄、父母、儿女，没有

在今世不得百倍，在来世不得永生的。’”(路18：29-30)

“我父把羊赐给我，他比万有都大，谁也不能从我父手里把他们夺去。”(约10：29)

“耶和华必赐力量给他的百姓，耶和华必赐平安的福给他的百姓。”(诗29：11)

先求神的国和神的义(太6：33)，就会伴有智慧(王上3：12)、长寿(弗6：3)、凡事亨通(约三

1：2)、财物(王上3：13)、健康(出15：26)、后嗣(创25：21)等祝福。

你所愿的是不是短暂的祝福呢？

“你叫他们如水冲去，他们( )。早晨他们如生长的草。”(诗90：5)

你所愿的是不是永远的荣耀呢？

“原来我们不是顾念所见的，乃是顾念所不见的；因为所见的是暂时的，所不见的是(永远)

的。”(林后4：18)

“看哪，我必快来。( )在我，要照各人所行的报应他。”(启22：12)



门徒训练

16

【讨论与默想】

1.你是否存有得救的确信呢？

2.你得到的祝福都有哪些呢？

应用 & 作业

当认识到的

当感恩与

赞美的

需要调整的

当实践与

顺从的

需要祷告的

作

业

背诵经文
●罪魁：提前1：15

●圣洁的必要：雅4：8

读 经 出埃及记

祷 告 读出埃及记时，求主帮助我明白所读的内容！

读书与其他



圣洁的道路

17

引人思考的喻道故事

中国内地宣教士戴德生(James Hudson Taylor)博士，凭信心来到了中国内地宣教。随着事工

的增加，所需的人力和财力也在不断增加，但却没有一个人肯帮助他。他为此彻夜难眠，最终竟

达到了神经衰弱的地步。有一天，他读经时读到了约翰福音15章。当他读到经上所记，‘我是葡萄

树，你们是枝子’时，这节经文强烈地撞击了他的心。他突然感到有一股强烈的光照亮了他的心

。他想到，‘对啊，既然主是葡萄树，我是枝子，那我还担心什么呢？水分和养分都是由葡萄树供

应的，枝子只要吸收就行了。我作为枝子，却为水分和养分的供应发愁，真是太愚蠢了。主啊，

从现在起，我将一切担心和忧虑都卸给你，求你负责任。’戴德生博士跪在那里，向神承认了自己

的无知，并将所有的问题都交托给了主。从此，他心里的平安就像海水一般涌来，他所祷告的无

不蒙应允，并成功地展开了内地宣教事工。

相信耶稣基督的我们既然接待了耶稣为救主，信靠了神，就应当操练自己将生活中面临的一

切问题都完全交托给神。

人生属灵的旷野学校
“引你经过那大而可怕的旷野，那里有火蛇、蝎子、干旱无水之地。他曾为你使水从坚硬的

磐石中流出来，又在旷野将你列祖所不认识的吗哪赐给你吃，是要苦炼你、试验你，叫你终久(

)。”(申8：15-16)

第

二

课

在人生旷野里得享的祝福

本 文 来6：1-2 背诵经文
●罪魁：提前1：15

●圣洁的必要：雅4：8

作业检查

检查标志 完成=○ 部分完成=△ 没做=×

读 经

默想与背诵

实习与其他

复习题
1.你在基督里现在得享的祝福都有哪些呢？

2.你在基督里是谁呢？

学习目的
1.使人明白得救的时态与重生之后的神的成圣计划。

2.使人明白自己属灵的位置，进而渴慕追求圣洁。



门徒训练

18

埃及法老和埃及人遭遇了第十灾“灭掉长子与一切头生的灾殃”之后，才迫不得已放走了以

色列百姓。在埃及被奴役430年的以色列百姓如走干地安然无恙地过了红海。但是，刚硬的埃及王

却改变主意，派军队和马兵追击。神等自己的百姓过了红海后，用云柱、火柱立在埃及马兵面前，

又使海水合在埃及人并他们的车辆马兵身上。以色列人亲眼目睹了这样宏伟壮观的神迹，开始异

口同声地欢呼歌唱赞美神。赞美声在红海上空回荡，所有以色列人都欢呼雀跃，击鼓跳舞，感动

得热泪盈眶，高声赞美拯救了他们的神。红海边近二百万以色列百姓的赞美，堪称是人类历史上

最大的赞美队了。

然而好景不长，他们很快就因为饮水问题受到了试探，就是因生活问题受到了试探(出15：22

-27)。于是，没过多久起初那出于得救的喜乐就荡然无存了。因为以色列百姓不知道他们与埃及

人都是一样的十恶不赦、罪该万死、当受地狱审判的罪魁，都是如蛆如虫的人生，枯干的骸骨而

已(弗2：1-3）。他们像青蛙忘记自己蝌蚪的时代一样，忘记了在埃及被奴役时的悲惨。假如，他

们通过旷野学校能够正确地认识自己，通过会幕和话语能够正确地信靠耶稣，那么他们的旷野生

活就会变成天国的生活。若是那样，他们一定会在无限感恩中赞美神，赞美神为他们这些死有余

辜的人施行拯救，赐给他们吗哪吃，击打磐石赐给他们水喝，选召他们作仆人，并操练他们。

神救赎以色列百姓出埃及，引导他们走旷野道路，乃是为了除掉他们心中的埃及。神要以色

列百姓知道他们若要得福就要遵守神的命令和律例。

“遵守他的诫命、律例，就是我今日所吩咐你的，为要叫你( )。”(申10：13)

以色列百姓身体虽然跟随摩西出了埃及，但他们的心却仍旧留在埃及，还是与世人(埃及人)

一样的罪人。借着申1：2可知，以色列人从何烈山出发，经过西珥山到加低斯巴尼亚，实际只有

十一天的路程。从地理上看，以色列人进迦南只需要两周路程。以色列百姓需要经历的旷野学校

过程，也只是需要两年半时间就能通过旷野进入应许之地。但以色列百姓因为不顺从，在旷野经

历了无数的试炼和苦难，竟耗时达四十年之久(民14：29-33)。另外，神是要通过旷野学校来试验

蒙召的以色列百姓，看他们是人的仆人还是神的仆人。就像试验希西家王(代下32：31)一样。神

让他们经过旷野的最终目的，就是要训练他们，使他们谦卑下来得以在全地作神的仆人和见证人

(赛43：10)。

“你也要记念耶和华你的 神在( )引导你这四十年，是要苦炼你、试验你，要知道你心内

如何，肯守他的诫命不肯。”(申8：2)

正如以色列人不愿走旷野道路一样，有时我们也会厌倦神为我们预备的旷野之路。但若是没

有旷野，就不能知道迦南的祝福。正如，金矿石不经火炼，就不能提练出精金。所以，我们必须

要经过旷野的试验。只有经过旷野，才能分别出真假，才能分别出是否遵行神的话语。信心的真

伪，只有在风吹雨打中才能见分晓。

“凡听见我这话不去( )的，好比一个无知的人，把房子盖在沙土地上。雨淋，水冲，风吹，

撞着那房子，房子就倒塌了，并且倒塌得很大。”(太7：26-27)

旷野学校的首要目的，就是为了使以色列百姓能够发现存在于他们当中的埃及的羞辱(书5：8

-9)，并使他们明白他们就是靠着自己的力量根本遵行不了神话语的“罪魁”(提前1：15)。神先

为他们诊断出疾病，然后用真理洁净了他们内在的疾病-埃及(出埃及记后半部分和利未记)，并借

着云柱和火柱训练他们与神同行。神向以色列所存的本意，是让他们尽快经过旷野进入迦南，在

那里享受真正的平安和自由，真心敬拜侍奉耶和华，并成为祝福的管道来向万民见证永活的真神

(赛43：10)。因此，旷野对他们而言不是咒诅而是祝福。由此可见，神的计划是为了使选民得享

应许之地迦南，必须让他们经历旷野学校。

“你当心里思想，耶和华你 神管教你，好像人管教儿子一样。你要( )耶和华你 神的诫

命，遵守他的道，敬畏他；因为耶和华你 神领你进入美地，那地有河、有泉、有源，从山谷中流

出水来。”(申8：5-7)

在这里使用的‘管教’，可以翻译成‘训练’或‘锻炼’。旷野是神为了祝福我们所预备的祝

福场所，是成就新创造的圣灵学校。



圣洁的道路

19

“引你经过那大而可怕的旷野，那里有火蛇、蝎子、干旱无水之地。他曾为你使水从坚硬的

磐石中流出来，又在旷野将你列祖所不认识的吗哪赐给你吃，是要苦炼你、试验你，叫你终久享

( )。”(申8：15-16)

因此，蒙神选召的圣经人物，都是经过旷野学校训练之后，才得蒙使用的。摩西离开了华丽

的王宫在旷野里牧羊四十年；大卫登基之前为躲避扫罗的加害而漂泊于岩石和旷野之地；以利亚

虽然在迦密山行出了火从天降的神迹，随即也逃到了旷野；施洗约翰也是在旷野里吃着蝗虫野蜜

生活的；使徒保罗蒙恩之后没有上耶路撒冷，而在阿拉伯旷野度过了三年。就像如此，神造就伟

大的领袖之前，都是先将他们引到旷野里进行了操练。甚至耶稣基督开始传道生涯之前，也被圣

灵引到旷野受了试探。但是，旷野对他们而言乃是新造之地。所以，我们要凭信心有智慧地面对

人生中不期而遇的“旷野”。

<提问>箴5：23里记着说，不愿受训诲之人的结果是怎样的呢？
“他因不受(训诲)，就必死亡， 又因愚昧过甚，必走差了路。”

书珥旷野(苦水和甜水：出15：22)
以色列百姓出埃及后，首先来到的地方就是“书珥旷野”。这里是亚伯拉罕的妾夏甲逃离主母

撒拉之手时所到的地方(创16：7-14)。这是代表经历人生无尽的苦涩。以色列到了‘玛拉’之后

发现那里有水。但那里的水却是苦的不能喝。百姓喝过那里的水之后，都捂着肚子痛苦不已。这

就像受虐待的夏甲或是被奴役的以色列百姓一样，是在旷野学校里经历人生旅途中的创伤和痛苦

的一个过程。约瑟的哥哥们出于忌恨约瑟，便将他卖到了埃及为奴。约瑟当时所受的痛苦，就记

录在诗篇105篇里。

“在他们以先打发一个人去，约瑟被卖为奴仆。人用脚镣伤他的脚，他被铁链捆拘。耶和华

的话( )他，直等到他所说的应验了。”(诗 105：17-19)

我们不妨想象一下约瑟的痛苦。因为奴隶只要有机会就会逃跑，所以都会被戴上脚镣。想象

一下，约瑟戴着脚镣经过漫长行程像牲畜一样一直被牵到埃及的情景。哥哥们要杀他的时候，他

虽然苦苦哀求却仍旧被扔进枯井里，后来被卖为奴。想一想约瑟当时的心情，并他从哥哥们那里

受到的创伤该有多大啊！但是，约瑟并没有因此埋怨和报复他的哥哥们。

出15：24里记着说，以色列百姓向摩西发怨言。他们不久前刚刚经历了过红海的神迹，满怀

感激而热情地赞美了全能的神。然而，他们的感激却因三天的口渴而归于无有了。他们不愿再等

待神的恩典了。他们的信仰因遇见试探而失败了。就像如此，急躁是信仰生活失败的主要原因(提

后3：4)。我们对神的信实若是不能相信到底，或是不能等待神的帮助时，信仰便只能归于失败。

扫罗就是这样的人。扫罗看到撒母耳在约定的时间里没有来，百姓开始散开时，就不再等候神的

帮助，自己献了燔祭(撒上13：9)。扫罗正是因为这样的急躁而最终被神离弃了。相反，但以理的

三个朋友沙得拉、米煞和亚伯尼歌，即使到了被扔进火窑的那一刻，仍旧相信神的信实而没有放

弃信仰。他们因此经历到了惊人的神迹，并成为信仰英雄而被记录在圣经里。

摩西表现出了和以色列百姓相反的态度，开始在神面前祷告。当我们凭信心祷告时，就会看

到神的荣耀和莅临。以利亚祷告以色列地三年零六个月就不下雨，他又祷告就下雨结束了干旱；

希西家祷告，不仅使他的生命延长了十五年，日晷也向后移了十度(王下 20：10-11)；末底改和以

斯帖祷告，拯救了濒临灭亡的以色列；尼希米祷告，重建了坍塌的圣殿。耶稣基督应许门徒，他

们只要奉他的名求就会赐给他们(约 16：23)。雅各教训说，以利亚是和我们一样性情的人，他的

祷告如何有功效，我们出于信心的祷告也会有同样的功效。圣徒出于信心的祷告，不但能医治病

人,也能使罪得赦(雅 5：15)。因此,圣徒们当要像摩西一样，面临玛拉的苦涩问题时必须要祷告。

唯有祷告才能解决我们一切的问题，才能保障能够看见神的莅临与满有荣光的生活。

约瑟被囚的监狱，虽是有苦涩的玛拉之水的书珥旷野，但因为有神的同在而经过操练之后就

变成了以琳的祝福，监狱反倒成了他日后登上宰相宝座的祝福通道。神吩咐摩西把一棵树丢在水

里。摩西照着神的吩咐而行时，水就变甜了。摩西为此给那地起名为“耶和华拉法”（我是医治



门徒训练

20

你的耶和华）。摩西丢在水里的那棵树，乃是显明为我们的创伤和痛苦舍弃自己生命的耶稣基督

十字架的表象(彼前 2：24)。

<应用>你在玛拉一般苦涩的旷野中，是否会将一切的忧虑都卸给了主呢？

汛旷野(饥饿与吗哪：出16章)
以色列百姓进入的第二站是“汛旷野”。以色列百姓在这里，又因饥饿而向神发怨言。人们被

虚假的灵所蒙蔽，而认为吃喝才是最重要的。所以，人们就为了吃，为了赚钱，不停地奔波忙碌

。然而，人吃得再好活得再健康最终还是会死的。而且还不一定都是在年老的时候，也有可能年

轻时就会死掉。神要通过汛旷野的饥饿，让我们知道人要为了什么吃喝。神造人是有目的的。人

类是为他(耶稣)受造的。

“因为万有都是靠他造的，无论是天上的、地上的、能看见的、不能看见的，或是有位的、

主治的、执政的、掌权的，一概都是藉着他造的，又是( )造的。他在万有以先，万有也是靠他

而立。”(西1：16-17)

人遵照神的话语生活时，不但在地上能活出见证，在天国里也能过上荣耀的生活。虚假的灵

会让人觉得温饱问题才是最重要和永远的问题。以色列百姓虽然借着从天而降的吗哪填饱了肚子，

但吗哪却没能医治他们罪恶和刚硬的心。唯有神的话语能够使人知道人的本分以及如何做人。

“( )都是 神所默示的，于教训、督责、使人归正、教导人学义都是有益的，叫属 神的

人得以完全，预备行各样的善事。”(提后3：16-17)

若没有神的话语，堕落的人类就不能得以完全，就不能活出见证。人若不遵行神的话语，活

得只能像畜类。

“我这样愚昧无知，在你面前如畜类一般。”(诗73：22)

“人在尊贵中而不醒悟，就如死亡的畜类一样。”(诗49：20)

在汛旷野里经历到的神，乃是供给我们一切所需的信实的主。自从天上降下吗哪的那天起，

直到以色列百姓结束旷野生活的四十年间，神一直都是信实守约的以勒之神。通过汛旷野，神希

望我们知道神是供应我们一切所需的耶和华以勒的神。吃了吗哪人还是免不了死。其实，神是要

通过吗哪神迹，引导我们相信使人永活的生命之粮耶稣。

“我实实在在告诉你们，信的人有永生。我就是生命的粮。你们的祖宗在旷野吃过吗哪，还

是死了。这是从天上降下来的粮，叫人吃了就不死。”(约6：47-50)

赐下吗哪的神，也将每天赐我们丰盛生命的“活粮”耶稣赐给了我们(约6：51)。通过汛旷

野，我们要学到人活着不是单靠食物，乃是靠神口里所出的一切话。

“耶稣却回答说：‘经上记着说：人活着，不是单靠食物，乃是靠 神口里所出的一切话。’”

(太4：4)

<应用>若要活出见证，应当靠什么而活呢？

利非订旷野(饥渴与活水，疑惑与胜利：出17章)
以色列百姓来到了‘利非订’旷野。这里没有水，是干渴的旷野。百姓因没有水喝，就开始

埋怨摩西争闹起来。没有耶稣的生命水涌流，只有野兽吼叫的旷野般的地方，只会有争闹和分裂

的声音。无限慈悲与怜悯的神在出17：6里说：

“我必在何烈的磐石那里站在你面前，你要击打磐石，从磐石里必有( )流出来，使百姓可

以喝。”

摩西用杖击打磐石，流出水来，是什么表象呢？



圣洁的道路

21

神让摩西拿着杖从百姓面前走过去后，说自己必在何烈的磐石那里站在摩西面前，然后吩咐

摩西击打磐石。意即，神要被摩西的杖打死。摩西举杖击打的虽然是磐石，但实际上是击打站在

磐石上的神。百姓认为这水是从磐石流出来的，但实际上是神被击打，身体破碎，流出的水。百

姓喝了这水，才得以存活。站在磐石上被摩西的杖击打的神，正是在十字架上被鞭打受死的‘受

难基督’的表象。我们通过利非订旷野能够学到的是，唯有神能够满足人生最深的饥渴。人生旅

途中口渴的人唯有就近耶稣才能喝到生命水。

“圣灵和新妇都说：‘来！’听见的人也该说：‘来！’口渴的人也当来；愿意的，都可以白白

取( )喝。”(启22：17)

“信我的人，就如经上所说‘从他腹中要流出(活水)的江河来’。”(约7：38)

神将我们引到无水的旷野，乃是为了赐给我们永远而属灵的生命水。

<应用>你是否能够以生命活水耶稣为满足而生活呢？

西奈旷野(偶像与神：出32章)
以色列百姓出埃及过了三个月，来到了‘西奈旷野’。摩西为了领受话语便上了西奈山。百姓

们见摩西迟迟不下山，就擅自造了看得见的偶像金牛犊。然而，今天的我们是否有资格批判拜偶

像的以色列百姓呢？

“‘夫子，律法上的诫命，哪一条是最大的呢？’耶稣对他说：‘你要尽心、尽性、尽意，爱

主你的( )。这是诫命中的第一，且是最大的。其次也相仿，就是要爱( )如己。这两条诫命是

律法和先知一切道理的总纲。’”(太22：36-40)

面对第一诫命，我们能够问心无愧吗？我们守住了吗？我们与罪争战到流血的地步了吗？我

们在肉体与圣灵之间(罗8：5-8)，是如何生活的呢？

“因为随从肉体的人体贴肉体的事；随从( )的人体贴圣灵的事。体贴肉体的就是死，体贴

圣灵的乃是生命平安。原来体贴肉体的，就是与神为仇，因为不服神的律法，也是不能服。而且

属肉体的人不能得神的喜欢。”(罗8：5-8)

我们是随从肉体，高抬自己，使自己喜悦呢？还是随从圣灵、尊崇神，使神喜悦呢？

“我们原晓得律法是属乎灵的，但我是属乎肉体的，是已经卖给罪了。因为我所作的，我自

己不明白。我所愿意的，我并不作；我所恨恶的，我倒去作。若我所作的，是我所不愿意的，我

就应承律法是善的。既是这样，就不是我作的，乃是住在我里头的罪作的。我也知道在我里头，

就是在我肉体之中，没有良善。因为立志为善由得我，只是行出来由不得我。故此，我所愿意的

善，我反不作；我所不愿意的恶，我倒去作。若我去作所不愿意作的，就不是我作的，乃是住在

我( )的罪作的。我觉得有个律，就是我愿意为善的时候，便有恶与我同在。因为按着我里面

的意思，我是喜欢 神的律；但我觉得肢体中另有个律和我心中的律交战，把我掳去叫我附从那肢

体中犯罪的律。”(罗7：14-23)

<应用>你是否愿意从随从肉体的生活中回转过来，转向随从圣灵的生活呢？

巴兰旷野(不信与世俗化的信仰：民14章)
出埃及一年会幕建成之后，以色列百姓就从西奈旷野出发，来到了巴兰旷野。现在他们只要

过了约旦河就能够进入迦南福地了。然而，神却再次命令以色列百姓说：“明天你们要转回，从红

海的路往旷野去。”(民14：25)结果，他们没有进入迦南福地而重新进入旷野漂流了四十年接受了

熬炼。

<提问>面对近在咫尺的迦南，回转重新回到旷野的缘由是什么呢？

<应用>你是否愿意悔改，没有信心，不信靠神而充满不安的的生活呢？



门徒训练

22

*我们现在是否也在试探神，埋怨神，并将一切失败的原因都归到神和他人身上呢？我们是否在抱

怨周围的人呢？我们是否在神面前不顺从，生活在与世俗(埃及)为友的巴兰旷野中呢？

在人生的旷野中，发现的自我本相是什么呢？
我们在人生的旷野里，能够发现我们的旧人(或老我)，我们里面的罪。以色列百姓从埃及 400

多年的奴役生活中得蒙拯救，在红海边敲锣打鼓地赞美了神的伟大和救恩。但没过几天，他们就

忘记了出于神的那伟大的神迹和慈爱，开始向神和人发怨言抱不平。究其原因还不是因为什么大

事，就是因为缺水。他们为什么要发怨言呢？因为摩西对他们说过，他们前往神所应许的迦南之

路，是有神同在的蒙福之路。但现在却连水的问题都解决不了，算什么祝福呢？我们是不是也同

样会发怨言说，即说信耶稣有永生又有神的祝福，为何在升职、生活、工作、婚姻等问题上，没

有一样是亨通的呢？神真的是全知全能的神吗？神真的无处不在吗？

依靠人和环境得到的平安和幸福都是暂时的。我们为何要将自己的幸福根源，放在某人、某

事以及将来要归于无有环境上呢？有了钱财、权力、学问、肉体的快乐、性满足等，就真的会幸

福吗？人通过努力得到了自己想要的一切时也许会感到幸福。然而，这种幸福感马上就会因害怕

失去而被担心所替代。我们若是像属地的埃及人那样，在地上寻找幸福的源头，将梦想寄托在地

上时，得到的幸福也只能是短暂的。旷野中的以色列人，随从了肉体，愿作人的奴仆，选择了埃

及的生活方式。以色列百姓通过旷野学校，仍旧成为罪魁，至终都没有悔改，没有改变成为神的

仆人。所以，二百多万以色列百姓在旷野漂流了四十年之后都倒毙在旷野里。旷野不是他们的目

的地，他们死在了前往目的地的途中。旷野是以色列百姓接受操练的场所，是为了除净他们心中

的埃及，是为了使他们成为神的仆人，是为了使他们凭着信心和顺从与神同行。然而，以色列百

姓经过操练却仍旧没有改变。所以，出了埃及的以色列百姓当中除了约书亚和迦勒之外，都被神

取走了。我们不敢妄论他们都下地狱了。当然，包括摩西在内也会有进入天国的圣徒。操练是为

达到目的所需要的过程。正如，训练不是军人存在的目的，而是为了战场上的胜利。死在旷野里

的人，如同花朵还没绽放就谢掉了。他们本是蒙召为军人，作王国的建设者(出6：26)，却没有得

到使用，而彷徨在旷野里吃尽了苦头，最终倒毙在旷野里。今天，有很多基督徒也是没有得享丰

盛的生命，在神国建设上没有得到使用，而在伤心焦虑中度过了一生。这不能不说是令人惋惜的

事。我们都知道出埃及事件，但如果只将这个事件当作以色列的历史来看的话，对我们又有什么

益处呢？我们要将圣经的话语，接受为是对我们说的话语。

“他们遭遇这些事都要作为鉴戒,并且写在经上,正是( )我们这末世的人”(林前10:11)。

为什么信耶稣得救了，生活还这样艰难？
神造人之后，第一件事就是赐福于人。

“ 神就赐( )给他们，又对他们说：‘要生养众多，遍满地面，治理这地；也要管理海里的

鱼、空中的鸟，和地上各样行动的活物。’”(创1：28)

神造我们是为了祝福我们，我们是为了蒙福而受造的！神对人最大的关心和爱，就是使人幸

福地生活。但我们过去的生活幸福吗？神已经将最好的礼物“永生”赐给了我们，但我们为什么

在日常生活中仍旧不能持续地感到幸福呢？也许在表面上，我们生活地很成功，很平坦，没有什

么大问题。但不知为什么，心中总有一种莫名的空虚和不满足。我们有没有这样想过呢？假如…

…的话，我就真的会幸福。假如我健康的话；假如我有钱的话；假如我没有债的话；假如我学历

高的话；假如我英语好的话；假如我父母是高干的话；假如我与更好的人结婚了的话；假如我的

成绩再高点的话；假如我长得再漂亮一点的话等等。假如……还会有更多的假如。

<应用>在下列条件中，你认为能够为你带来幸福和平安的，用☑来标志一下。

□好房子 □学位 □可靠的朋友 □好对象 □人气 □自由 □养老保险 □性满足 □财产 □海外

旅行 □智慧 □社会的认可 □支援者 □国家的安定 □圣洁 □健康 □尊敬 □好身材 □外语

□升职 □生儿女 □趣味生活 □内在的平安□自制力□孝顺的子女 □和睦的家庭 □神的认同

□自由时间 □天国的冠冕 □长寿 □私家车

我们若是得不到自己想要的，就会感到不满足而感受不到幸福。今天有很多圣徒，甚至包括



圣洁的道路

23

一些牧会者，都不清楚什么是圣洁，什么是被圣灵充满，以至于一生结束于寻求圣灵充满的途

中。正如，探险家们在几个世纪前发现新大陆时，当地非洲的孩子们因不知金矿石的价值，而在

踢着镶有钻石的金矿石玩耍一样。还有很多圣徒活在恩典当中，却不知道这恩典的重要性，又怎

能传给别人呢？另外，很多基督徒不清楚什么是罪，或是对罪的意识很模糊，对耶稣基督丰盛的

生命与恩典，更没有正确的理解。这好比神为我们建造了一座非常漂亮的房子，并把钥匙交在我

们手里让我们随意使用，但我们宁愿住在狭小龌龊的狗窝，也不愿住进宽敞明亮的房子一样。同

样，神已经为我们赐下了丰盛的生命，只可惜因我们没有信心，就只能得享其中的部分恩典了。

“盗贼来，无非要偷窃、杀害、毁坏；我来了，是要叫羊得生命，并且得的更( )。”

(约10：10)

我们的一切行为，都是随心而动的。
“你要保守你( )，胜过保守一切，因为一生的果效，是由心发出。”(箴 4：23)

我们的心思意念决定我们的生活。我们在思量什么呢？我们的人生左右于思量的结果。

“因为他心怎样( )，他为人就是怎样。他虽对你说：‘请吃，请喝’，他的心却与你相

背。”(箴 23：7)

人的行动是随着人的心思意念而动的。神主管的赏罚，取决于我们思量的结果。

“地啊，当听！我必使灾祸临到这百姓，就是他们( )所结的果子，因为他们不听从我的

言语。至于我的训诲，他们也厌弃了。”(耶 6：19)

随从肉体的想法就是罪的根源。以色列百姓随从肉体的想法，正是源于有罪的心。

“因为随从肉体的人体贴肉体的事；随从圣灵的人体贴圣灵的事。”(罗 8：5)

罗 6：6 中的‘罪身’与罗 7：24 中的‘取死的身体’，都是指使人非法地过于满足肉体和心

里的欲求，而令人陷入罪中的罪性。若是不能治死这罪身，就会像使用中了病毒的电脑一样，无

论怎样努力敲打键盘也是无济于事。我们凭着人自己的努力，是无法战胜世界、罪、魔鬼的。我

们的心意若不更新变化，就不能享受丰盛的幸福。正如癌细胞扩散疼痛就会加剧一样，旧人不死

地话 生活就会变得很苦。所以，我们首先要弃掉取死的身体，污秽的旧皮袋(太 9：17)。问题的

关键就在于心。以色列百姓失去应许之地，生活在受咒诅的不幸中，就是因为他们随从自己顽梗

的恶心，不顺从神。

“而且你们行恶比你们列祖更甚；因为各人随从自己顽梗的恶心行事，甚至不听从我。所以

我必将你们从这地赶出，直赶到你们和你们列祖素不认识的地，你们在那里必昼夜侍奉别神，因

为我必不向你们施恩。”(耶 16：12-13)

所以，我们首先要用耶稣的宝血洗净污秽邪恶的心。

“不要效法这个世界，只要( )更新而变化，叫你们察验何为 神的善良、纯全、可喜悦的

旨意。”(罗 12：2)

然后，再以耶稣的心开始重塑(Remodeling)自己的心。

“你们当以基督耶稣的心为心。他本有 神的形像，不以自己与 神同等为强夺的，反倒虚己，

取了奴仆的形像，成为人的样式。既有人的样式，就自己卑微，存心顺服，以至于死，且死在十

字架上。”(腓 2：5-8)

耶稣出于无条件的爱，舍弃了天上的宝座，降卑来到世上，取了罪人的形象，成为神的仆人，

存心顺服，以至于死，且是以罪魁的身份死在了十字架上。我们因自己的罪，在神面前承认自己

是罪人中的罪魁，而甘愿成为神的仆人，乃是享受丰盛生命的开始。以耶稣的心为心，乃是享受

丰盛生命的钥匙。

残留在重生信徒里面的污秽的心
今天，虽然有很多基督徒接受了耶稣基督，罪得赦免而得救了，却仍旧陷在严重的属灵矛盾

和苦恼中。其中最具代表性的问题之一，就是为什么信了耶稣还会犯自己所不情愿的罪呢？虽

然，热心参与教会的各项聚会，也常常祷告、学习圣经、服侍教会，但还是因里面的罪性，而不

能享受全部的因得着永生而有的喜乐，也战胜不了罪。另外，在人际交往中也常会发生磨擦，甚

至会影响主的事工。若要彻底解决这个问题，首先就要明白重生的信徒心里仍旧存在使人犯罪的

内在罪性。使徒保罗彻底弄清了这个事实之后，才称自己的肉体为“取死的身体”。



门徒训练

24

“我真是苦啊！谁能救我脱离这取死的身体呢？感谢 神！靠着我们的主耶稣基督就能脱离

了。这样看来，我以内心顺服 神的律，我肉体却顺服罪的律了。”(罗 7：24-25)

‘取死的身体’，指的是尸体。保罗生活的当代对死刑犯执行死刑时，有钉在十字架上或x形

刑具上用枪刺死的，也有将活人绑在尸体上借助尸体发出的毒气使人在痛苦中慢慢死去的。保罗

就是联想着这些描述了自己内在的痛苦。人的里面有两个律在争战时，会令人很痛苦。这样的生

活岂能成为幸福的生活呢？无论是谁若不能深刻认识到，存在于自己心中那犹如病毒一样的罪性，

就无法从‘取死的身体’当中得救。因此，我们必须要依靠圣灵的光照，彻底明白内在于自己心

中的罪性，并要凭信心来洁净(徒15：8-9)。这是重生得救之后，在内心深处与罪争战得胜而完全

得享自由的根本方法。

唯有正确认识到罪、试探、诱惑与软弱性的区别，才能清楚知道内在的出埃及，才会清楚地知

道圣洁的恩典是什么。我们首先看一下原罪、本罪和自犯罪。

1、什么是罪？
1)通过圣经原文可知

(1)(希伯来文) chata – 偏离靶子(脱轨)

(2)(希腊文) hamartia – 没射中靶心(未命中)

(3)(希腊文) pesha – 叛逆(拒绝，不顺从)

2)通过圣经的意思可知

(1)不信

“为罪，是因他们( )我。”(约16：9)

“若有疑心而吃的，就必有罪。因为他吃，不是出于信心；凡不是出于信心的都是( )。”

(罗14：23)

(2)不义

“凡( )的事都是罪，也有不至于死的罪。”(约壹5：17)

(3)不法

“凡犯罪的，就是( )律法；违背律法，就是罪。”(约壹 3：4)

(4)不去行

“人若知道行善，却( )，这就是他的罪了。”(雅4：17)

2、罪的区分
按着意思，罪可分为原罪、本罪、自犯罪。

1)原罪 –就是人类的始祖亚当违背神的命令吃下善恶果的罪。我们生命的种子是在亚当里面，所

以亚当犯罪就等于是我们犯罪。

2)本罪 - 就是出于亚当犯罪的后果所遗传下来的罪(Sin)，就是罪性。通常也将本罪包括在原罪

里。

“知道你们得赎、脱去你们祖宗( )流虚妄的行为，不是凭着能坏的金银等物，乃是凭着基

督的宝血，如同无瑕疵、无玷污的羔羊之血。”(彼前 1：18-19)

进而可知，本罪乃是人出生伊始就有的，遗传下来的存在于心中的罪。

“我是在罪孽里生的，在我母亲怀胎的时候就有了罪。”(诗 51：5)

因着这本罪，所有人都犯了罪，死亡作为罪价也临到了所有人。

“这就如罪是从一人入了世界，死又是从罪来的；于是( )就临到众人，因为众人都犯了

罪。”(罗5：12)

圣经将原罪导致的内在污秽(本罪)表现为：

①渣滓(赛 1：25)

②旧人(罗6：6)

③旧酵(林前5：7)



圣洁的道路

25

④一切的污秽(林后7：1)

⑤肉体的情欲(加5：17)

⑥肉体的邪情私欲(加5：24)

⑦容易缠累我们的罪(来12：1)

⑧住在我里头的罪(罗7：17)

⑨地上的肢体(西3：5)

⑩不义(约壹1：9)

以上虽然表现不同，却都是意味着本罪(罪心)。圣徒可以凭着信心，用基督耶稣的宝血得到

洁净。心灵的洁净就是内在的出埃及。

3)自犯罪–就是出于原罪的罪性而由自己的意志决定所犯的诸罪(sins)。这些诸罪，包括神命令

做而没有做的罪(Omission) + 不当作却做了的罪(Commisson)。

※律法–613条(当作的248+不当作的365)。若将613条诫命缩减为10条(当作的 2+不当作的8)诫

命，就是十诫命；再将十诫命缩减为一条诫命，就是被统称为‘大诫命’的(The Great Commandm

ent)‘爱神爱人’(太22：37-40)。

“耶稣对他说:‘你要尽心、尽性、尽意，爱主你的 神。这是诫命中的(第一),且是最大的。

其次也相仿，就是要爱人如己。这两条诫命是律法和先知一切道理的总纲。’”(太22：37-40)。

在神看来，尽心、尽性、尽意爱神，爱人如己，才是遵守了全律法；若是犯了一条，就是犯

了所有诫命(雅2：10-11)。

原罪(SIN)是自犯罪(SINS)的根源。原罪是病根，自犯罪是症状。另外，自犯罪可细分为属灵

的罪、心里的罪、肉体的罪。

例如：
第一，肉体的奸淫

第二，心里的奸淫

第三，属灵的奸淫

罪的属性
罪有着能够给人带来极坏影响和恶果的七大属性(性质)。因此，若不认罪悔改，自己就必受

亏损。

(本文)创世记3：1-19

1)成长性
“于是，女人见那棵树的果子好作食物，也悦人的眼目，且是可喜爱的，能使人有智慧，就

摘下果子来( )了；又给她丈夫，她丈夫也吃了。”(创3：6)

“私欲既怀了胎，就生出罪来；罪既长成，就生出( )来。”(雅1：15)

撒母耳记下11章里，记录了大卫被情欲绊倒，任凭私欲发展而犯罪的过程。

眼目的情欲(撒下11：2) → 私欲(撒下11：3-4上半节) → 奸淫(撒下11：4下半节) → 虚伪、设

谋(撒下11：6-13) → 杀人(撒下11：14-21)。



门徒训练

26

2)固定性
“天起了凉风，耶和华 神在园中行走。那人和他妻子听见 神的声音，就藏在园里的树木中，

躲避耶和华( )。”(创3：8)

“因为我知道我的过犯，我的罪常在我面前。”(诗 51：3)

3)传染性
“于是，女人见那棵树的果子好作食物，也悦人的眼目，且是可喜爱的，能使人有智慧，就

摘下果子来吃了；又给她( )，她丈夫也吃了。”(创3：6)

“这就如罪是从一人入了( )，死又是从罪来的；于是( )就临到众人，因为众人都犯了

罪。”(罗5：12)

4)隔离性
“天起了凉风，耶和华 神在园中行走。那人和他妻子听见 神的声音，就藏在园里的树木中，

( )耶和华神的面。”(创3：8)

“耶和华的膀臂并非缩短，不能拯救，耳朵并非发沉，不能听见。但你们的( )使你们与

神隔绝，你们的罪恶使他掩面不听你们。”(赛59：1-2)

“我若心里 注重( )，主必不听。”(诗66：18)

5)恐怖性
“他说:‘我在园中听见你的声音,我就( ),因为我赤身露体，我便藏了。’”(创3：10)

“因你的恼怒，我的肉无一完全；因我的( )，我的骨头也不安宁。”(诗38：3)

“耶和华说：‘恶人必( )。’”(赛48：22)

“惟独恶人，好像翻腾的海( )。”(赛57：20)

6)痛苦性
“他说：‘我在园中听见你的声音，我就害怕，因为我赤身露体,我便( )了。’”(创3：10)

“该隐对耶和华说：‘我的( )太重，过于我所能当的。’”(创4：13)

“我闭口不认罪的时候，因终日唉哼而骨头枯干。黑夜白日，( )在我身上沉重；我

的精液耗尽，如同夏天的干旱。”(诗32：3-4)

“将患难、困苦加给一切作恶的( )，先是犹太人，后是希腊人。”(罗2：9)

7)报应性
“又对女人说：“我必( )你怀胎的苦楚，你生产儿女必多受苦楚。你必恋慕你丈夫，

你丈夫必管辖你。”又对亚当说：“你既听从妻子的话，吃了我所吩咐你不可吃的那树上的果子，

地必为你的缘故受咒诅。你必终身( )，才能从地里得吃的。”(创3：16-17)

“你们要小心，不要失去你们所作的工，乃要得着( )。”(约贰1：8)

“为千万人存留慈爱，赦免罪孽、过犯和罪恶，万不以有罪的为无罪，必( )他的罪，自

父及子，直到三四代。”(出34：7)

“后来耶稣在殿里遇见他，对他说：‘你已经痊愈了，不要再( )，恐怕你遭遇的更加利

害。’”(约5：14)

“我曾给她悔改的机会，她却不肯悔改的淫行。看哪，我要叫她病卧在( )。那些与她行淫

的人，若不悔改所行的，我也要叫他们同受( )。我又要杀死她的党类，叫众教会知道，我

是那察看人肺腑心肠的，并要照你们的行为报应你们各人。”(启2：21-23)



圣洁的道路

27

*亚当夫妇犯罪之后受到了刑罚。罪是必得报应的，要么生病，要么受大患难，并且还会减少为主

作工而得的赏赐。

8)毁灭性
“亚当共活了九百三十岁就( )了。”(创5：5)

“因为罪的工价乃是( )；惟有 神的恩赐，在我们的主基督耶稣里，乃是永生。”(罗6：23)

“你们岂不知不义的人不能承受 神的国吗？不要自欺，无论是淫乱的、拜偶像的、奸淫的、作娈

童的、亲男色的、偷窃的、贪婪的、醉酒的、辱骂的、勒索的，都不能承受( )。”(林前

6：9-10)

“这些人要往( )里去，那些义人要往永生里去。”(太25：46)

<提问>罗1：28-32里记着说，当死的罪都是什么呢？
“他们既然故意不认识 神,神就任凭他们存邪僻的心,行那些不合理的事；装满了各样不义、

邪恶、贪婪、恶毒、(或作阴毒)，满心是嫉妒、凶杀、争竞、诡诈、毒恨，又是谗毁的、背后说

人的、怨恨 神的、侮慢人的、狂傲的、自夸的、捏造恶事的、违背父母的、无知的、背约的、无

亲情的、不怜悯人的。他们虽知道 神判定行这样事的人是( )的，然而他们不但自己去行，

还喜欢别人去行。” (罗1：28-32)

人们明明是犯了当死的罪，都是如蛆如虫一般的人生，却活得像是能够活千年万年一般。

如蛆如虫般的人生
炎热的夏季里，因受伤而打了石膏的部位，时间稍长里面就会生蛆。尸体放久了也会生蛆。

从树上折下来的枝子当时看起来像是有生命，但因为已经与生命的根源断绝，所以过不了多久就

会枯干。同样，我们曾经就是与生命的源泉(诗36：9)隔绝，与神隔绝的尸体，都是会生蛆的人

生，都是要受审判下地狱的罪人。如蛆般的人生，在主和人面前能有什么可夸的呢？如蛆般的人

生，又哪来的体面和自尊心呢？美国的蛆就会更干净更强壮，非洲的蛆就会更污秽更弱小吗？蛆

与蛆之间有什么好与不好的区别呢？你即便是绝世美女、大英雄、大总统，但里面若是没有基督

的灵，在神看来就是如蛆一般的人，就是一堆骸骨而已。

“耶和华的灵降在我身上,耶和华藉他的灵带我出去,将我放在平原中,这平原遍满(骸骨)。他

使我从骸骨的四围经过，谁知在平原的骸骨甚多，而且极其枯干。”(结37：1-2)

尸体久了就会只剩下骸骨。其实，我们只要领受这一句话就会承认，自己还是罪人而里面没

有基督的灵的时候，自己不过就是一具尸体、一堆骸骨，也会承认自己现在拥有的一切都是属于

神的。我们的知识、生命、物质、健康等，一切都是主加给我们的。既然都是主加给我们的，我

们若是当作自己的来炫耀自夸的话就等于是行了偷窃的可憎行为(玛3：8)。另外，既然原本都是

如蛆一般的人生，又怎么可以论断他人呢。

“如果 神的灵住在你们心里，你们就不属肉体，乃属( )了。人若没有基督的灵，就不是

属基督的。”(罗8：9)

没有接待耶稣的人，在神面前就等于是一堆骸骨。人若没有基督的灵，就等于是平原上的骸

骨(结37：1-10)。在神看来，骸骨们也能够赞美、奉献、祷告。讲道人对骸骨们生动地讲论而令

他们时而哭时而笑的，在神看来无异于演员演戏。唯有神的道(耶稣)，才能真正使骸骨活过来，

成为有耶稣身价的人。能够使骸骨上的骨与骨互相联络，能使骸骨上有筋并长肉又有皮遮蔽其上

的，唯有神的道。人向为骸骨吹入气息的神祷告，才能成为有灵的活人。另外，还会看到骸骨活

过来成为极大的军队。唯有神的道与祷告，才能成就合神使用的军队。我们在耶稣基督之外时，

是因着罪与过犯而死去，是在永远的死亡里。

“你们( )在过犯罪恶之中，他叫你们活过来。”(弗2：1)

我们原本乃是神的杰作。但我们死在罪恶过犯中的时候，却是如蛆一般的人。

“在 神眼前，月亮也无光亮，星宿也不清洁，何况如虫的人，如( )的世人呢！”(伯25：5

-6)



门徒训练

28

我们在主看来原本就是如蛆一般的人，就是死了的尸体。我们重新活过来，不是出于自己的

行为而是出于主的恩典。既是这样，又有什么可夸的呢？我们看主的时候，在基督里人与人中间

隔的一切墙，都已经被拆毁了。这不是出于我们谦卑或信心好，而是因为我们在福音里看主的时

候，就会认识并感受到自己是罪魁的缘故。

“因他使我们和睦，将两下合而为一，拆毁了中间隔断的( )，而且以自己的身体废掉冤仇，

就是那记在律法上的规条，为要将两下藉着自己造成一个新人，如此便成就了和睦。既在十字架

上灭了冤仇，便藉这十字架使两下归为一体，与 神和好了。”(弗2：14-16)

不论对方怎样想，能否拆毁人与人中间隔断的墙呢？若不去拆毁，我们在主面前该有多可憎

呢？我们当要拆毁中间一切隔断的墙，竭力保守圣灵所赐合而为一的心。我们要拆毁一切教派之

墙、民族之墙、地区情感之墙、阶层意识之墙、相对的义人意识之墙、政治之墙、世代之墙，成

就合而为一。

“用和平彼此联络，竭力保守( )所赐合而为一的心。身体只有一个，圣灵只有一个，正如

你们蒙召，同有一个指望。”(弗4：3-4)

保罗在基督里已经得救了，为何还会在提前1：15里说自己是‘罪人中的罪魁’呢？

得救的罪魁
有人说现在是恩典时代，所以律法是无用的。还有人说既然已经得救了，就没有必要悔改

了。这些说法都是违背真理的错误说法。

“莫想我来要废掉律法和先知；我来不是要废掉，乃是要( )。我实在告诉你们，就是到天

地都废去了，律法的一点一画也不能废去，都要成全。所以，无论何人废掉这诫命中最小的一条，

又教训人这样作，他在天国要称为最小的；但无论何人遵行这诫命，又教训人遵行，他在天国要

称为大的。”(太5：17-19)

笔者是在GOP部队服的兵役。到了冬天，我需要穿上10套上下衣，在自己负责的警戒区域(are

a)里巡回站岗放哨。巡回当中一旦倒下，由于穿着过于笨重，所以站起来会很吃力。我整晚需要

警戒的区域是100米。所以，我要不断地在警戒区域内巡回警戒。因为，我要警惕敌人从我的警戒

区域内偷袭。站岗放哨时，要警戒自己全部的警戒区域。因为，你对眼前10米的区域警戒的再

好，但敌人若是从其他90米的地方偷袭的话，你的警戒就是失败的。

“因为凡遵守全律法的，只在一条上跌倒，他就是犯了众条。原来那说不可奸淫的，也说不

可杀人。你就是不奸淫，却杀人，仍是成了犯( )的。”(雅2：10-11)

有人认为，自己通读了几遍圣经，坚持了几年晨更祷告，向几个人传了福音，圣守主日坚持

了几年，开拓了几间教会，行了什么善事，就向人自夸或是凭此认定自己很好地遵行了神的话

语。但这是被魔鬼欺哄的。殊不知，所有人在神面前都是罪魁(提前1：15)。信而接待了耶稣基督

的人，乃是得救的罪魁。得救的人借着耶稣基督宝血的功效，甚至包括将来会犯的罪在内，所有

罪都永远得着赦免了。但这并不意味着，我们今天犯了罪就被不当作罪了。我们借着因信转加给

我们的主的义，已经永远被认定无罪了。所以，我们不必再为罪得赦免，再为进入天国需要献上

别的什么祭或善行了。但是，我们今天若犯了罪，神万不以有罪的为无罪，仍旧会被当成罪。

<提问>路18：18-27中的青年财主，没有得到永生的缘由是什么呢？

<应用>若将我们所犯的罪记录在册，会有多厚呢？若照着律法受刑罚，会有怎样的结果呢？

<提问>耶17：9里对于没有得救之人的心，是如何表现的呢？
“人心( )，坏到极处，谁能识透呢？”(耶17：9)

<提问>我们为何不可判断人呢？



圣洁的道路

29

“你们这假冒为善的文士和法利赛人有祸了！因为你们洗净杯盘的外面，里面却盛满了勒索

和放荡。你们这瞎眼的法利赛人，先洗净杯盘的里面，好叫外面也干净了。你们这假冒为善的文

士和法利赛人有祸了！因为你们好像粉饰的坟墓，外面好看，里面却装满了死人的骨头和一切的

污秽。”(太23：25-27)

<提问>罪的座所是在哪里呢？
“在日光之下所行的一切事上，有一件祸患，就是众人所遭遇的都是一样，并且世人的心充

满了恶。活着的时候心里狂妄，后来就归死人那里去了。”(传9：3)

“因为从心里发出来的，有恶念、凶杀、奸淫、苟合、偷盗、妄证、谤讟,这都是污秽人的。

至于不洗手吃饭，那却不污秽人。”(太15：19-20)

*我们的心本应尊神为王，但罪却侵入并占据了该位置。肉体会刺激人行恶，而诱惑会利用肉体。

罪的座所就是人的心。罪停留在心中，会影响身体和行动。

罪的诱惑与结局
有很多基督徒受到极大的试探时，便误认为那就是罪而被虚假的灵欺哄先受挫。若是对于试

探、罪、软弱的定义和差异没有清楚的认识，就容易陷入失败与混淆的深渊里而不能自拔。马丁

路德(Martin Luther)说到：“人虽然无法阻止飞鸟飞过自己的头顶，却能阻止飞鸟在自己头上絮

窝”。我们虽然无法阻止撒但将各样污秽有罪的想法加给我们，却能够阻止撒但加给我们的想法

在心中沉淀和付之行动。圣经对于罪和试探区分地很明确。

“但各人被( )，乃是被自己的私欲牵引、诱惑的。私欲既怀了胎，就生出罪来；罪既长

成，就生出死来。”(雅1：14-15)

试探虽然是出自罪，但试探本身并不是罪。试探(或是诱惑)只是邀请人犯罪。另外，罪是出

自我们的肉体或精神上的欲望。我们借着意志力胜过试探时，试探就不会成为罪。但人的意志力

若屈服于试探，不加以拒绝反倒欢喜接受时，私欲就会怀胎并生出罪来。有人因不能分清诱惑(试

探)而在烦恼时，魔鬼就会加重这样的烦恼。魔鬼看到用奸诈的诱惑无法使人屈服时，随即就会欺

哄说试探是罪，借此使人受挫而意志消沉下来。试探越大越久时，就越会容易出现这种现象。但

我们要看，自己在意志阶段里是否接受了这般罪的诱惑，是否欢喜地使其发展了没有。另外，要

进一步确认一下，自己是否为了享受这罪中之乐而将自己的意志屈服于诱惑没有。假如，我们在

意志阶段里并没有接受罪的诱惑，就可以坦然无惧地说自己借着神的帮助与恩典并没有犯罪，甚

至于犯罪的念头都没有过。

“我靠着那加给我( )的，凡事都能作。”(腓4：13)

魔鬼的三种诱惑

创3：6 约壹2：16 领 域 太4：1-11

1 好作食物

肉体的情欲

*贪恋身体感觉上的舒适和

刺激的罪

肉体上的

吩咐石头变成饼(3)--人

活着要靠着神口里所出的

一切话语而活(4)

2 悦人眼目

眼目的情欲

*喜欢看到不洁的并以此为

乐的罪

精神上的
可以跳下去(6)--不可试

探主你的神(7)

3
可喜爱的，能

使人有智慧，

今生的骄傲

*自我追求，自我成就，抬

高自己，自夸的罪。

属灵上的

把这一切都赐给你(9)--

当拜主你的 神，单要侍

奉他(10)

约瑟向着诱惑自己的女人说到：“我怎能作这大恶，得罪 神呢？”(创39：9)

战胜诱惑的秘诀，唯有‘敬畏神的活泼的信心’，就是神前意识(Coram Deo)。女人天天诱惑

约瑟来与她同寝。于是，约瑟干脆不与她同在。像约瑟这样，避开诱惑的场所就是有智慧，有信



门徒训练

30

心的行为。大卫偶然看见沐浴的女子而受到诱惑时，因没有躲避诱惑的场所而继续看下去的结

果，不仅犯了奸淫罪而且还犯下了杀死忠臣的大罪。诗1：1为我们提示了，在诱惑面前应活出怎

样的生活。“不从恶人的计谋，不站( )的道路，不坐亵慢人的座位。”战胜罪之诱惑的方法

只有一个，那就是在意无所不在的神，时刻提醒自己就在神面前这样的神前意识。神前意识会让

我们看到比罪的诱惑更强的活泼的盼望和祝福，会让我们看到罪的代价与报应的结局。

“并且照明你们心中的( )，使你们知道他的恩召有何等指望，他在圣徒中得的基业有何

等丰盛的荣耀；并知道他向我们这信的人所显的能力是何等浩大。”(弗1：18-19)

另外，我们若是品尝到比罪的诱惑更强的与神同行的喜乐和幸福(诗45：15)，便会抓住更美

好的而能够胜过试探了。

“我与眼睛立约，怎能恋恋瞻望处女呢？从至上的 神所得之( )，从至高全能者所得之业是

什么呢？”(伯31：1-2)

当试探(诱惑)临到你身上时，不妨如下问一下自己。

第一，是否知道这是魔鬼带来的诱惑呢？

第二，明知这有罪的想法是魔鬼加给我的，还要在心中接受吗？

我们若是能够对于上述问题要回答说，“不，我爱神，憎恶罪与恶。我是能够不犯罪的。撒

但(骄傲、淫乱、愤怒、贪欲等)！我已经与骄傲一同钉在十字架上了！”这样你就可以堂堂正正

地无所顾忌地说：“我是受到了诱惑。但我靠着主耶稣的十字架，绝对没有陷入诱惑而犯罪”。

这就好比代替约伯在蒙冤受到强烈的试探时说出的话，

“我断不以你们为是，我至死必不以自己为不正。我持定我的义，必不放松；在世的日子，

我心必不责备( )。”(伯27：5-6)

若是这样，神必会对我们说出当时对约伯说的话，

“…在这一切的事上，约伯( )并不以口犯罪。”(伯2：10)

软弱乃是包在包裹里的祝福
对于罪责上的程度差异(利4：7，路12：47-48，约19：11，罗2：6，来2：2，3：10，10：28

-29)，各人知道的神的话语越多，相对圣洁上的要求也会越高。小孩跌倒与大人总是跌倒是不一

样的。老师跌倒与学生跌倒，其责任也是不同的(雅3：1)。另外，随着接待耶稣的时间延长，其

责任也会相应不同。

“看你们学习的( )，本该作师傅，谁知还得有人将 神圣言小学的开端另教导你们，并且

成了那必须吃奶、不能吃干粮的人。”(来5：12)

新约圣经里多次言及到了罪与软弱性的区别。保罗向罗马信徒所讲的教训中，充分说明了这

样的差异。

“你们既从罪里得了释放，就作了义的奴仆。我因你们肉体的( )，就照人的常话对你们

说。” (罗6：18-19)

“因为赐生命圣灵的律在基督耶稣里释放了我，使我脱离罪和死的律了…况且，我们的( )

有圣灵帮助，我们本不晓得当怎样祷告，只是圣灵亲自用说不出来的叹息替我们祷告。”(罗8：2,

26)

保罗通过以上圣经清楚地教训我们，圣灵会从罪中完全地救赎我们，会担当我们的软弱来帮

助我们事实。罗8：26里说到：圣灵知道我们因着软弱而不晓得当怎样祷告，并会帮助我们。不是

出于故意不晓得的，圣灵断不会定罪。

例如，我熟悉的一位牧师在一日夜晚开车回家时，并没有违反交通规则而正常驾驶中，忽然

冒出一个醉汉撞到车上被轧死了。这位牧师认为杀人的牧师不能再继续牧会了，于是就终止了牧

会。这位牧师是因为没有区分软弱性和罪，所以才会犯下停止牧会的大错。醉汉是被他的车撞死

了，但神断不会定这位牧师的杀人罪，而会看作是人的软弱。神是看人的内心加以判断的(撒上1

6：7)。但我们若是恨人了，即便没有杀人在神面前也是犯了杀人罪。因为经上记着说：

“凡恨他弟兄的，就是杀人的。你们晓得凡杀人的，没有永生存在他里面。”(约壹3：15)

<提问>罪与软弱性的代价(结果)有什么差异呢？



圣洁的道路

31

<提问>明知故犯的罪与出于软弱而犯的罪，在罪责上有什么不同呢？

第一，知道而犯了罪

“求你拦阻仆人不犯( )，不容这罪辖制我，我便完全，免犯大罪。”(诗19：13)

第二，不知道而犯了罪

“仆人知道主人的意思，却不预备，又不顺他的意思行，那仆人必多受责打；惟有那(

)，作了当受责打的事，必少受责打。因为多给谁，就向谁多取；多托谁，就向谁多

要。”(路12：47-48)

知道而犯的罪比起不知道犯的罪，罪责更大，所受的审判也会更重。罪因着有成长性，所以

若不从开始断开的话就会一直成长，而最终就会将人捆住，使人难以脱离。旧约里将罪区分为出

于无知的、出于软弱、出于失误 、出于误行所犯的罪(民15：29-31)。即，神是照着犯罪的动机

来施行审判的。我们若是不能区分软弱、试探、罪的话，就只能在属灵的争战中百战百败。

软弱性的种类大致分为三种：

第一,肉体上的软弱

第二,精神上的软弱

第三,属灵上的软弱

<提问>你的肉体上、精神上、属灵上的软弱是什么呢？

软弱的结果
我们当要祈求神帮助我们不断地除掉并纠正，那些影响我们将荣耀归于神并见证主的生活，

以及在无意识中能够给人带来误解的自身的一切缺点、恶习、不良嗜好等。我们要铭记软弱也能

成为罪与试探的诱饵。我们尤其要提高警惕专攻我们软弱之处的撒但的诡计，使魔鬼无机可乘(弗

4：27)。假如，我们因着自己的软弱而造成了不良后果，就必须要随即承认自己的错误，求得对

方的谅解来改善关系。我们虽然在一生当中不断地改正错误，但软弱只有到了没有罪和撒但的天

国时才会终止。换言之，我们唯有复活(或是被提)成为荣耀的复活体时，才能彻底告别软弱。

我们现在有了荣耀的有君尊的祭司职分，就是用天国钥匙为那些归属地狱的诸般心灵开启心

门，使他们品尝到天国滋味的职分。

“我要把( )的钥匙给你，凡你在地上所捆绑的，在天上也要捆绑；凡你在地上所释放的，

在天上也要释放。”(太16：19)

能够改变如蛆一般的人是谁呢？除了耶稣之外，靠着钱财、学问、科学、这世上的一切，都

不能使骸骨变成有耶稣身价的存在。这世上岂能会有比这更重要、更大、更荣耀的职分呢？ 我们

见证自己遇见的耶稣时，神就会使我们得享更丰盛的生命，就会使我们能够见证死后的天国以及

心灵上的天国。

“盗贼来，无非要偷窃、杀害、毁坏；我来了，是要叫羊得生命，并且得的更( )。”(约

10：10)

<提问>何5：3-5与6：1-3里，对于以色列百姓一直都在犯罪中生活的理由是怎样说的
呢？说出两个理由。



门徒训练

32

<提问>何4：1-2里记着说，若没有认识耶和华的知识，会发生什么事呢？
“以色列人哪,你们当听耶和华的话。耶和华与这地的居民争辩，因这地上无诚实、无良善、

无人( ) 神。但起假誓、不践前言、杀害、偷盗、奸淫、行强暴、杀人流血,接连不断。”

(何4：1-2)

<提问>何4：6里记着说，若没有认识神的知识，最终会遭至什么结果呢？
“我的民因无知识而( )。你弃掉知识，我也必弃掉你，使你不再给我作祭司。你既忘了

你 神的律法，我也必忘记你的儿女。”(何4：6)

【讨论与默想】

1.你在属灵的旷野里发现自己是什么样子呢？

2.信了耶稣之后却仍旧不能经常感到幸福的理由是什么呢？

应用 & 作业

当认识到的

当感恩与

赞美的

需要调整的

当实践与

顺从的

需要祷告的

作

业

背诵经文
●心灵的洁净：申30：6

●完全的圣洁：帖前5：23

读 经 帖前，帖后

祷 告 求主帮助我明白圣洁的福音！

读书与其他



圣洁的道路

33

第

三

课

圣洁是开启丰盛生活的钥匙

本 文 帖前4：1-12 背诵经文
●心灵的洁净：申30：6

●完全的圣洁：帖前5：23

作业检查

检查标志 完成=○ 部分完成=△ 没做=×

读 经

默想与背诵

实习与其他

复习题
1.用自己的话区分说明一下罪、软弱、试探(诱惑)。

2.说一说称义与圣洁的差异。

学习目的
1.通过帖撒罗尼迦教会，使人清楚知道圣洁的必要性。

2.使人认识并经历关乎圣洁的三位一体神的恩典。

引人思考的喻道故事

数世纪前，奥古斯丁原本是喜欢花天酒地和妓女鬼混的不良青年。他悔改信主后，有一次遇

见了与他很熟的一个妓女。妓女像往常一样拽住他的胳膊诱惑他进屋寻欢时，奥古斯丁断然回绝

说：“对不起，你认识的奥古斯丁已经死了。现在我是新的奥古斯丁，你不会知道我变成了什么

人。”

幸福的钥匙是圣洁
我们因信得救时所受的是圣灵的洗礼。神命令我们要被圣灵充满(弗5：18)，但从没有命令我

们得救之后再受圣灵的洗。圣灵充满是反复的，而圣灵的洗却是一次性的。我们若是没有受圣灵

的洗，我们的灵就不可能认耶稣为“主”,就不能罪得赦免，就不能重生，更不能成为神的儿女。

施洗约翰所传的是悔改的道，是用水施洗的。但耶稣所传的是生命的道，是用圣灵施洗的。这两

种洗礼形成了对比。水洗礼乃是作为圣灵洗礼的标记施洗的。除了施洗约翰、耶稣以及徒11：16

里言及到了圣灵的洗之外，使徒保罗在罗马书6章，哥林多前书12章，以弗所书4章里所阐述的内

容，便是关乎圣灵洗礼的基本教义。这三处都强调了与耶稣身体上的合而为一。

“我们不拘是犹太人，是希腊人，是为奴的，是自主的，都从一位圣灵受洗，成了一个身体，

饮于一位圣灵。”(林前12：13)

一主，一信，一洗，一神，在同一位圣灵里联合，成为一样的儿女，一家人，受了印记，成

为一个身体。在这里，‘受洗’乃是成为一体、联合、同化(idenfication)的意思。这里的‘受

洗’可以比作结婚。耶稣的传道生涯，就是从受洗开始的。他本有神的形象，却取了人的样式来

到世界。他本无罪，却为了等同为罪人而成为罪身来到这个世界。施洗约翰的水洗礼，是促使我

们承认自己是因罪当死的存在。然而，耶稣接受约翰的水洗，却是要借着亲身进入那水洗之下，

亲身证明他将自己放到等同于因罪该死的人类这样的位置上。因为耶稣唯有作为一个人来代表全

人类，一人背负全人类的罪受死，才能为全人类赎罪。作为神的耶稣，若不取人的样式，若不在

等同于人类的属性中受死，就与我们毫不相干了。从这种意义上讲，我们受洗就是归入基督的死，

就是与他一同埋葬。因为我们是奉耶稣的名受洗的。

“众人听见这话，觉得扎心，就对彼得和其余的使徒说：‘弟兄们，我们当怎样行？’彼得

说：‘你们各人要悔改，奉耶稣基督的名受洗，叫你们的罪得赦，就必领受所赐的(圣灵)。’”

(徒2：37-38)

意即，正如耶稣基督接受施洗约翰的水洗而将自己等同为罪人那样，现在我们奉耶稣基督的

名受洗，就是成为与他等同的同路人。耶稣在十字架上受死之后，又胜过死亡的权势复活了。我

们奉他的名受洗，就会成为与他等同的人，就会和他一样能够胜过死亡的权势而复活了。我们需



门徒训练

34

要思考的是，洗礼是将我们与谁联合在一起并放到什么位置上。

“就是那从前在挪亚预备方舟、神容忍等待的时候，不信从的人。当时进入方舟，藉着水得

救的不多，只有八个人。这水所表明的洗礼，现在藉着耶稣基督复活也拯救你们。这洗礼本不在

乎除掉肉体的污秽，只求在 神面前有无亏的良心。”(彼前3：20-21)

水是可怕的，水能淹没所有的生命而带来死亡。但是，船若没有水就无法浮起来。这样看

来，水能为一些对象带来死亡，也能为另外一些对象带来力量。我们本身乃是在水中必死无疑的

存在。但我们若是在船里就会浮在水面上了。这不是因为我们自己，而是因为在船里才得以浮在

水面上的。

“弟兄们，我不愿意你们不晓得，我们的祖宗从前都在云下，都从海中经过，都在云里、海

里(受洗)，归了摩西。”(林前10：1-2)

从埃及到迦南的路上有红海。没有人能够自己渡过红海进入旷野。摩西在这里被描述为唯一

能够渡过红海的人。以色列百姓只要与摩西联合，就能安然渡过红海。以色列百姓与摩西联合渡

过红海，乃是预表我们与基督联合(罗6：5-6)，罪得赦免得救的重生事例。耶稣在马太福音3章

里，被表现为是用圣灵和火施洗的主。

“我是用水给你们施洗，叫你们悔改；但那在我以后来的，能力比我更大，我就是给他提鞋

也不配，他要用圣灵与火给你们施洗。”(太3：11)

火起到的作用是将我们置于审判之下、死亡之下、灭亡之下。火乃是意味着焚烧一切无用

的，除灭一切没有生命的审判。火意味着审判说明的是水吞噬埋葬一切不能浮起的这部分。水能

埋葬一切不能浮起的同时，也能使船浮起来。圣灵担当的就是这样的工作。通过洗礼我们承认并

告白，自己是当被水埋葬的、当受咒诅的，当受审判的人；但因着进入方舟而被水又浮起来，成

为从世界里被分别出来的与世界分别为圣的人。现在耶稣基督亲自施洗的“圣灵与火”的洗礼，

乃是用火焚烧一切无用的部分，并使我们进入圣灵里而成为与神同在的人。我们是通过这种意义

上的洗礼，受了圣灵的印记。神也要求受洗之人当有这样的信仰告白。那么，圣灵是如何担当类

似于浮起方舟的水的事工呢？

“如果 神的灵住在你们心里，你们就不属肉体，乃属圣灵了。人若没有( )，就不是

属基督的。基督若在你们心里 ，身体就因罪而死，心灵却因义而活。”(罗8：9-10)

得救的旅程
教会里大致会有六种信徒：

第一，两种类型的埃及信徒

第二，两种类型的旷野信徒

第三，两种类型的迦南信徒

救赎过程

过去(地狱) 现在进行 将来

●弗2：8 ●来7：25 ●来9：28

●罗3：25 ●腓2：12 ●太24：13

称义(Justification) 成圣(Santification) 荣耀(Glorification)

和好

儿子

重生

第一，过去式得救 - 称义、和好、儿子、重生：从罪的“刑罚”中得救。



圣洁的道路

35

我们因信耶稣基督，已经从罪的刑罚中得救了。五分钟之前信主，也属于过去。弗2：8里所

说的“得救”，指的是过去式得救。即，罪已经得着赦免，已经成为了神的儿女。

“并且不用山羊和牛犊的血，乃用自己的血，只一次进入圣所，成了永远( )的事。”

(来 9：12)

耶稣永远赦免了我们过去、现在、以及将来的一切罪(来9：12)。我们现在除了倚靠耶稣基督

的宝血之外，无须再为罪得赦免做什么了(约6：28-30)。这是永远的完成式(来5：9)。

第二，现在进行式得救 - 成圣：从罪的“权势”中得救。

有人说信耶稣得救固然是事实，不认识耶稣时所犯的罪也得着了赦免，但信了耶稣之后就必须

认罪悔改才能得救。若照此说法便会得出，重生的生命犯罪则死，悔改则生这般的荒唐结论。这

是和加拉太信徒所犯的错误一样，始于福音却又回到律法当中靠律法成全的错误。悔改乃是意味

着不犯罪。经上说，得救的神的儿女除了悔改不信神和耶稣的罪以外，没有一人能借着从诸般罪

(sins)中完全悔改而得救的。

“既知道人( )不是因行律法，乃是因信耶稣基督，连我们也信了基督耶稣，使我们因信

基督称义，不因行律法称义，因为凡有血气的，没有一人因行律法称义。”(加2：16)

耶稣将得救时的悔改表现为洗过澡的人(约13：10)，而将得永生之后的悔改表现为直至得到

荣耀的身体那日为止，洗净手脚的反复悔改的生活。

第三，未来式得救--荣耀：从罪的“存在”中得救

神为我们印上圣灵印，即使我们在犯罪和软弱的时候，神也永远不会离开我们(约10：28，约

14：16，来5：)。我们软弱和不明白的时候，圣灵便会在我们里面叹息和担忧，但却不会离开我

们(罗8：26，弗4：30) 。另外，当我们不悔改的时候，神也会借着管教把我们引向正路(来12：5

-6)。借着圣灵重生了我们并使我们成为圣洁的主，只要我们不是故意离弃耶稣(可3：28-29，提

前1：19-20，提前4：1，提前6：10，提后2：17-18，来4：4-6，启3：5)，坚持相信耶稣，神就

会一直拯救我们，直至进入天国。我们直至得到荣耀的身体时，才能从反复所犯的诸罪中(约壹

1：8)与罪的存在中完全得救。另外，内住在我们里面的圣灵会使我们复活成为属灵的身体。

“然而叫耶稣从死里复活者的灵，若( )在你们心里，那叫基督耶稣从死里复活的，也必藉

着住在你们心里的圣灵，使你们必死的身体又活过来。”(罗8：11)

新约教会的景况
保罗在写给新生教会的书信中，敦促他们追求完全的得救。这些书信不是写给不信的人，而

是写给信耶稣的教会，写给借着圣灵重生的信徒们。以下的劝勉中，虽然保罗使用的词汇各有不

同，但意思却都是劝勉他们要得到能够使他们得享丰盛生命的“圣洁的恩典”。

◇罗马教会：“因为知道我们的旧人和他同钉( )，使罪身灭绝，叫我们不再作罪的奴

仆。”(罗6：6)

◇哥林多教会：“你们既是无酵的面，应当把( )除净，好使你们成为新团；因为我们逾越节

的羔羊基督，已经被杀献祭了。”(林前5：7)

“亲爱的弟兄啊，我们既有这等应许，就当洁净自己，除去身体、灵魂一切的污秽，敬畏 神，

得以( )。”(林后7：1)

◇加拉太教会：“凡属基督耶稣的人，是已经把肉体连肉体的( )同钉在十字架上了。”

(加5：24)

◇以弗所教会：“就要脱去你们从前行为上的旧人，这( )是因私欲的迷惑渐渐变坏的。”

(弗4：22)

◇帖撒罗尼迦教会：“ 神的旨意就是要你们成为( )，远避淫行。”(帖前4：3)

◇歌罗西教会：“所以要治死你们在( )的肢体，就如淫乱、污秽、邪情、恶欲和贪婪，

( )。”(西3：5)

小伙子选择结婚对象的首要条件是什么？姑娘再漂亮、手艺再好、再有能力、钱再多，但她



门徒训练

36

心中若是另有所爱，就不适合作为结婚对象。最好的结婚对象就是没有和别的男子发生关系的(来

13：4)，纯洁的姑娘(创24：16)。这是选择结婚对象的最重要的条件。所以神命定旧约的祭司要

与洁净的处女结婚，并称选民以色列为 “处女”(耶18：13，31：4)。这是预表新约的圣徒在耶

稣基督里成为主圣洁的新妇。耶稣也要求成为他新妇的我们要洁净，要圣洁。神愿得救的教会接

受心灵的割礼，能够存清洁的心而一心一意地爱神。

“惟有里面作的，才是真犹太人；真割礼也是( )的，在乎灵，不在乎仪文。这人的称赞

不是从人来的，乃是从 神来的。”(罗2：29)

使徒保罗的景况
使徒保罗在旷野道路上也曾叹息到，“我真是苦啊！谁能救我脱离这取死的(身体)呢？”(罗

7：24)保罗是恳切寻求圣洁恩典的使徒。保罗悔改信主几年之后，在A.D.59年里说到：“我原是

使徒中最小的，不配称为使徒”(林前15：9)。过了五年而到了A.D.64年里他又说到：“我本来比

众圣徒中最小的还小”(弗3：8)。此后，到了A.D.65年里他又说到：“在罪人中我是个罪魁。”

(提前1：15)保罗是伟大的宣教士，是与神同行的圣仆，但他却越来越觉得自己是个大罪人。我们

在主面前虽然都是一样的罪魁，但越发感到自己是大罪人的，就会越发向主感恩，也会越发感到

主恩可贵。

“律法本是外添的，叫过犯显多；只是罪在哪里显多，恩典就更显多了。”(罗5：20)

我们在人生旷野学校里发现了什么呢？我们是否发现赞美、敬拜、听道、读经、看到失丧的

灵魂，仍旧没有感动的如同沙漠般的枯干心灵呢？我们是否发现自己就是罪魁呢？我们是否发现

原本以为自己所走的路是正路但实际却是与主毫不相干的方向呢？我们是否发现自己曾经依靠的

却都是耕种奸恶、收割罪孽、自食谎言的果子呢？

“你们要为自己栽种公义，就能收割慈爱。现今正是寻求耶和华的时候，你们要开垦荒地，

等他临到，使公义如雨降在你们身上。你们耕种的是奸恶，收割的是罪孽，吃的是谎话的果子。

因你倚靠自己的行为，仰赖勇士众多。”(何10：12-13)

主开启我们能够听见的耳、看得见的眼，使我们明白福音时，我们才会知道自己是得救的罪

魁，才能在人生旷野学校里发现自己的本相。发现自己是罪人中的罪魁，乃是使旷野变成润泽之

园的幸福的钥匙。主啊！求你来耕耘我这干旱的心田，降下义的甘雨！

圣洁的三种意思
神呼召拯救我们的目的是什么？

“就如 神从创立世界以前，在基督里拣选了我们，使我们在他面前成为( )。”

(弗1：4)

神通过圣经向我们要求三种意思上的圣洁，就是我们在基督里的三种圣洁：

①身份上的圣洁

“你们中间也有人从前是这样；但如今你们奉主耶稣基督的名，并藉着我们 神的灵，已经洗

净、( )、称义了。”(林前6：11)

②灵与魂与身子的圣洁，就是心灵的圣洁

“愿赐平安的 神亲自使你们全然成圣。又愿你们的( )得蒙保守，在我们主耶稣

基督降临的时候，完全无可指摘。”(帖前5：23)

不是我们自己洁净自己，而是耶稣基督用自己的血洗净我们的灵与魂与身子。

“并我们心中天良的亏欠已经洒去，身体用清水洗净了，就当存着诚心和充足的信心来到

神面前。”(来10：22)

③生活上的圣洁

“这一切既然都要如此销化,你们为人该当怎样( )、怎样敬虔,切切仰望 神的日子来到。

在那日，天被火烧就销化了，有形质的都要被烈火熔化。”(彼后3：11-12)

圣洁的品行源自圣洁的心、清洁的心(太5：8)与称义一样，都是凭着信心得着的(徒15：8-



圣洁的道路

37

9)。显明心灵圣洁的最为切实的凭据就是圣洁的生活。圣经里前后言及到了六百多次‘圣洁’。

所谓圣洁是指心灵与品行离开罪而有的纯洁而洁净的状态，同时又是借着尽心、尽性、尽意爱神

和爱人如己(申30：6，约壹4：17-18)，用心灵与品行向神分别为圣献上的敬拜生活。

<提问>查找经文约壹1：3,申10：13,提后2：21之后,回答一下神为何要求我们“完全”(太5:4)，“圣洁”呢？

①“我们将所看见、所听见的传给你们，使你们与我们( )。我们乃是与父并他儿子耶稣基督

相交的。”(约壹1：3)

②“遵守他的诫命、律例，就是我今日所吩咐你的，为要叫你( )。”(申10：13)

③“人若( )，脱离卑贱的事，就必作贵重的器皿，成为圣洁，合乎主用，预备行各样的善

事。”(提后2：21)

<提问>读过雅1章之后，回答下列问题。

1)被称之为“弟兄”(得救的圣徒)的他们，为了成全完备，毫无缺欠，而需要在哪些方面成功

呢？

“但( )也当成功，使你们成全完备，毫无缺欠。”(雅1：4)

2)借着雅1：6-7可知，在信仰生活中妨碍我们从主得着恩典的因素是什么呢？

“只要凭着信心求，一点不( )；因为那疑惑的人，就像海中的波浪，被风吹动翻腾。这

样的人不要想从主那里得什么。”(雅1：6-7)

3)什么样的人在一切所行的路上没有定见呢？

“( )的人，在他一切所行的路上都没有定见。”(雅1：8)

4)各人受试探的缘由是什么呢？

“但各人被试探，乃是被自己的( )牵引、诱惑的。”(雅1：14)

5)借着雅1：20可知，什么行为不能成就神的义呢？

“因为人的( )并不成就 神的义。”(雅1：20)

6)为了成就神的义，雅1：21教训我们当行的事是什么呢？

“所以，你们要脱去( )，存温柔的心领受那所栽种的道，就是能救你们灵

魂的( )。”(雅1：21)

7)本文里说，什么样的圣徒会蒙福呢？

“惟有详细察看那全备、使人自由之律法的，并且时常如此，这人既不是听了就忘，乃是实

在行出来，就在他所行的事上必然得福。”(雅1：25)



门徒训练

38

8)通过雅1：27可知，显明清洁没有玷污的虔诚(圣洁的恩典)的两个特征是什么呢？

“在 神我们的父面前，那清洁没有玷污的虔诚，就是看顾在患难中的孤儿寡妇，并且保守自

己不沾染世俗。”(雅1：27)

属灵疾病的诊断
今天有很多基督徒生活的就像根本没有天国一样。自己本身活在烦恼、痛苦、艰难中，又怎

能活出见证基督的生活呢？不知在多少基督徒的家庭，夫妻间、父子间、婆媳间争战不止；又有

多少教会，同工间、信徒间、教会与宣教团体之间，成为没有硝烟的战场而在过着地狱般的生活

呢。我们对于人际关系若是从里面或是口里经常发出报怨、不平、批判、咒诅、辱骂的话，就说

明我们的心已经腐烂、化脓、生病了。

我们通过罗7：21-25可知，信徒重生后仍然会犯自己所不愿意的罪，就是因为里面还有污秽

的心。现在既然找到了病因，就应当好好治疗。若要治愈首先就要进行仔细的检查和确诊，然后

再对症下药。圣经为医治指明了信徒内在的各样属灵疾病。

“我劝你向我买火炼的金子，叫你富足；又买白衣穿上，叫你赤身的羞耻不露出来；又买眼

药擦你的眼睛，使你能( )。”(启3：18)

这不是指肉眼的疾病而是指看不到前面的属灵瞎子，需要买眼药擦眼睛而能够看见自己的羞

耻和罪恶。‘白衣’是指耶稣基督宝血代赎的功效。我们要像穿上漂亮衣服那样，穿上能够遮盖

属灵赤身的，象征着义的白衣。‘眼药’乃是指神真理的话语和灵感。老底嘉人因特别关心肉眼

所以特别专注于眼药研究。为此，老底嘉的眼科医术非常发达，以至于成为了侍奉‘眼神’(Asce

pius)的本乡。但老底嘉人却没有睁开属灵的眼睛，而在信仰生活中看不到自己的本相。因此，神

劝勉老底嘉教会哪怕是付出极大的代价也要买眼药擦上来开启属灵的眼睛。主的恩典也需要支付

代价，需要支付祷告的代价，灵眼才能明亮起来。

“( )我们主耶稣基督的 神，荣耀的父，将那赐人智慧和启示的灵赏给你们，使你们真知

道他。并且照明你们心中的眼睛，使你们知道他的恩召有何等指望，他在圣徒中得的基业有何等

丰盛的荣耀；并知道他向我们这信的人所显的能力是何等浩大。”(弗1：17-19)

另外，我们要发现自身的羞耻，看清自身罪恶的样子。

“我差你到他们那里去，要叫他们的( )，从黑暗中归向光明，从撒但权下归向

神；又因信我，得蒙赦罪，和一切成圣的人同得基业。”(徒26：18)

唯有神的福音才能够开启我们那即没有感觉又看不清的眼睛，才能够将我们从罪恶与黑暗中

引向光明，才能够将我们从撒但的权势下引向神。

我们重新回到雅各书，读过4章之后一同分析一下。

① 1节 ……………私欲、血气、忿怒

② 2-3节 …………以自我为中心的贪婪、嫉妒和纷争

③ 4-5节 …………世俗的欲望和与世俗为友

④ 6-7节 …………骄傲

⑤ 8节 ……………心怀二意

⑥ 9-10节…………心地刚硬，不追求属灵的事

⑦ 11-12节 ………喜欢批评和论断别人

⑧ 13-15节 ………贪恋世俗和物质

⑨ 16节……………以张狂夸口

⑩ 17节……………吝啬，不行善

*正如以上所列出的，得救的圣徒里面仍旧会有很多有罪的心。

<应用>借着雅4章的话语比较一下，神的诊断和你的病症。

患者与尸体的差异
明明是得救的罪魁，却装作不是罪魁的本身就是骄傲。人被谎言的灵欺骗，误认为自己在谨

守神的话语，乃是最令人痛苦的事。人在神的面前越是骄傲，内在的痛苦和不幸指数就会越高。



圣洁的道路

39

“他必照各人的行为( )各人”(罗2：6)

“将患难、困苦加给一切作恶的人，先是犹太人，后是希腊人。”(罗2：9)

患者与尸体的区别在于有和没有生命。尸体因为是处在死亡的状态里所以不能自救，并因为

没有生命所以即没有喜怒哀乐也感受不到疼痛。但患者却能感觉到疼痛，这也是证明在活着的决

定性凭据。相信接待了耶稣之后，圣灵与情欲的争战随即就会开始，心灵的煎熬也就开始了。心

灵的痛苦，远比肉体的痛苦更难受。肉体的残疾和疾病只会带来行动上的不便，但心灵的疾病不

仅对本人，也会对他人带来不良影响。以色列人在旷野里，犯罪、报怨(民11：1-3，4-34，14：1

-38，16：1-35，41-50，20：2-13，4-9)，抵挡神的原因是什么呢？那是因为有闲杂人混居在他

们当中的缘故。以色列百姓出埃及时，还有一些别国的百姓混在他们当中一同出了埃及，也正是

他们这些闲杂人先开始发怨言的。当初若是将他们隔离开，也许就会减少很多损害了。

“他们中间的( )大起贪欲的心,以色列人又哭号说:‘谁给我们肉吃呢？’”(民11：

4)。

心里的罪就像以色列内部的闲杂人或大麻风病一样。
麻风病有传染性，若不医治就必定会死。罪若不得洁净，也必定会死。因此，神把罪人和麻

风病人等同视之。麻风病无药可治，唯有创造主神才能医治。同样，唯有神才能赦免和洁净我们

的罪。自己有私欲却教导别人“除掉私欲”的，可谓是高级骗子。自己在夫妻间、父子间、同工

间并不和睦，却传和平福音的也是高级骗子。自己的心灵像地狱，却教导别人“在耶稣基督里有

平安和安息”的都是虚假的。医生若不能作出诊断开不了处方，就等于是江湖骗子。很多传道人

教导人“要遵行神的话语”，却讲不出要怎样遵行神的话语。结果，信徒听这样的道听得越多就

越发遵行不了，担子也会越来越重，心灵也是越发痛苦。所以，我们现在当要离开基督道理的开

端，竭力发现旧人引发的属灵疾病，才能得到医治。

“看你们( )，本该作师傅，谁知还得有人将 神圣言小学的开端另教导你们，并

且成了那必须吃奶、不能吃干粮的人。”(来5：12)

旧人引发的各样属灵疾病
“主啊，人得存活，乃在乎此；我灵存活，也全在此。所以求你使我( )，仍然存活。”

(赛38：16)

正如看果子就能知道树(太7：15-19)一样,我们的言行里若是出现自满、报怨、叹息、不满、

批判、咒诅、辱骂、淫词等，就证明我们的心是污秽的，里面是腐朽的。虽然嘴上不说，但在心

里对他人进行批评、论断、定罪、报怨、咒骂的，也证明内心是腐朽的。

“你们或以为树好，果子也好；树坏，果子也坏。因为看果子就可以知道树。毒蛇的种类！

你们既是恶人，怎能说出好话来呢？因为( )所充满的，口里就说出来。善人从他心里所存

的善就发出善来；恶人从他心里所存的恶就发出恶来。”(太12：33-35)

以色列百姓在旷野里埋怨神和领袖摩西，乃是出于他们为抬高自己和愉悦自己的思想和意识

的罪所结出的果子。他们不是将神尊为他们的王和主人，而是将神当作满足他们需要的奴仆。他

们希望神能够成为他们随叫随到的全能的仆人，缺水时就给他们水喝，想吃肉时就能给他们肉

吃。以色列正是由这样的一群人形成的一个国家和社会，无疑就是一个患病的共同体。以色列百

姓抬高自己和愉悦自己的病因，导致他们在旷野飘流了40年之后，除了约书亚和迦勒以外都没能

够进入迦南美地，全部倒毙在旷野里。身体患病时就会出现相应的症状。患病时就会没有食欲、

易疲劳、不愿活动，不愿见人。同样，心灵患病时也会对灵粮缺少食欲而远离神的话语，心中痛

苦(罗7：24)，以致于没有余力传道和服侍教会，甚至于讨厌与人见面。今天，我们在属灵的层面

上能够看到有很多基督徒内心在伤心痛苦而漂流在旷野里。口里承认耶稣是主，但在实际生活中

却将耶稣当作仆人的，便会患上各样心灵的疾病，最后并发成为难以医治综合症。

“我的肉体以虫子和尘土为衣，我的皮肤才收了口又重新( )。”(伯7：5)

要将罪视为可怕的麻风病
罪比艾滋病(AIDS)更可怕。我们心中所怀的罪恶的想法、无意中论断人的言语、随波逐流没

有判断的决定等等，都会渐渐破坏我们的信心和灵魂，最终会将我们引向灭亡之路。罪就像麻风



门徒训练

40

病一样，有很强的传染性。罪从夏娃开始，传给了亚当，又传给了该隐，最终充满了全世界而遭

至了洪水审判。以色列百姓在旷野里犯下了不顺从、埋怨、抵挡神的罪。他们对这罪不肯悔改时，

神震怒了。民32：23里记着说：“要知道你们的罪必追上你们。”当今的教会，要负起恢复人性

与良心的责任。当我们的人格恢复到起初受造时的人格，当我们的职场、企业、周围发生改变时，

我们的国家才会有希望。清洁的人格、纯洁的家庭、正直的社会，是何等美好呢！

弗2：1里记着说：“你们死在过犯罪恶之中……。”罪能够治死人的善良本性和诚实的品

性。人若被罪恶所支配，就会变得貌似活着但在灵里却已经死了。提前4：2里记着说：“这是因

为说谎之人的假冒，这等人的良心如同被热铁烙惯了一般。”我们的生命和良心当要更新变化成

为新人。我们要认真找出一直都在被罪所支配的部分，以及需要改变的部分。疾病需要尽早发现

和治疗，要在病情发展之前治疗一切疾病。

双重疾病和双重医治
罪分为原罪、本罪、自犯罪。原罪是亚当吃善恶果的罪，是罪的根源。因为亚当里有我们生

命的种子，所以亚当吃善恶果的时候，等同我们也一起吃了。为此，圣灵便离开了犯罪之人的后

裔。我们在母腹里就有了罪，我们都是在罪孽里生的。人因原罪而出生伊始就有了罪性，就是本

罪。“我是在( )生的，在我母亲怀胎的时候就有了罪。”(诗51：5)原罪的腐败性乃是先天

性的罪，从人类始祖堕落之后就遗传给了所有人，是必须要洁净的罪。所以，初生的婴儿虽然没

有出于自己意志所犯的罪而需要赦免的罪，但也有需要洁净的罪。犯罪的背后，必有犯罪的原

因。若要除掉结果，就必需先找到原因。耶稣基督在十字架上受死，不仅是为了代赎我们的罪，

也是为了除掉罪根使我们成为圣洁。

“所以耶稣要用自己的血叫百姓( )，也就在城门外受苦。”(来13：12)

自犯罪的诸罪(Sins)需要饶恕，罪(Sin)需要洁净。因为罪具有这样的双重性，所以也需要恩

典的双重功效(约壹1：7-10)。

“这就如( )是从一人入了世界，死又是从罪来的，于是死就临到众人，因为众人都犯了

罪。”(罗5：12)

诸罪(约壹1：8)乃是由内在的罪(单数)(罗7：20)所导致的必然结果。正如，污秽的源泉流出

的永远是污水一样。可7：21-23里记着说，犯罪乃是始于污秽的心。我们从母腹里就有了罪，生

在罪孽里，从小开始就会犯罪。

“因为从里面，就是从人心里发出恶念、苟合、 偷盗、凶杀、奸淫、贪婪、邪恶、诡诈、淫

荡、嫉妒、谤讟、骄傲、狂妄。这一切的恶都是从里面出来，且能污秽人。”(可7：21-23)

钻石一般闪亮的‘圣洁’
正如，人们对于吃下很多食物的状态表现为“吃饱了”、“肚子要撑破了”、“再也装不下

了”、“吃太多了”等不同的话语一样，圣经对圣洁的恩典也使用了很多同义词。圣洁的恩典就

如钻石一般，闪耀出多种多样的光芒。

圣经中的圣灵充满，即圣洁的恩典的同义词有：

1、圣洁-

“我是把你们从埃及地领出来的耶和华，要作你们的 神，所以你们要圣洁，因为我是( )

的。”(利11：45)

2、罪恶的本性钉在十字架上

“因为知道我们的( )和他同钉十字架,使罪身灭绝,叫我们不再作罪的奴仆。”(罗6：6)。

3、心的洁净

“耶和华你 神必( )，好叫你尽心尽性爱耶和华你的 神，使你可以存活。”

(申30：6)

4、完全的爱

“爱里没有惧怕；爱既( )，就把惧怕除去，因为惧怕里含着刑罚，惧怕的人在爱里未得



圣洁的道路

41

完全。”(约壹4：18)

5、基督徒的完全

“我在他面前作了( )，我也保守自己远离我的罪孽。”(诗18：23)

6、完全的救赎(Full Salvation)

“愿赐平安的 神亲自使你们全然成圣。又愿你们的( )得蒙保守，在我主耶稣基督降

临的时候，完全无可指摘。”(帖前5：23)

7、迦南的安息

“因为那进入( )的，乃是歇了自己的工，正如 神歇了他的工一样。所以，我们务必竭力

进入那安息，免得有人学那不信从的样子跌倒了。”(来4：10-11)

8、丰盛的生命

“盗贼来，无非要偷窃、杀害、毁坏；我来了，是要叫羊得生命，并且得的更( )。”(约1

0：10)

9、圣灵充满

“不要醉酒，酒能使人放荡，乃要被( )。”(弗5：18)

圣洁的恩典就是圣灵充满
关乎‘圣洁恩典’的意思，圣经言及到了一千多次。视听觉教育时期的旧约时代作为新约的

影儿，乃是用直观的实物教育方法，而借助于会幕里的物件、圣职人员的衣服、外在的洁净之礼

等，表现的圣洁。新约时代则是完全以内在的品性来表现的圣洁。旧约时代对于圣洁的恩典所显

明的是预言和渴慕。

例如：

◇结36：25“我必用清水洒在你们身上，你们就( )了。我要洁净你们，使你们脱离一切的污

秽，弃掉一切的偶像。”

◇亚13：1“那日，必给大卫家和耶路撒冷的居民开一个泉源，洗除罪恶与( )。”

但新约里显明的却不是预言，而是现在得享的祝福，其方法是完全不同的。

例如：

◇太5：8“( )的人有福了，因为他们必得见 神。”

◇罗6：6“因为知道我们的旧人和他同钉十字架，使罪身灭绝，叫我们不再作( )的奴仆。”

所谓“圣洁的恩典”是指重生信徒的污秽之心彻底得到洁净而被圣灵充满，帮助重生信徒能

够满足律法所要求的(罗8：4，太22：37-40)，尽心、尽性、尽意爱神和爱人如己的丰盛恩典。因

为，圣洁的恩典能够成就属天的百姓在地上存在的目的(路1：75)，所以圣洁的恩典乃是我们必须

要得到的恩典。约翰卫斯理(John Wesley)将圣洁定义为，“圣洁是出于神恩典的作为，洗净内住

在信徒心灵里面的罪(indwelling sin)。”

本教材强调并使用圣灵内在的充满(Pler)和同义词“圣洁的恩典”，目的在于为了更清晰地

显明救恩论的本意。圣灵充满也分为，为结出圣灵果子而有的圣灵内在充满，以及为了神的事工

而有的圣灵外在充满。外在的圣灵充满(Filled)这样的话，是源于希腊语，是指马上就要破开的

一时性的充满(例如：路1：15中的充满；he will be filled)。气球里充满了空气，蓄电池里充

满电时的充满，就是这样的充满。内在的充满(Full)是源于希腊语pler，是指长期而持续性的饱

和状态(saturation)(例如：徒7：55中的充满；full )。若要结出丰盛的圣灵果子，就要得到圣

洁的恩典，就是圣灵的内在充满。实际上，比起圣灵充满的用语，圣经更多地使用了显明圣洁意

思的各样词汇。但为什么众多的基督徒不能进入迦南，而像在旷野飘流一生而死的以色列人一样，



门徒训练

42

不能得到使人得享丰盛生命的圣洁恩典呢？撒但最惧怕的就是被圣灵充满的神的仆人。圣洁的人

乃是大有能力的神的仆人，是打破撒但王国建设神国的人。所以，撒但才会千方百计地阻挠信徒

明白圣洁的恩典，蒙蔽信徒(林后4：4)，误解或拒绝圣洁的恩典。我们当存着诚心和充足的信

心，来到为我们预备并赐下圣洁恩典的神面前(来10：22)。

为了能够正确理解圣灵内在充满(Pler)的圣洁的恩典，首先要了解一下对圣洁的普遍误解。

撒但在人的大脑里注入了对圣洁恩典诸般的错误思想。

第一，“成圣(来10：10)乃是成为绝对完美无缺”的错误思想

第二，“只有到了临终时才能成圣”的错误思想

第三，“圣洁的恩典(圣灵充满)就是重生(称义)”的错误思想

第四，“圣洁的恩典能突然使人具有完全的人格”的错误思想

第五，“圣洁的恩典会使人从此不再犯罪”的错误思想

第六，“得到圣洁的恩典就不需要十架宝血了”的错误思想

<应用>你在基督里是否真的过着幸福的生活呢？如果不是你认为原因是什么？

<提问>保罗教导在灵里还属于婴孩的帖撒罗尼迦教会时，是以什么关系相待的？
“只在你们中间存心温柔，如同母亲乳养自己的孩子。”(帖前2：7)

<提问>保罗对于自己的圣洁生活，在帖前2：10里说有谁作证呢？
“我们向你们信主的人，是何等圣洁、公义，无可指摘,有( )作见证,也有 神作见证。”

(帖前2：10)

<应用>下列神的命令，你是愿意接受还是拒绝呢？

“ 神的旨意就是要你们( )。”(帖前4：3)

“ 神召我们，本不是要我们沾染污秽，乃是要我们成为( )。所以，那弃绝的，不是弃绝

人，乃是弃绝那赐圣灵给你们的神。”(帖前4：7-8)

保罗对帖撒罗尼迦教会的爱
帖撒罗尼迦当时乃是盛行淫乱和偶像崇拜的堕落城市。在这种状况下，即使是信了耶稣而得

救的信徒若是得不到父母般的属灵领袖的帮助，就会有重新沦为罪奴的危险。因此保罗虽然远在

异地，还是通过书信教导他们在信仰生活中必须要具备的几项重要真理。不仅如此，保罗为了坚

固他们的信仰甚至还准备直接访问他们。保罗通过帖撒罗尼迦前书想要强调的重要真理就是，即

使生活在充满罪恶的环境中也不能沾染污秽，一定要得到圣洁的恩典。保罗强调的最为重要的真

理，就是为了活出圣洁的生活，必须要得着完全的圣洁的恩典(帖前5：23)。只是，保罗向帖撒罗

尼迦信徒们传达神的旨意与圣洁的福音时，有一点令他担忧的就是他们会不会拒绝神的旨意。

“为此，我既不能再忍，就打发人去，要晓得你们的信心如何，恐怕那诱惑人的到底诱惑了你



圣洁的道路

43

们，叫我们的劳苦归于徒然。”(帖前3：5)

<提问>神使我们成为圣洁，是在哪些领域，并到什么程度，什么时候呢？

<提问>保罗希望神能够为帖撒罗尼迦的信徒赐下丰盛的爱，其目的是什么？
“好使你们当我们主耶稣同他众圣徒来的时候，在我们父 神面前心里坚固，成为圣洁，无可

责备。”(帖前3：13)

<提问>别人向信徒行恶的时候，信徒应当显明怎样的反应呢？
“你们要谨慎，无论是谁都不可以恶报恶；或是彼此相待，或是待众人，常要追求( )。”

(帖前5：15)

<提问>保罗以诚恳的劝勉作了帖撒罗尼迦前书5章的结论。他劝勉的是什么呢？
“愿赐平安的 神亲自使你们全然( )。又愿你们的灵与魂与身子得蒙保守，在我主耶稣基

督降临的时候，完全无可指摘。”(帖前5：23)

总而言之“圣洁的恩典”-

①从消极意义上而言，就是借着耶稣基督的宝血，彻底洁净重生信徒的内心，使其成为圣洁(徒1

5：8-9,来9：14,10：22)，被圣灵充满的恩典。

②从积极意义上而言，就是被圣灵充满而满足律法所要求的(罗8：4，太22：37-40)尽心、尽性、

尽意爱神和爱人如己的恩典。你我的生活中，是否在结出圣洁的果子呢？

好树与好果子
“当那日，必有许多人对我说：‘主啊，主啊，我们不是奉你的名传道，奉你的名赶鬼，奉你

的名行许多异能吗？’我就明明地告诉他们说：‘我从来不( )你们，你们这些作恶的人，离开

我去吧！’所以，凡听见我这话就去行的，好比一个聪明人，把房子盖在磐石上。雨淋，水冲，风

吹，撞着那房子，房子总不倒塌，因为根基立在磐石上。凡听见我这话不去行的，好比一个无知

的人，把房子盖在沙土上。雨淋，水冲，风吹，撞着那房子，房子就倒塌了，并且倒塌得很大。”

(太7：22-27)

“那时，你们要说：‘我们在你面前吃过、喝过，你也在我们的街上教训过人。’他要说：‘我

告诉你们，我( )你们是哪里来的。你们这一切作恶的人，离开我去吧！’”(路13：26-27)

以上的话语是在指出并审判，有些人虽然利用‘教会的职分’行出了很大很多的‘神的

事’，甚至作为‘先知’还行了教导圣经和讲道之事，却没有‘接待耶稣与主同在的生活’。例

如，某妓女信了耶稣得救并开始了教会生活。她听说教会建堂正面临财政上的困难时，很想奉献

却因着自己没有钱财而着急。情急之中她决定为了成全教会而牺牲自己便去重操旧业。她赚了很

多钱献给了教会。殊不知，经上岂不是说，“娼妓( )，或娈童所得的价，你不可带入耶

和华你 神的殿还愿，因为这两样都是耶和华你 神所憎恶的。”(申23：18)该姊妹虽然是出于良

善的目的，并牺牲自己赚钱献上了，但却不会蒙主悦纳。

“你们又说：‘这些事何等烦琐！’并嗤之以鼻。这是万军之耶和华说的。你们把抢夺的、

瘸腿的、有病的拿来献上为祭。我岂能从你们手中( )呢？这是耶和华说的。”(玛1：13)

神所关心的不是我们在哪里，出于什么职分，取得了什么样的业绩，而关心的是我们成为了

什么样的人。但我们却往往颠倒顺序，只关心果子并致力于结出果子。但是，神所关心的却是我

们是什么样的树。因为，好树自然就会结出好果子，而不好的树自然就会结出不好的果子。我们

不晓得什么时候会结出果子。因为，也许我们在世时只是发芽，而在我们离世之后才会结出果

子。但可以明确的是，好树无论到什么时候都必然会结出好果子，只要枝子一直连接在树上就必

然会结出果子。耶稣是好树，我们是枝子。挪亚在120年里传道结出的果子，除了他自己之外就只



门徒训练

44

有7人。单从数字上的传道业绩来看，挪亚的人生算是失败的人生。但是从过后的结果来看，他因

着顺从而蒙神使用在拯救人类的重大事工上，不能不说是成功的人生。耶稣被钉在十字架上悲惨

地死去时，看似随了魔鬼和仇敌们的愿，看似魔鬼和仇敌们得胜了。但是，却因着耶稣的受死，

就是因着耶稣顺从至死，使得直至耶稣再临为止凡信他的人都能得救了。希伯来书11章介绍了信

心的勇士们，其中只有撒母耳一位是讲道人，而剩余的却是农夫、君王、牧人、甚至于还有妓

女。若严格察看，他们的生活本身就是证道。神看人时，是看人的人格，看人的内心。神评价我

们时，是看我们的顺从与否。

【讨论与默想】

1.当你觉得软弱的时候，要怎么解决呢？

2.你是否理解了圣洁的恩典是什么呢？

应用 & 作业

当认识到的

当感恩与

赞美的

需要调整的

当实践与

顺从的

需要祷告的

作

业

背诵经文
●圣灵充满：弗5：18

●丰盛的生命：约10：10

读 经 使徒行传1章, 希伯来书3-4章,犹大书

祷 告 主啊！求你赐下圣灵充满的恩典！

读书与其他



圣洁的道路

45

引人思考的喻道故事

慕迪(Dwight Lyman Moody)先生在一次讲道时向听道的人们问到：“怎样才能把这个杯子里

的空气抽得一干二净呢？”对此有人回答：“用空气泵可以抽空杯子里的空气”。慕迪说：“若

是这么做，杯子就会成为真空而破碎的”。接下来又有很多人回答了许多不正确的答案。最后慕

迪先生微笑着把水倒满杯子之后说到：“大家看看，现在杯子里已经没有一点空气了”。这时，

大家都点头表示了赞同。接下来慕迪教导说，我们基督徒想要像抽净空气那样除净罪是不可能

的，唯有被圣灵充满时才能除尽罪而活出得胜的生活。

脱掉鞋子过河
出了埃及之后，迦南被描述为应许、祝福、安息、居住、王国、礼物、丰盛、丰富、圣洁、

圣殿、和平、喜乐的应许之地(出3：8，17，13：5，33：3，利20：24，民13：27)。这是描述

‘以色列得享救赎生命’的，流奶与蜜、充满丰盛生命与幸福的，神丰盛的恩典。若要得到这般

丰盛的迦南祝福，先决条件就是圣洁。

“约书亚吩咐百姓说：‘你们要( )，因为明天耶和华必在你们中间行奇事。’”(书3：5)

当然，地区本身不代表信仰。但以理和他的三个朋友即使被掳到外邦之地，仍旧也与神同行

而得享了丰盛的生命；但在迦南地里却有因拜偶像而遭至神惩罚的以色列百姓。希伯来书4章里将

迦南解释为安息之地。以色列百姓从埃及到迦南的路程，就是为我们描绘出一幅‘属灵的得救’

这样的画面。从广义讲，迦南地是天国的预表或模型，但天国是没有撒但、罪、战争的，完全圣

洁的地方。若说出埃及是外在的释放 ，那么迦南地便是内在的攻克。因此，将迦南地看作是在世

上得享的心灵天国的模型，才是最正确的解释。新约里有两处(来3-4章，犹5节)，被引用为基督

徒圣洁生活的典型，而引证迦南的安居就是预表‘良心的安宁、心灵安息的圣洁状态’。

当把你脚上的鞋脱下来，是什么意思呢？
第一，从罪的道路回转，悔改归正。

这是意味着在主面前陈明，以往随心所欲地过着与神的话语和旨意无关的污秽部分。进屋时

脱鞋是为了保持屋内的清洁。进入神的所在(圣所)时必须要在洗濯盆那里洗净手脚，是因为神是

圣洁的。不洗手脚进入，就会当场死亡(出30：19-21)。这是意味着罪的工价乃是死，神决不容纳

罪而必会审判罪的意思。正如光明与黑暗不能共存一样，有罪就不能与神交通和同行。因此，要

第

四

课

迦南的恩典满溢

本 文 帖前4：1-12 背诵经文
●圣灵充满：弗5：18

●丰盛的生命：约10：10

作业检查

检查标志 完成=○ 部分完成=△ 没做=×

读 经

默想与背诵

实习与其他

复习题
1.区分得救的时态(过去,现在,未来)来说一下得救。

2.说明一下圣洁恩典的概念。

学习目的
1.使人明白关乎属灵的迦南与生活中的迦南的真理。

2.帮助人活出经历丰盛生命的生活。



门徒训练

46

悔改一切不是出于信心的罪，完全离弃不法和不义(罗14：23)。

“耶和华又对他说：‘把手放在怀里。’他就把手放在怀里，及至抽出来，不料，手长了大

麻风，有雪那样白。耶和华说：‘再把手放在怀里。’他就再把手放在怀里，及至从怀里抽出来，

不料，手已经复原，与周身的肉一样。”(出4：6-7)

神让摩西把手放在怀里之后再拿出来时，手便长了大麻风。摩西一度曾认为自己能够为本族

和神做大事。但现在他在神面前却成了麻风病人，成了因罪当死的人，成了罪人中的罪魁。麻风

病是除了神之外根本无法医治不治之症，是必死的病。同样，摩西现在在神面前就是罪人中的罪

魁，就是当用石头被打死的应下地狱的灵魂。我们和摩西是一样的。

“我们都如羊走迷，各人偏行己路，耶和华使我们众人的罪孽都归在他身上。”(赛53：6)

第二，你的人生要否认自己，倚靠神的力量而行。

摩西出生后，仅有三个月是生长在自家里。后来他成为埃及法老女儿的儿子，在宫殿里生活

了四十年。但是，他一直都是由他的亲生母亲约基别乳养长大。因此，他是心存对神的信仰与拯

救本族的使命意识而长大的。摩西在法老王宫里学习了当时最先进的学问和技能，成了一个才华

横溢的人。“摩西学了埃及人一切的学问，说话行事都有才能。”(徒7：22)摩西满有自信地认

为，神拯救自己民族的时候，一定会借助自己的手来施行拯救。徒7：25里记着说：“他以为弟兄

必明白神是藉他的手搭救他们，他们却不明白。”然而，摩西虽然胸怀很大的理想和计划，却未

能抑制一时的冲动而杀了人(出2：15)。他逃到旷野，四十年间未能为神的国作任何事，只能在旷

野里放羊。时间过去四十年之后，他便忘记了40年里所学的一切当时最高的学问。他不再有异

象、不再有勇气、不再自信自己能做些什么了。当他预备好的一切都变为无用的时候，神找到

他，并将拯救民族的大使命托付给了他。摩西原来的选择和决心是好的。他看为基督受的凌辱比

埃及的财物更宝贵，而选择了苦难之路(来11：26)。但是，一个人为神有再好的计划与决心，单

靠人的力量也是无法成就的。只要我们还穿着自我为中心的鞋、自以为义的鞋、竞争意识的鞋，

再忙碌奔波也不会有平安和丰盛的生命，也不会结出事工的果子。脱去这样的鞋，就是开始新的

人生，就是开始与主同行生活的入口。使徒保罗曾经所穿的是高傲的鞋子。因为他是法利赛人中

法利赛人，并在迦玛列门下受教，又有罗马的户籍。他在去往大马色的路上遇见了复活的主之

后，便脱掉了自己的鞋，从此便将世上的一切知识都看作了粪土。

“不但如此，我也将万事当作有损的，因我以认识我主基督耶稣为至宝。我为他已经丢弃万

事，看作粪土，为要得着基督，并且得以在他里面，不是有自己因律法而得的( )，乃是有信基

督的义，就是因信神而来的义。”(腓3：8-9)

不仅如此，他为道迫切，为传播福音甚至殉道他也感谢。正因为他认识到自己是罪人中的罪

魁，因此殉道在他身上就算不得殉道了。我们也要脱掉自己的鞋。我的表现、我的义、自认为有

价值的一切、财物、学历、家庭背景、教会背景、人际关系、经验、知识等，这样的鞋都要脱

掉。

书5：13-15里记着说：“约书亚靠近耶利哥的时候，举目观看，不料，有一个人手里有拔出

来的刀，对面站立。约书亚到他那里，问他说：‘你是帮助我们呢？是帮助我们敌人呢？’他回

答说：‘不是的，我来是要作耶和华军队的元帅。’约书亚就俯伏在地下拜，说：‘我主有什么

话吩咐仆人？’耶和华军队的元帅对约书亚说：‘把你脚上的( )脱下来，因为你所站的地方是

圣的。’约书亚就照着行了。”

第三，唯有光着脚，才能进入迦南地

脱鞋也意味着放弃自己一切应有的权利。经上记着说，波阿斯从路得至近的亲属手中收回赎

产业的权利和义务时，那人(不肯赎产业的那人)脱鞋为凭表示了同意(得4：7-8)。因为，在当时

鞋是象征身份和权利的缘故。与神同行的圣洁生活,第一步就在于完全顺从神对各人的‘呼召’。

“我愿顺从主的任何命令”，心存这样的态度顺服主人，顺从神的话语，乃是作为仆人与主同行

的基本姿态，乃是与主同行之道。

“于是，叫众人和门徒来，对他们说：‘若有人要跟从我，就当( )，背起他的十字架，来



圣洁的道路

47

跟从我。’”(可8：34)

当时的仆人都不穿鞋而光着脚生活。停止用自己的义和努力战胜罪，承认自己是罪魁，降服

在神面前，就能成为神的仆人。我们在主面前承认自己是罪人中的罪魁时，神就会成为我们的元

帅、山寨。我们在神面前承认自己是罪魁时便会成为，

“我们若活着，是为主而活；若死了，是为主而死。所以我们或活或死，总是主的人。”(罗

14：8)。

我们在神面前脱鞋了吗？直到现在，谁是我们生活的主人呢？我们是否随意使用了主托付给

我们的一切(身体、时间、财物、知识、恩赐等)呢？书3：15-16里记着说：“他们到了约旦河，

( )一入水(原来约旦河水在收割的日子涨过两岸)，那从上往下流的水，便在极远之地、撒拉但

旁的亚当城那里停住，立起成垒；那往亚拉巴的海，就是盐海，下流的水全然断绝。于是百姓在

耶利哥的对面过去了。”

圣经告诉我们约旦河乃是脱鞋用脚掌踏入的地方。约旦河是直接进入迦南地的入口，需要脱

掉因邪恶顽梗之心而随意生活的世俗的鞋，而用脚掌踏入的地方。迦南地是脱去旧人重生为新

人，并作为神的仆人进入的世界。

“凡劳苦担重担的人，可以到我这里来，我就使你们得( )。我心里柔和谦卑，你们当负我

的轭，学我的样式，这样，你们心里就必得享安息。因为我的轭是容易的,我的担子是轻省的。”

(太11：28-30)

得到圣洁恩典(被圣灵充满)的道路
圣洁的恩典决不是廉价的恩典。若要得到圣洁的恩典，就必须要做好完全而彻底的准备。阿

切尔鲁本托里 (Reuben Archer Torrey)博士，曾经说过非常有助于理解神所预备的圣洁恩典的

话。他说：“凡是认为没有圣洁的恩典也可以得过且过的人，没有一人能得着这祝福”。我们从

这句话中能够得到一个教训，那就是信实的活神断不会将这恩典强加给那些不饥渴慕义、不切慕

恩典的人。容易得到的恩典，也会容易失去。

因此，为要得到圣洁的恩典，首先应有什么样的心理准备呢？

现在各位的灵程已经到了迦南地的入口 - 约旦河边。能够顺从神走到这里，不能不说是莫大

的祝福了。然而，从现在起却是更加重要的时刻，必须要更加恳切地祷告。若是出于切慕恩典的

心而能够禁食祷告来求恩典的话就更好了。

第一、要认识关乎圣洁福音的真理
很多基督徒甚至于还不知道圣洁恩典的存在。话语上的无知，会妨碍被圣灵充满。初期教会

的信徒们在祷告和话语上活出了丰盛的生活，尽情得享了圣灵充满。因此，他们每次聚会都恒心

遵守使徒的教训，并在话语上操练自己，得以刚强(徒2：42，43)。只要相信十字架的恩典(来1

0：10)，就会成为圣洁，所以才是‘圣洁的福音’。因着信而顺从圣洁的福音，心灵就会得蒙洁

净，就会爱人如己了。

“你们既因顺从真理，洁净了自己的( )，以致爱弟兄没有虚假，就当从心里彼此切实相

爱。”(彼前1：22)

因此，对于不信的人们而言好消息就是‘重生的福音’，而对于重生之后因心怀二意而痛苦

的基督徒而言好消息就是‘圣洁的福音’。今天，圣灵仍旧在藉着话语作工。圣灵的事工既是独

立的，同时又是在话语中与话语一同作工。使徒行传18：5里记着说“保罗为道迫切”。这里的

‘迫切’具有“被话语充满，完全被话语抓住，心被话语夺去”的意思。可见，话语充满的状态

与被圣灵充满的状态，也有相同使用的时候。不少信徒认为，被圣灵充满就应当是在完全的献身

和火热的祈祷中出现某种狂热的现象，或者神会差他们到一个自己不愿去的蛮族地区宣教。所以，

他们怕被圣灵充满。但是经上岂不是说：

“我们晓得万事都互相( )，叫爱 神的人得益处，就是按他旨意被召的人。”(罗8：28)

我们不可忘记，圣灵充满是神的所赐和爱，是为了成全神善良而纯全的旨意而赐下的。主吩咐

使徒们被圣灵充满之前不要离开耶路撒冷。见证基督的先决条件是被圣灵充满。但是，现今却有

不少基督徒不信圣灵充满的应许。所以，即使告诉他圣洁的恩典，他们也会拒绝 。这真是令人心

痛的事。这无异于当时的人们因误解来到世界的救世主基督，而弃绝他、亵渎他，最后将他钉在



门徒训练

48

十字架上。魔鬼撒但仍在千方百计地阻挠我们明白神所预备的圣洁的恩典。魔鬼撒但先是拦阻人

明白，然后是迷惑人(林后4：4)，进而是使人产生误会出于反感来拒绝圣洁的恩典。若要除掉撒

但的作为和影响，首先就要弄清狡猾的撒但为了让人远离圣洁的恩典，而在人的大脑里所注入的

错误思想。假如我们也有这种错误的思想，必须果断地清除，而要堂堂正正、坦然无惧地来到预

备并赐下圣洁恩典的神的施恩宝座前。为此，我们首先要知道预备并赐下圣洁恩典的三一真神的

爱与应许。人岂不是先发现埋在地里的宝贝之后，才会宁愿变卖一切家产去买那块地吗。

“天国好像( )藏在地里，人遇见了就把它藏起来，欢欢喜喜地去变卖一切所有的，买这

块地。”(太13： 44)

神为了能够与人交通，才照着自己的形像造了人，造了圣洁的人格。神和人能够交通，是因

为人有与相同的形像。然而，亚当的罪却断绝了这美好的交通。

“因为你不是喜悦恶事的 神，( )不能与你同居。”(诗5：4)

后来，神的时候满足，神出于无限慈悲的爱而差他的独生子耶稣基督来到了这个世界，使一

切信耶稣的人都能够罪得赦免，成为圣洁，恢复神的形象，能够与神交通、同行了。圣洁的恩典

是与神同行的必要条件和祝福的基础。

“在地上万族中，我只认识你们；因此，我必追讨你们的一切罪孽。二人( )，岂能同

行呢？”(摩3：2-3)

下面我们一同查看一下，神是如何与圣洁的恩典关联在一起作工的:

1)圣父神命令要圣洁(彼前1：15-16)。

耶稣赦免了奸淫的女人，并吩咐她以后不要再犯罪。这也是对我们的命令。

“我也不定你的罪，去吧！从此不要再犯( )了。”(约8：11)

圣洁是神的命令。神是圣洁的，神也命令我们要圣洁。

“我是把你们从埃及地领出来的耶和华，要作你们的 神，所以( )要圣洁，因为我是圣洁

的。”(利11：45)

<提问>读过弗1：16-19和约壹5：20之后，说一说属灵的知识和智慧来自哪里？与得
救有什么关系？

“就为你们不住地感谢 神，祷告的时候，常提到你们，求我们主耶稣基督的 神，荣耀的父，

将那赐人(智慧和启示的灵)赏给你们，使你们真知道他。并且照明你们心中的眼睛，使你们知道

他的恩召有何等指望；他在圣徒中得的基业有何等丰盛的荣耀；并知道他向我们这信的人所显的

能力是何等浩大。”(弗1：16-19)

“我们也知道 神的儿子已经来到，且( )，使我们认识那位真实的，我们也在那

位真实的里面，就是在他儿子耶稣基督里面。这是真神，也是永生。”(约壹5：20)

2)圣子耶稣借着受死开启了圣洁的道路 (来13：12)

耶稣降世是为了救赎自己的百姓完全脱离罪恶，成为圣洁。撒但如今仍在怂恿人们去犯罪。

但耶稣比魔鬼更强，他来到这个世界就是为了将罪连根拔除。

“所以耶稣要用自己的血叫百姓( )，也就在城门外受苦。”(来13：12)

使徒约翰在约翰一书1：9里，不仅言及到了罪行(sins)，同时还言及到了所有人出生时遗传

下来的罪性(sin)之‘不义’。

“我们若认自己的罪， 神是信实的，是公义的，必要赦免我们的罪，洗净我们一切的(

)。”(约壹1：9)

保罗在罗6：10-11里说到：“他死是向罪死了，只有一次；他活是向 神活着。这样，你们

向罪也当看自己是死的；向 神在基督耶稣里，却( )自己是活的。”

耶稣代赎的死，乃是我们能够在内心的争战中，在与世界和魔鬼的属灵争战中，获胜的恩典

根源。另外，耶稣也是为了使我们成为圣洁，无有瑕疵而受死的。

“就如 神从创立世界以前，在基督里拣选了我们，使我们在他面前成为( )，无有瑕



圣洁的道路

49

疵。”(弗1：4)

<提问>你是否相信耶稣不仅是赦免同时也洗净了你的罪呢？

3)圣灵使我们成为圣洁(徒15：8-9)

旧约里预言到，我们“受圣灵”、“成为圣洁”，都在神的救赎计划中。

“我也要赐给你们一个新心，将新灵放在你们里面。又从你们的肉体中除掉( )，赐给你

们肉心。我必将我的灵放在你们里面，使你们顺从我的律例，谨守遵行我的典章。”(结36：26-2

7 )

圣灵乃是赐我们信心，并藉着我们的信来洁净我们心灵的主。所以，任何信徒只要被圣灵充

满，就能得到心灵的洁净。使徒保罗被圣灵充满之后说到：

“知道人心的 神也为他们作了见证，赐圣灵给他们，正如给我们一样；又藉着信，洁净了他

们的( )，并不分他们、我们。”(徒15：8-9)

圣灵见证耶稣基督，帮助我们正确认识耶稣，使我们成圣。

“我们众人既然敞着脸得以看见主的荣光，好像从镜子里返照，就变成主的( )，荣上加

荣，如同从主的灵变成的。”(林后3：18)

圣灵使我们成为圣洁时，叫我们因信真道而能以得救。

“主所爱的弟兄们哪，我们本该常为你们感谢 神，因为他从起初拣选了你们，叫你们因信真

道，又被圣灵感动，成为( )，能以得救。”(帖后2：13)

基督徒能够从肉体和肉体的邪情私欲中得着释放而过上得胜的生活，乃是出于圣灵作工的结

果。保罗在罗马书7章里说到自己因心中有两个律在争战而痛苦不堪。但在罗马书8章里保罗又见

证到圣灵使他脱离了“污秽的心所带来的两个律争战的痛苦”，而成为得胜者。

“因为赐生命圣灵的律在基督耶稣里释放了我，使我脱离罪和死的律了。律法既因肉体软

弱，有所不能行的，神就差遣自己的儿子成为罪身的形状，作了赎罪祭，在肉体中定了罪案，使

律法的义成就在我们这不随从肉体，只随从( )的人身上。”(罗8：2-4)

<提问>信徒被圣灵充满时，心中会发生什么事呢？(参考：徒15：8-9)

<提问>神在创立世界之前，在基督里拣选我们的目的是什么？

*称义与圣洁的差异

内 容 称义(Justification) 圣洁(Sanctification)



门徒训练

50

根 源 耶稣基督的代赎(加1：4) 耶稣基督的受死(来13：12)

性 质 罪得赦免的恩典(约壹2：12)
从始于亚当的原罪性(灵魂, 心)中得

蒙洁净的恩典(彼前1：22)

领受方法 信(罗1：17) 信(徒15：8-9)

时 间
一次永远有效(来10：14)

(Once for all time)

瞬间得到并通过生活持续下去

(林前15：31)

(Continuous throughout life)

保持恩典
完全属于神的事(腓1：6)

(Entirely God’s work)

需要我们合作(彼后3：14)

(We cooperate)

状 态
法定身份(林前1：30)

(Legal standing)

内在状态(来9：14)

(Internal condition)

洗 礼 经历水的洗礼(徒19：5) 经历圣灵与火之洗礼(路3：16)

效 力
从惧怕审判与罪的刑罚中得救

(约5：24)

从心中两个律的争战与罪的权势中得

享自由(罗8：2)

生 命 得到新生命(约壹5：12) 得享丰盛的生命(约10：10)

影响力
从个人心中涌出永不枯竭的活水

(约4：10)

像江河一样流出能够滋润周围人的活

水(约7：38)

关 系 圣洁的开端(腓2：12) 完成称义(弗1：4)

分 量
所有圣徒都是同样的(多3：7)

(The same in all christians)

这人会大过那人(来5：14)

(Grater in some than in others)

圣 灵 圣灵开始内住(加3：5) 开始圣灵内在的充满(弗5：18)

天 国
已经得到永生，得到无论何时都能进

入天国的资格 (约6：47)

得享心灵的天国与永生，得以丰丰富

富地进入天国(彼后1：11)

<应用>是否理解了称义与圣洁的差异了呢？若是还没有理解，就重新回到第一课开始学习。

第二，要切慕圣洁的恩典，要祷告恳求，要悔改 。
祷告是得着圣洁恩典的重要的方法和途径。圣洁是神拯救我们的事工。神若不赐给我们圣洁

的信心，我们自己是断不能成为圣洁的。圣洁不是靠人的功劳和方法得到的，而是靠着神恩赐的

信心得到的。但是，也需要人的配合，就是要“饥渴慕义”。对神的义漠不关心，不切慕、不恳

求的人，神是不会赐下的。耶稣为我们的罪在十字架上受死复活后一时显给五百人看。但是跟主

到底、抓住主的应许、恳切祷告、被圣灵充满的人，只有马可楼的一百二十人。恒切地祷告能使

人提前经历圣洁的恩典。

“ 神能照着运行在我们心里的大能，( )地成就一切，超过我们所求所想的。”(弗3：

20)

在神那里没有难成的事(创18：14)。耶稣也为我们的圣洁祷告说：“求你用真理使他们成

圣。”(约17：17)圣经告诉我们，圣灵充满不是守株待兔式的坐享其成，而是要借着恳切祷告、

赞美、传道、听道、顺从来得到的。主不会代替我们切慕恩典。

新约当中被圣灵充满的例子：切慕恩典，认罪悔改时(徒2：38，9：10-18)；恳求时(路11：9

-13)；禁食祷告时(太4：1-11，徒13：1-3)；按手祷告时(徒9：17，6：1-7)；彻夜祷告时(徒1

2：5，16：25-26)；为事工祷告时(徒4：23-31)；同心祷告时(徒1：14，2：1-14)；祷告后赞美

时(徒16：25-26)；听道之后传道时(约3：34，16：13-14，徒2：37-47，10：44-48，路1：57-7

9)；蒙差遣作工，汇报时(约20：21-23，徒13：4，太10：1，路10：17-24)；忠心顺服时(太10：

1，约14：25-26，徒5：17，32，21：4)等等。因此，我们也要像大卫一样寻求神切慕主的恩典。



圣洁的道路

51

基于下列经文，省察一下自己的心灵：
①你现在虚心(心灵贫穷)吗？

“( )的人有福了，因为天国是他们的。”(太5：3)

②你饥渴慕义吗？

“饥渴慕( )的人有福了，因为他们必得饱足。”(太5：6)

③你渴慕神的程度有多强烈呢？

“ 神啊，我的心切慕你，如鹿切慕溪水。我的心( ) 神，就是永生 神；我几时得朝见 神

呢？”(诗42：1-2)

④你终日渴慕神吗？

“主啊，求你怜悯我，因我( )求告你。”(诗86：3)

⑤你是否像仆人的眼睛望主人的手，像使女的眼睛望主母的手那样，仰望神呢？

“看哪，仆人的眼睛怎样望主人的手，使女的眼睛怎样望主母的手，我们的眼睛也照样望耶

和华我们的 神，( )他怜悯我们。”(诗123：2)

⑥你等候主是否胜于守夜的等候天亮呢？

“我的心( )主，胜于守夜的等候天亮，胜于守夜的等候天亮。”(诗130：6)

⑦你心中是否切慕并在寻求恩典呢？

“夜间，我心中（ ）你，我里面的灵切切寻求你，因为你在世上行审判的时候，地上的

居民就学习公义。”(赛26：9)

如鹿渴慕溪水
鹿和其他动物相比，最不善于忍受饥渴。于是，鹿若渴了便会到处寻水。鹿若是找不到水，

就会因着口渴难忍而撞向石头毙命。我们要像鹿渴慕溪水一样渴慕恩典。我们当要向神恳切祈求

说：“主啊！我若不被圣灵充满，若不圣洁，就没有理由生活在世上。我若得不到这恩惠，就不

想活在这世上”。

“ 神啊，我的心( )你，如鹿切慕溪水。”(诗42：1)

我们当要像雅各整夜与神摔跤求神赐福那样彻夜向神恳求祷告。

“那人说：‘天黎明了,容我去吧！’雅各说：‘你不给我祝福,我就不容你去。’”(创32：

26)

被圣灵充满，在于抓住神的应许而祷告。1738年5月24日9点45分，正在读罗马书注释序论的

约翰卫斯理(John Wesley)正在祷告和禁食的时候被圣灵充满，随之便在美国和英国兴起了圣洁运

动，带来了极大的属灵的复兴。1800年查尔斯彼尼(Charles G. Finny)和托雷依(Reuben Archer

Torrey)在英国和美国兴起了“圣洁运动”，掀起了属灵复兴。查尔斯彼尼和托雷依也是因被圣灵

充满才兴起了这样世界性的“复兴运动”。初期教会聚在马可楼的一百二十名门徒，也是在祷告

中被圣灵充满的。我们抓住神的应许祷告时，就能被圣灵充满。我们从圣经记录与基督教教会史

中，便可以看到认罪悔改的地方和心灵都得到了圣灵充满。

要悔改
我们要将在主面前犯的罪和污秽的心，毫无保留地陈明在神面前。悔改的过程，需要人的努

力。不经过祷告、哀恸和努力，罪是不可能自动悔改的。

<提问>路18：9-14的话语，与我们有什么关系呢？
耶稣向那些仗着自己是义人，藐视别人的，设一个比喻，说：“有两个人上殿里去祷告：一

个是法利赛人，一个是税吏。法利赛人站着，自言自语地祷告说：‘神啊，我感谢你，我不像别

人勒索、不义、奸淫，也不像这个税吏。我一个礼拜禁食两次,凡我所得的,都捐上十分之一。’

那税吏远远地站着,连举目望天也不敢,只捶着胸说：‘ 神啊，开恩可怜我这个罪人！’我告诉你

们：这人回家去比那人倒算为义了。因为,凡自高的,必降为卑；自卑的，必升为高。”(路18：9-

14)



门徒训练

52

*用天平称一下自己的心

钱、家人、学位、名誉、

耶稣 快乐、健康、自己、趣味。

△

天平若是比起左边(耶稣)有一点向右倾斜，就是心怀二意，就是当要悔改的拜偶像的罪。

“所以要治死你们在地上的肢体，就如淫乱、污秽、邪情、恶欲和贪婪，贪婪就与拜偶像一

样。”(西3：5)

从不信(心怀二意)恢复到信(一心)
进入应许之地前约书亚命令百姓说：

“你们要自洁，因为明天耶和华必在你们中间行奇事。”(书3：5)

这里所说的“自洁”，就是关乎心的问题。旧以色列之所以不顺从受惩戒，就是因为随从恶

顽梗之心而不圣洁的缘故。

“这恶民不肯听我的话，按自己顽梗的心而行，随从别神，侍奉敬拜，他们也必像这腰带变

为无用”(耶13：10)

“他们却说：‘这是枉然！我们要照自己的计谋去行，各人随自己顽梗的恶心作事。’”

(耶18：12)

旧心只能生出污秽。耶稣指着人腐败的旧心说到：“因为从里面，就是从人心里发出恶念、

苟合、偷盗、凶杀、奸淫、贪婪、邪恶、诡诈、淫荡、嫉妒、谤讟、骄傲、狂妄。 这一切的恶都

是从里面出来，且能污秽人。”(可7：21-23)

神为旧以色列百姓赐下了新约，但在基督里得享这新约的却是今天的新约圣徒，就是新以色

列百姓。

“耶和华说：‘那些日子以后，我与以色列家所立的约乃是这样：我要将我的律法放在他们

里面，写在他们心上。我要作他们的 神，他们要作我的子民。”(耶31：33)

“我要使他们彼此同心同道，好叫他们永远敬畏我，使他们和他们后世的子孙得福乐。”

(耶32：39)

雅各书解释了这“圣洁”是什么意思。“……心怀二意的人哪，要清洁你们的心”(雅4：

8)。这句话显明，圣洁乃是不分心的‘一心’。意即，向神要存一心一意地完全的心。全心努力

进入神国的人，才能承受应许为产业。

<提问>我们若是不悔改，会变得怎样呢？
“若有人不回头，他的刀必磨快，弓必上弦，预备妥当了。”(诗7：12)

神应许要为悔改之人赐下的祝福都有哪些呢？

①神不再记念我们的罪

“我要宽恕他们的不义，不再记念他们的罪愆。”(来8：12)

②必定存活

“再者，我对恶人说：‘你必定死亡！’他若转离他的罪，行正直与合理的事，还人的当头

和所抢夺的，遵行生命的律例，不作罪孽，他必定存活，不至死亡。”(结33：14-15)

③医治

“来吧，我们归向耶和华！他撕裂我们，也必医治；他打伤我们，也必缠裹。”(何6：1)

④怒气转消

“我必医治他们背道的病，甘心爱他们，因为我的( )向他们转消。”(何14：4)



圣洁的道路

53

⑤安舒的日子来到

“所以你们当悔改归正，使你们的罪得以涂抹。这样,那( )的日子就必从主面前来到。”

(徒3：19)

⑥不惜赐下一切好处

“因为耶和华 神是日头，是盾牌，要赐下恩惠和荣耀。他未尝留下一样( )不给那些行动

正直的人。”(诗84：11)

<提问>以赛亚仰望神的圣洁时，发现了自身的什么呢？(参考：赛6：1-7)
*我是嘴唇不洁的人，又住在嘴唇不洁的民中。

<提问>大卫发现内在罪性的存在时，诗篇51篇记载他是怎么做的？诗篇51篇是大卫什
么时候所写的祷文呢？

第三，要完全献身
承认自己在基督之外时,就是‘如蛆如虫的人生’、‘枯干的骸骨’这样的‘罪魁’,才能完

全的献身。以色列百姓渡过预表圣洁恩典的约旦河时,乃是眼看着能够将人淹死的汹涌河水,将脚

踏进去的。这乃是将一切都交托给神的献身。希伯来语圣洁(qadosh)的意思就是分别(set apart)

。所以，为神而分别出来的人或物都是圣洁的。我们若要成为圣洁的人，就必须完全从罪和世界

当中分别出来。神只会悦纳不是出于勉强，甘心为神作仆人的人。

“倘或奴仆明说：‘我爱我的主人和我的妻子儿女，不愿意自由出去。’他的主人就要带他

到审判官那里，又要带他到门前，靠着门框，用锥子穿他的耳朵，他就永远服侍主人。”(出21：

5-6)

所以，神不喜悦出于勉强或不得以的献身。神希望我们的献身能够基于坚定的信心。为此，

我们必须要清楚自己向神完全献身的动机。

我们为什么要将一切完全献给神呢？

第一个理由：“我的一切都是主的”。

耶稣是创造和治理万物的主。因此承认一切都是属于主的，并不是谦卑而是理所当然的事。

向神献上一切乃是得到的，而没能向神献上的便是失去的。“完全献上”，所说的是承认自己的

一切都是主的，并做好准备只要主需要便会甘心献上。例如，圣灵感动人为教会、宣教事工，或

为救济而奉献时，乃是出于顺从献上的，而不是说要将人所有的一切都无条件献上的意思。

“耶稣就打发两个门徒，对他们说：‘你们往对面村子里去，必看见一匹驴拴在那里，还有

驴驹同在一处。你们解开，牵到我这里来。若有人对你们说什么，你们就说：‘主要用它。’那

人必立时让你们牵来。’”(太21：2-3)

意即，主人要用时就当“阿们”而献上。但是，若有人将主托付的当作是自己的任意使用，

在神面前就等于是偷窃的。

“说：‘我( )出于母胎，也必赤身归回。赏赐的是耶和华，收取的也是耶和华；耶和华

的名是应当称颂的。’”(伯1：21)

第二个理由：“耶稣基督为我们献出了一切 ”。

耶稣在我们还作罪人的时候，在我们还是如蛆如虫、如同枯干的骸骨时，就用自己的血买赎

了我们。所以，我们就归他所有了。债权人对债务人采取相应的措施，是因为对方欠债的缘故。

负债是债权人要求偿还的根据。我们的神是完全而公义的,神所作的一切事都是合法而有依据的。

因为神已经付了罪债买赎了我们，所以神有权要求我们向他献身。因此，我们或死或活都是主的

人，总要为主而活。

“也不要将你们的肢体献给罪作不义的器具；倒要像从死里复活的人，将自己献给神，并将

肢体作义的器具献给 神。”(罗6：13)

第三个理由：“神的爱”。



门徒训练

54

每当圣灵将神的爱浇灌在我们心里时(罗5：5)，我们就会自然而然地成为爱的奴仆，甘愿将

自己献给神。林后5：14-15与罗12：1里明确指出了出于被神的爱感动而有的献身。林后5：14-15

里记着说：

“原来基督的( )激励( )我们。因我们想，一人既替众人死，众人就都死

了；并且他替众人死，是叫那些活着的人不再为自己活，乃为替他们死而复活的主活。”(林后

5：14-15)

这里说的是，基督至死不渝的爱就像洪水一样汹涌而来，使我们甘愿向神献身，不得不为他

而活。罗12：1里记着说：“所以弟兄们，我以 神的慈悲劝你们，将身体献上，当作活祭，是圣

洁的，是 神所喜悦的，你们如此侍奉，乃是理所当然的。”

这里言及的慈悲，乃是指神的爱。圣灵能够使我们心中有爱的对象，并使我们甘心将自己献

为活祭。

那么，我们向神完全献上，具体是什么意思呢？

1)神的爱高过所有人的爱，所以要放在一切之首。

亚伯拉罕为顺从神的旨意献上了独生子以撒。亚伯拉罕在这次试验中，凭着出于信心的勇气

果断地拒绝了人的爱。他因此通过了试验，成为了信心的始祖、祝福的主人，我们的榜样。永活

的神，现在也会试验凡是切慕圣洁恩典(圣灵充满)的人。神会像试验亚伯拉罕一样，试验有没有

信心为神的事和命令而拒绝人的爱。如果不能，神就不能完全主宰我们。圣灵充满的生活乃是完

全由神主宰和管理的生活。所以，完全的献身不在言语上，而在于我们内心对神的深爱，超过爱

世上所有的人。

“人到我这里来，若不爱我胜过爱自己的父母、妻子、儿女、弟兄、姐妹和自己的( )，

就不能作我的门徒。”(路14：26)

<应用>“我爱主胜过爱任何人！”，对此你能够说‘阿们’吗？ 若是能，就进入下一个阶段。

2)不将神托付给自己的一切当作是自己的。

我们称接待耶稣而成为神儿女的人为“神的管家”。所谓“管家”，就是管理主人的一切所

有，主人的分毫也不能当作是自己的。我们对于主所赐的时间、财物、地位、恩赐、身体、财

源，都不能占为己有，随意使用。只有为了讨神喜悦，尽心尽力地完全履行了管家的责任，才能

说是向神完全献上了。因此，从现在开始我们要果断地决志，再也不将神托付给自己的一切当作

自己的私有物。这才是完全的献身。

“那许多信的人都是( )一意的，没有一人说他的东西有一样是自己的,都是大家公用。”

(徒4：32)

若是主愿意，你现在能像初期教会的信徒那样拿出自己的一切所有吗？

<应用>“我现在宣布，我的一切所有完全都是属于神的！”对此，你能说‘阿们’吗？若是能，

就进入下一个阶段。

1) 神的任何命令，都要顺从。

献身的第三个要素，就是无条件地顺从神的命令。得到并经历圣洁恩典的称之为“成圣”。

‘聖'字是由汉字‘耳’、‘口’，‘王’组成的。聆听王话的人是圣洁的人。圣经中‘***要听

或***要侧耳而听’，都是‘顺从’的意思，也是成为圣洁的钥匙。承认自己是得救的罪魁，便是

表明无论神吩咐什么都会顺从的态度。我们蒙召成为耶稣的门徒，就要跟从他走过的路。耶稣是

我们人生真正的道路和方向。我们唯有仰望耶稣前行时，才会走在正路上。

“耶稣说：‘我的( )就是遵行差我来者的旨意，作成他的工’”(约4：34)

“说：‘父啊，你若愿意，就把这杯撤去；然而，不要成就我的意思，只要成就你的(意

思)。’”(路22：42)

这两处经文告诉我们，耶稣为遵行父神的旨意而有的完全献身。

<应用>“我要顺从神的任何命令！”对此能说‘阿们’吗？ 若是能，就进入下一个阶段。



圣洁的道路

55

4)要悔改污秽的心，要凭信心将污秽的心钉在十字架上。

我们要承认自己里面有着比万物都诡诈的心(耶17：9)、骄傲的心(箴16：18)、昏暗无知的心

(罗1：21)、不悔改的心(罗2：5)、累住(或迟钝)的心(路21：34)、受伤的心(赛61：1)等，并要

恳求主来洁净。这些罪根只要继续在我们里面，我们就不可能完全献身。奉献的人向神奉献钱财

时若有舍不得的心，就算不上是完全的献身，神也不会悦纳。同样，我们向神献上时，不能继续

抱着不纯的动机或想法，而必须要将这些都钉在十字架上，才能做到圣洁的完全献身。旧约时代

里唯有献上完全无瑕疵的祭物时，神才会从天上降下火焚烧以示悦纳。神现在也是只会将圣洁的

恩典，赐给那些完全而没有任何杂念的献身者(来10：22)。

<应用>“我向神的献身，是没有任何污秽杂质的完全献身”。对此，能说‘阿们’吗？ 若是能，

就进入下一个阶段。

第四，照着信心成就
希尔斯(A.M.Hills)对于圣灵充满，对于为得着圣洁恩典的信心的活用，提示了如下四种：

1)告白今天(现在)自己一定要被圣灵充满。

2)告白自己切慕被圣灵充满。

3)告白自己能够被圣灵充满。

4)告白自己必会被圣灵充满。

我们这样的信心告白，必会为我们带来凭信心得着的瞬间性的成圣(Sanctivication)。三位

一体神为我们预备了完美无缺的圣洁恩典。正如房间里安装好了一切照明设施，只要按下开关灯

就会亮一样。耶稣说，照你们的信心给你成全。“耶稣就摸他们的眼睛，说：‘照着你们的(信)

给你们成全了吧。’”两个瞎子相信神会为他们行出神迹，神就照着他们的信心成全了。

圣洁的信心来自瞬间性的领悟。

<应用>大声诵读来13：12，凭信心将“百姓”换成自己的名字读出来。

“所以耶稣要用自己的血叫( )成圣，也就在城门外受苦。”(来13：12)

一同读一下罗10：17。

<提问>信心是通过什么得着的？
“可见信道是从听道来的，听道是从( )来的。”(罗10：17)

更为确实的信心
为了能够具有使心灵成为圣洁的更为确实的信心，我们有必要对圣洁的神，对三位一体的神

有立体性的认识。进而，我们要丢掉从某种情绪或感觉上得到证明的想法，唯要借着信神的话语

蒙恩并作为确信的根据。

<提问>圣父神是如何预备圣洁恩典的？
“如今那些在基督耶稣里的，就不定罪了。因为赐生命圣灵的律在基督耶稣里释放了我，使

我脱离罪和死的律了。律法既因肉体软弱，有所不能行的， 神就(

)，作了赎罪祭，在肉体中定了罪案，使律法的义成就在我们这不随从肉体，只随从圣灵

的人身上。”(罗8：1-4)

“…使你们知道我耶和华是叫你们成为( )的。”(出31：13)

<提问>圣子耶稣基督为我们的圣洁，所行之事是什么？



门徒训练

56

<应用>大声诵读来13：12之后，再将“百姓”换成自己的名字读出来。

“所以耶稣要用自己的血叫( )成圣，也就在城门外受苦。”(来13：12)

<应用>将来10：10中的‘我们’换成自己的名字读出来。

“我们凭这旨意，靠耶稣基督只一次献上他的身体，就得以成圣。”(来10：10)

<提问>圣灵神在我们怎样的时候，会使我们的内心成为圣洁呢？
“问他们说：‘你们( )受了圣灵没有？’他们回答说：‘没有，也未曾听见有圣灵赐

下来。’”(徒19：2)

我们若是现在信，圣灵现在就会洁净我们的心。

“知道人心的 神也为他们作了见证，赐圣灵给他们，正如给我们一样；又藉着( )，洁净

了他们的心，并不分他们、我们。”(徒15：8-9)

“你们若顺从肉体活着，必要死；若靠着圣灵治死身体的恶行，必要( )。因为凡被 神的

灵引导的，都是 神的儿子。”(罗8：13-14)

“何况基督藉着永远的灵，将自己无瑕无疵献给 神，他的血岂不更能( )你们的心，除去

你们的死行，使你们侍奉那永生 神吗？”(来9：14)

信的人乃是良心借着主的宝血而得蒙洁净的人。

“并我们心中天良的亏欠已经洒去，身体用清水洗净了，就当存着( )和充足的信心来到

神面前。”(来10：22)

现在！就要接受心灵的割礼
亲爱的弟兄姊妹！现在，就请你们接受神所赐的慈爱和恩典，不要推迟到明天。今天相信，

今天就会得救。凭信心有了圣洁的心，就能享受被圣灵充满的恩典。我们从母胎里带来的(诗51：

5)灵魂里面污秽的罪性、旧人、肉体的情欲或私欲，不是用肥皂或碱能洗掉的。

“你虽用碱、多用肥皂洗濯，你罪孽的痕迹仍然在我面前显出。这是主耶和华说的。”(耶

2：22)

正如借着信耶稣罪得赦免一样，圣洁的恩典(圣灵充满)也是凭着信得着的。

“我也要救你脱离百姓和外邦人的手。我差你到他们那里去，要叫他们的眼睛得开，从黑暗

中归向光明，从撒但权下归向 神；又因信我,得蒙赦罪，和一切成圣的人同得基业。”(徒26：17

-18)

诸如方言、医治、预言等圣灵的恩赐，不是我们想得到就能得到，而是圣灵赐下时才能得到

(林前12：30)。但圣洁的恩典，无论是谁都可以凭着信就能得到(圣灵内在的充满)。因为耶稣就

是为了使我们称义和圣洁受死的。耶稣已经预备好了圣洁的恩典，正在邀请我们来领受。另外，

圣经原文中的命令都是被表现为现在进行时的。例如，

“所以你们要自洁( )，因为我是耶和华你们的 神。”(利20：7)

“从那时候，耶稣就传起道来，说：‘天国近了，你们应当( )！’”(太4：17)

“所以你们要( )，像你们的天父完全一样。”(太5：48)

“你要尽心、尽性、尽力( )耶和华你的 神。”(申6：5)

上述经文中的命令，说的都是现在时刻。神现在就要求我们“完全的爱”。因为，神在要求

我们的同时也会赐下能够满足要求的恩典与能力。圣经要求我们“谦卑”时，我们就能得着使我

们谦卑的恩典；圣经要求我们“圣洁”时，我们就能得着使我们圣洁的恩典。所以，神的命令就

是神的应许。神向我们要求“完全的的爱”，就必会将‘完全的爱’浇灌在我们这些不完全的人

里面(罗5：5)，使我们能够行出完全的爱。我们若是不相信这一点就会埋怨，神捉弄我们令我们

去做根本做不到的事。神说的‘现在’，就是我们当要信而顺从的‘现在’。我们每当顺从神的

一个命令，就能经历到相应的恩典，这是何等惊人的应许啊！

“这( )却离你甚近，就在你口中，在你心里，使你可以遵行。”(申30：14)

“耶和华你 神必将你心里和你后裔( )污秽除掉，好叫你尽心、尽性爱耶和华你的 神，

使你可以存活。”(申30：6)

从清洁的心发出的属天的真正的喜乐和平安，乃是世上的任何事物都不能换来的幸福。然而，



圣洁的道路

57

神所赐的信心，有时也需要我们祷告等候。一百二十名门徒为得到五旬节圣灵的洗，便聚在一起

恳切祷告等候了十天。当时，他们并不知道何时能够被圣灵充满。他们只是相信父神的应许而在

等候(徒1：4)。神是照着自己的旨意施恩并作工的。我们要相信和切慕神的应许和能力，并要恳

求到底而不言放弃。神会照着他所定的时间，而不是照着我们所愿的时间赐下圣洁的恩典。虽

然，我们是现在凭着信心恳求，但有时也需要有等候的信心。到了时候，神就会忽然(瞬间突然)

赐下圣灵，使我们成为圣洁(徒2：1-4)。

<提问>彼前4：1里记着说，“基督即在肉身受苦”。那么，我们今天对罪应当怎样
呢？

“基督既在肉身受苦，你们也当将这样的心志作为兵器，因为在肉身受过苦的，就已经与( )

断绝了。”(彼前4：1)

本于信，以致于信
你若是因“信”得着圣洁的恩典，心灵得到洁净，被圣灵充满而开始了丰盛的生命，就等于

是像刚刚举行了婚礼的新婚夫妇。这时，若有人问你婚姻生活怎么样的话就是很愚蠢。因为，凭

信心得到了圣洁的恩典，仅仅是开始而已。重生之后 没有得到圣洁恩典，没有属灵的成长，就像

是庄稼在杂草丛中没有正常生长，又像是生病的婴孩没有正常发育。圣洁的恩典就相当于是医治

孩子的疾病，除掉庄稼地里的杂草这样的恩典。圣洁的恩典乃是使我们开始茁壮成长，活出丰盛

的生命，结出圣灵的果子。

“不是你们拣选了我，是我拣选了你们；并且分派你们去结果子，叫你们的果子常存，使你

们奉我的名，无论向父求什么，他就赐给你们。”(约15：16)

圣灵充满(圣洁的恩典)指的是性质和状态，‘结出果子’指的是分量或程度。圣经明确区分

了“心的圣洁”与“圣灵的果子”。圣洁是圣灵洁净我们内心的罪这般性质上的变化，而圣灵的

果子是维持圣洁所结出的果子。

“亲爱的弟兄啊，我们既有这等应许，就当洁净自己，除去身体、灵魂一切的污秽，敬畏 神，

得以成圣。”(林后7：1)

即便是得着圣洁恩典的人，也会分为幼儿期、少年期、成年期(约壹2：12-15)。

瞬间，接下来继续
腓3：15中言及到，“我们中间凡是完全人(as many as be perfect)。”这是指作为圣洁的

恩典(成圣)已经瞬间成就的状态。然而，3：12里所说的 ，“这不是说我已经得着了，已经完全

了”(Not as though I had already attained， either were already perfect：我已经得着了，

已经完全了)，所指的是果子，说的是成长。维持圣洁乃是要继续时刻顺从神，靠着神得救。

“…他儿子耶稣的血也洗净我们一切的( )。”(约壹1：7)

这里的“洗净”在原文中的时态是正在进行时，说的是“正在洗净”。这是因为我们每一瞬

间都要维持圣洁，这个时刻需要圣洁，下个时刻也要圣洁。“只有持续进行的现在，没有静止不

动的现在”。基督乃是超越时空而持续(或永远)存在而作我们救主的。

圣洁的呼吸法
第一，吸气：通过吸气，将氧气吸入体内。我们要将如同延续生命的氧气一样的耶稣，接进我们

里面。

“于是，耶稣对门徒说：‘若有人要跟从我，就当舍己，背起他的( )来跟从我。’”

(太16：24)

“我是什么义都没有的，是藉着耶稣的义得着赦免的罪人中的罪魁。我要背起自己的十字

架”。

第二，呼气：通过呼气，将体内的二氧化碳排出体外。要丢弃和拒绝如同有害身体的二氧化碳一

样的罪。



门徒训练

58

“这样，你们向罪也当看自己是死的；向 神在基督耶稣里，却( )自己是活的。”(罗6：1

1)

“我向罪是死的，向神是活的”。

<应用>当有人恶意中伤我，侮辱我的人格，撒但趁机激起忌恨之心，使我开始发怒时--

<提问>历代志下25章里言及到，亚玛谢的犹大王行神眼中看为正的事，很多事都亨
通，但最终却蒙受了被生擒之辱。其原因是什么呢？

<提问>结36：26-27里所说的‘新心’是什么心呢？

*新心就是耶稣的心。唯有以耶稣的心为心，才能与神同行。耶稣是与神同行的，所以只要以耶稣

的心为心来跟从他，就是与神同行。

“我们若在他死的形状上与他联合，也要在他复活的形状上与他联合。因为知道我们的旧人

和他同钉十字架，使罪身灭绝，叫我们不再作罪的奴仆。因为已死的人是脱离了罪。我们若是与

基督同死，就信必与他同活。因为知道基督既从死里复活，就不再死，死也不再作他的主了。”

(罗6：5-9)

顺从的圣徒们作为赏赐得到的诸般祝福
通过箴3：1-10可知，作为赏赐而赐下的诸般祝福都是有条件的赏赐。首先，顺从神的话语

时，赏赐便会作为结果相伴。撒但一再要改变优先顺序。神让我们要先求神的国和神的义，那样

就会有赏赐。

第一，(长寿)与(平安)的祝福(1-2节)。

*1-2节, “我儿，不要忘记我的法则，你心要谨守我的诫命。因为他必将长久的日子、生命的年

数与( )加给你。”

<应用>今天也在谨守神的话语吗？

第二，在神和世人眼前蒙(恩宠)有(聪明)的祝福(3-4节)。

*3-4节, “不可使慈爱、诚实离开你，要系在你颈项上，刻在你心版上。 这样，你必在 神和世

人眼前蒙( )，有聪明。”

撒母耳得到了这样的祝福(撒上2：26)。耶稣的智慧和身量，并神和人喜爱他的心，都一齐增

长的(路2：52)。

<应用>每日是否都在有规律地默想呢？

第三，得蒙神(引导)的祝福(6节)。

*6节, “在你一切所行的事上，都要认定他，他必( )你的路。”

<应用>是否娴熟于每日祷告并聆听神的声音呢？

第四，(健康)的祝福(7-8节)。

*7-8节,“不要自以为有智慧,要敬畏耶和华,远离恶事。这便医治你的肚脐，( )你的百骨。”

<应用>今天是否也在维系尽心、尽性、尽力的爱神并爱人如己的圣洁的恩典呢？

第五,(物质)的祝福(9-10节)。

*9-10节, “你要以财物和一切( )的土产尊荣耶和华。这样，你的仓房必充满有余，你的酒榨

有新酒( )。 ”

詹姆斯哈德森泰勒(James Hudson Taylor)曾出于信心说到：“神的事要照着神的方法来完成,



圣洁的道路

59

神的供应断不至于缺乏”(God’s work done in God’s way never lacks God’s supply.)。我

们也要求“耶和华以勒”，要活出得享迦南的生活。

<应用>是否在凭信心甘心乐意地献上了十一奉献、初熟的、感恩奉献、宣教奉献、救济奉献等奉

献呢？

要得享迦南满溢的祝福
当以色列百姓在吉甲行完割礼等候痊愈的时候，神对约书亚说到：我今日将埃及的羞辱从你

们身上滚去了。

“耶和华对约书亚说：‘我今日将埃及的羞辱从你们身上滚去了。’因此，那地方名叫吉

甲，直到今日”(书5：9)

吉甲是原名叫‘除皮山’的地方。但在那里行完割礼之后，那地方便被叫吉甲。‘吉甲’就

是“将埃及的羞辱从你们身上滚去了”的意思。埃及的羞辱，便是以色列在埃及为奴的屈辱的记

忆。但进一步也是指，在旷野漂流了40年仍旧在怀念埃及生活的，就是心中仍在埃及为奴的羞

辱。但自从到了过约旦河领受割礼的那日，换言之就是到了与神之间的关系得以恢复的那日，以

色列百姓们便迎来了等候已久的得享迦南的丰盛这样的机会。现在，终于结束了旷野生活的辛

苦，埃及的羞辱也从他们身上滚去了。现在，终于能够实际得享迦南地流奶与蜜的丰盛了。

得蒙圣洁恩典的我们，就是新造的人。

“若有人在基督里，他就是新造的人，旧事已过，都变成( )的了。”(林后5：17)

属灵的迦南
耶稣被钉十字架之后，逃跑的门徒们心情都十分困惑、不安、痛苦和忧郁。但是到了五旬节

他们在马可楼领受了圣灵之后，他们的心灵就开始流奶与蜜了。我们的心灵也当如此品尝到流奶

与蜜的幸福滋味。当我们弃绝像以色列百姓那样只看神迹或依靠律法的信心时，耶稣才能够走进

我心里。迦南地是得享安息的地方。书1：13记着说：“耶和华你们的 神使你们得享平安，也必

将这地赐给你们。”迦南地是得享平安的地方。心灵得享安息而有平安喜乐的人，便能活出喜乐

满溢的生活。

“困苦人的日子都是愁苦，( )欢畅的，常享丰筵。”(箴15：15)

我们得着圣灵，心中就会充满这个世界无法给予的属天的欢喜快乐。圣灵会为我们赐下涌泉

般的得救的欢喜快乐，会解决我们心灵的饥渴。圣灵会赐给我们真正的安息和满足(徒13：52)。

“耶和华的灵使他们得( )，仿佛牲畜下到山谷。照样，你也引导你的百姓，要建立自己

荣耀的名。”(赛63：14)

进入应许之地，就可以进行生产劳动，也可以用地里的土产帮助别人。在旷野的时候，只能

靠神的神迹生存，并没有双手劳动所得的。因此，在旷野里只有自己吃的，没有什么能与邻舍分

享的东西。我们的心灵流奶与蜜时，才能与贫穷可怜的邻舍分享。

“惟有详细察看那全备、使人( )之律法的，并且时常如此，这人既不是听了就忘，乃是

实在行出来，就在他所行的事上必然得福。若有人自以为虔诚，却不勒住他的舌头，反欺哄自己

的心，这人的虔诚是虚的。在 神我们的父面前，那清洁没有玷污的虔诚，就是看顾在患难中的孤

儿寡妇，并且保守自己不沾染世俗。”(雅1：25-27)

<应用>我们是否能像徒6：5中的司提反和腓利那样，被圣灵充满呢？

神为我们赐下圣灵充满的最终旨意
众多所谓的圣灵运动，因为都集中于以人为中心的恩赐、祝福、自我修养，所以很容易便会

消失。蹦跳、大笑、喧嚷、倒下、喊叫等，这些出于圣灵感动的某些表现，若不能使那些失丧的

灵魂与没有得救之人生发忧伤的心，便都是属肉体的。这些若是确实出自圣灵，就必定会生发积

极靠近正在死亡的世界的迫切心情与拯救灵魂的热情。



门徒训练

60

“我必将那( )，浇灌大卫家和耶路撒冷的居民。他们必仰望我，就是他们所

扎的；必为我悲哀，如丧独生子，又为我愁苦，如丧长子。”(亚12：10)

施恩的灵是引人悔改的灵，还会使人在神的家里得到敬虔和仁义。希伯来语中的“恳求”，

简单地说就是举白旗。无条件的、完全的恳求，不是求神来成全我们的心愿，也不是求神来援助

我们的计划。相反，是完全放弃我们的意志和道路，是意味着愿意降服的呼喊。耶稣说出下面的

话语时，便是将秋收与失丧的灵魂联系在了一起。

“所以你们当求庄稼的( )，打发工人出去收他的庄稼。”(太9：38)

真正的圣灵浇灌，都会聚焦于耶稣这样的祷告。真正通过圣灵兴起的复兴运动，必然会招聚

失丧的灵魂。我们作为信徒，圣灵在我们的生活中所赐的一切恩典与所行的一切事工，都是与收

割灵魂有关的。圣灵让我们知罪、得安慰、指教和引导我们，使我们成圣、让我们看见必要成的

事，都是为了使我们在收割的日子里成为他葡萄园中有能的工人，都是在准备收割的工作。我们

不妨思想一下，作为珥2：28的结果而显明在五旬节的事件，三千人在同一日得救，此后得救的人

数天天增加。另外，这些信的人为了见证耶稣便分散走向了全地寻找那些失丧的灵魂。

“等到( )从上浇灌我们，旷野就变为肥田，肥田看如树林。”(赛32：15)

以赛亚先知在这里所说的意思是，‘一旦圣灵降临就会造出当收割的果子’，就是会取得失

丧灵魂的大丰收。

<提问>怎样被圣灵充满？
1)通过有恩赐的人按手祷告(徒19：6，提后1：16)

“保罗( )在他们头上，圣灵便降在他们身上，他们就说方言，又说预言。”(徒19：6)

2)礼拜时，圣灵降临(徒10：44)

“彼得还说这话的时候，圣灵降在一切( )的人身上。”(徒10：44)

3)恳切祷告时(徒2：1-4)

“这些人同着几个妇人和耶稣的母亲马利亚，并耶稣的弟兄，都同心合意地恒切( )。”

(徒1：14)

“五旬节到了，门徒都聚集在一处。忽然，从天上有响声下来，好像一阵大风吹过，充满了

他们所坐的屋子；又有舌头如火焰显现出来，分开落在他们各人头上。他们就都( )，按

着圣灵所赐的口才说起别国的话来。”(徒2：1-4)

4)悔改并相信时(徒2：38)

“彼得说：‘你们各人要悔改，奉耶稣基督的名受洗，叫你们的罪得赦，就必领受所赐的(

)。’”(徒2：38)

5)听道时(徒10：44)

“彼得还说这话的时候，圣灵降在一切( )的人身上。”(徒10：44)

6)顺从时(徒5：32)

“我们为这事作见证，神赐给( )的圣灵，也为这事作见证。”(徒5：32)

使徒行传2章里记着说，120位门徒都被圣灵充满了。你的属灵历程里是否也有过五旬节呢？

五旬节的恩典与祝福
“他们就都被圣灵充满。”(徒2：4)

我们为了能够正确理解属灵的迦南祝福—圣灵充满，就必须要理解使徒行传2章中的五旬节事

件。我们要观察一下，五旬节事件中耶稣的门徒们被圣灵充满时发生了什么变化，以及这样的变

化为他们带来了怎样的恩典与祝福。这样，我们才能正确理解圣灵充满。那么，在五旬节里门徒

们究竟得到了哪些祝福呢？

2)因着耶稣的内住与临在所衍生的第二个祝福，便是耶稣的灵作为生命和成圣的能力临到他们里

面。

3)使人心里充满对神的爱，也是五旬节的恩典与祝福。



圣洁的道路

61

4)门徒们得到圣灵充满的五旬节祝福，就开始从软弱和惧怕中得享自由，并有了传道的勇气和能

力。

5)五旬节的祝福，使门徒们开始全新地理解神全部的话语。

6)五旬节的祝福，带来了祝福别人的能力。

7)五旬节的恩典与祝福，使基督的教会成为了真正的教会。

“要被圣灵充满”
“不要醉酒，酒能使人放荡，乃要被圣灵充满。”(弗5：18)

被圣灵充满并不是什么充满戏剧性的神秘而奇异的体验，也不是有什么奇异的力量进入身

体。另外，圣灵充满也不是圣灵的洗礼。罗6：3里记着说：“岂不知我们这受洗归入基督耶稣的

人，是( )归入他的死吗？”

另外还有，圣灵充满不是通过苦待自己或禁欲而得到的。即，不是靠我们自身的行为或努力

得到的，而是借着相信神的应许得到的神的礼物。人被圣灵充满，就会完全接受圣灵的支配。正

常圣灵充满的生活，会显明基督的圣洁，会从近处开始将福音传到地极，会像初期教会那样活出

借着对邻舍的爱来见证基督的传道与宣教的生活。圣灵充满的生活，就是基督徒最大的幸福。

1）被圣灵充满乃是意味着领受神命令的经历。

2）圣灵充满，不是得到一次就结束的。

3）被圣灵充满乃是人格发生变化的经历。

<提问>保罗在罗7：23里是怎样描述罪的力量的？
“但我觉得肢体中另有个律和我心中的律交战(把我掳去)，叫我附从那肢体中犯罪的律。”

(罗7：23)

<提问>当我们从罪的律中得到释放时，谁来主张我们的行动呢？
*“使律法的义成就在我们这不随从肉体，只随从圣灵的人身上。”(罗8：4)

<提问>保罗在罗6：13-22中，提到了相反的两种奴仆。我们过去没有得到圣洁的恩典，
没有被圣灵充满之前，就是两大势力的奴仆。我们从罪中得救时，又会成为另外两大
势力的奴仆。请说一说，这些势力对照性的对头。

<提问>诗89：20-29里说到：得到圣灵的恩膏会伴随怎样的恩典呢？



门徒训练

62

世世代代要与亚玛力(肉体)争战
“又说：‘耶和华已经起了誓，必世世代代和亚玛力人争战。’”(出17：16)

让选民以色列最为痛苦的不是别人正是近乎为同族的亚玛力人。同样，我们最难对付的争战

对象就是我们的旧人“肉体”。扫罗王就是在蒙福的位置上因不知争战的对象就是自己的肉体而

错把大卫当作了敌人，结果遭至灭亡的典型例子。我们与肉体的争战，要持续到进入天国为止。

神为了操练我们的灵性，才会允许了这样内在的争战。迦南七族并没有直接攻击以色列百姓，而

是以色列向他们妥协的。以色列犯罪的时候，便有亚述、巴比伦、埃及、摩押、亚扪、以东等周

边的国民入侵苦待了他们。当我们与我们里面通过淫乱、血气、恼怒、撒谎、厌恶、嫉妒、纷争

等来生发的欲求妥协时，痛苦便会从外而入。所以，我们很难察觉到污秽邪恶的灵对我们的攻

击。我们的恋人、儿女、父母、朋友、上司、物质或环境等，并不是我们争战的对象，而是周边

的势力。这些周边势力平时都会保持安静，一旦我们与肉体以及藉着肉体攻击我们的恶灵妥协

时，它们便会侵入。因此，我们要争战的属灵势力乃是我们里面的七族。我们要注意到，大卫征

服了七族时亚扪、摩押、埃及、亚述、以东等周边国家才被降服的事实。许多基督徒争战的次序

往往都是倒置的。我们要铭记，唯有制服了我里面的势力，外面的势力才能被屈服的真理。我们

进入主的国之前，要一直与撒但、与世界、与肉体争战。但这是有得胜保障的争战。主向我们所

行的一切事都是出于爱。我们在属灵层面上来看这样的争战时，便会因着有撒但、世界、肉体这

样的圣洁的仇敌而感恩。因为，有了圣洁的仇敌，我们才能时常仰望、依靠耶稣而得胜，才有机

会将荣耀归给他，才能积攒赏赐在天国。

<应用>“天天背负我们重担的主，就是拯救我们的 神，是应当称颂的。”(诗68：19)

我们不妨默想着这节经文将自己的重担卸给主，并天天称颂背负我们重担的主。迦南丰盛的

祝福就摆设在我们面前。

迦南丰盛的祝福乃是你的选择
“这样看来，我亲爱的弟兄，你们既是常顺服的，不但我在你们那里，就是我如今不在你们

那里，更是顺服的，就当恐惧战兢，作成你们得救的工夫；因为你们立志行事，都是 神在你们心

里运行，为要成就他的美意。”(腓2：12-13)

这段经文启示了属灵成长的两个方面。即‘作成得救的工夫'(work out your own salvation)

与‘在你们心里运行(works in you) '。“作成得救的工夫”是我们的责任，‘在心里运行’是

神的作为。属灵的成长需要我们与圣灵协力来完成。我们若是静止不动，生命不仅不会增长，而

且还会退步。这是神所不喜悦的。

“只是义人必因信得生；他若退后，我心里就不喜欢他。”(来10：38)

圣灵不仅住在我们里面，而且还会与我们一起作工。本文写给的对象是已经得到永生的教

会。所以，本文不是出于为使他们得到已经得到的救恩(work for)而写的。因为，耶稣已经完成

了救恩，所以我们不必再为成就救恩做什么。本文提示的不是得救的方法，而是提示了属灵成长

的道路。

“因为我们是与 神同工的；你们是 神所耕种的田地，所建造的房屋。”(林前3：9)

我们得着生命的救恩，是本乎基督的恩，也是因着信。但是，我们若要维持丰盛的信心，使

灵命成长，活出见证基督的生活，就要与神同工而不能坐着闲等。我们与神同工时，有神负责的

领域也有需要我们负责的领域。我们要知道圣经一再说明的一个重要真理，那就是在我们迈出信

心步伐的瞬间，圣灵就会彰显出荣耀和能力。约书亚面临约旦河那不可逾越的困难时，祭司们出

于顺从和信心而用脚踏入约旦河时，河水就分开露出了干地(书3：13-17)。顺从能引来神的能力

和福分。所以,才会说要借着顺从效法耶稣而努力成长(路13：24，罗14：19，弗4：3，提后2：15，

来4：11，彼后1：5，3：14)。

人非圣洁就是犯罪
加5：24中的“把……同钉在十字架上了”这句话，和其他经文中的表现有所不同。“钉在十



圣洁的道路

63

字架”，在其他经文中一般都是表现为被动语态，但在此处表现的是积极的主动语态。这是在断

然提示我们，要积极主动地告白并应用，我们的旧人已经与耶稣同钉十字架的被动态真理。肉体

的事与圣灵的果子已经分明了。无论是谁，都有选择行肉体的事或圣灵果子的自由。圣洁的幸福

乃是选择。摩西选择了永恒的天国和赏赐，放弃了地上的荣华富贵。巴兰和罗得之妻则放弃了生

命和天国的赏赐而选择了属世的财富。

“我今日呼天唤地向你作见证，我将生死、祸福陈明在你面前，所以你要( )生命，使你

和你的后裔都得存活。”(申30：19)

我们的人生，就是不断选择的延续。圣洁乃是在属灵与属肉体的事之间，不断选择属灵的事

。若不选择圣洁就是犯罪。祭牲不死，就不能成为祭物。同样，我们的旧人若没有死掉即使献身

也不会蒙主悦纳。我们热心祷告、受苦受累，却不蒙神悦纳，那将会何等可怜呢。

“你们举手祷告，我必遮眼不看；就是你们多多地( )，我也不听。你们的手都满了杀人

的血。”(赛1：15)

火不可熄灭
利6：8-13里记着说，燔祭坛的火是神亲自点燃的火。神亲自降火，是表明神的应允。创5：1

7里记着说：“…并烧着的火把从那些肉块中经过。”王上18：38里也记着说：“于是，耶和华降

下火来，烧尽燔祭、木柴、石头、尘土，又烧干沟里的水。”

火意味着神的莅临，有时也会成为交通的凭据。神赐下十诫命的时候就是在密云和火焰中显

现的(出19：16)。火焰与烟气显明神的临在，几乎都是象征性的。这是用超自然的方法来显明神

的威严与权能。利6：8-13中，曾三次反复强调了“火不可熄灭”。起初的火种是神赐的。利9：2

4里记着说：

“有火从耶和华面前出来，在坛上烧尽燔祭和脂油。众民一见，就都欢呼，俯伏在地。”神

命令神所赐的火不能熄灭，要常常在祭坛上烧着。据犹太人的相传，祭坛上的火直到以色列被掳

到巴比伦之前，从未熄灭过。

以赛亚先知说：“…这是那有火在锡安、有炉在耶路撒冷的耶和华说的。”(赛31：9)

另外，燔祭要在早晨和晚上献。晚上献完燔祭之后，整夜不可熄灭祭坛上的火，好在第二天

早上献燔祭。

要天天冒死
信的人每天都要向着罪和世界宣告自己已经死了。信的人每天早上都要为自己举行葬礼，每

一天每一刻都要宣告要顺服君王耶稣基督。信仰的成长不在于信仰的年限、职份、恩赐、事工，

而在于比起最初成为基督徒的时候，离罪恶和世俗远了多少以及向主献身有多少。每天早上献燔

祭，乃是指每天都在生活中体验十字架的道路。

正如林前15：31里所说的，“弟兄们，我在我主基督耶稣里指着你们所夸的口极力地说，我

是天天( )”那样，是每天、每分、每秒都在仰望主，否认自己，背起自己的十字架生活。燔

祭乃是一点不留要完全烧尽的祭。当我们献上不为自己留下一点的活祭时，主便会悦纳(利1章)。

这是单单为神的荣耀,单单夸耶稣十字架的生活。经历瞬间的“圣洁”很重要，但持续保持圣洁更

为重要。生孩子重要,但养育孩子是更为重要。“要持续保持向神完全献上的状态”(Search and

Surrender，Research and surrender again)，持续的献身是维系圣洁恩典的基本条件。不变的

献身，能够实际得享神所应许的山地。迦勒四十岁向神献身时，神应许要将希伯仑赐他为业。他

到八十五的时候，仍旧显明了自己不变的献身，结果终于得到了神所应许的希伯仑山地为业(书1

4：14)。能够显明不变的献身之人，才能得享神的应许。耶稣基督里更丰盛的恩典与天上更大的

冠冕，乃是为那些忍耐到底完全献身的人所预备的。圣洁的恩典乃是每天每一刻作出的选择。我

们要坚定心志并要祷告，让自己的脚踪时刻都要选择圣洁，选择行在圣洁的道路上(但10：12)。

圣洁就是选择，就是选择祝福。

“求你用你的话使我脚步稳当，不许什么( )辖制我。”(诗119：133)



门徒训练

64

【讨论与默想】

1.三位一体神是如何预备圣洁的恩典呢？

2.你是否渴慕得到圣洁的恩典呢？

应用 & 作业

当认识到的

当感恩与

赞美的

需要调整的

当实践与

顺从的

需要祷告的

作

业

背诵经文
●圣灵的果子：加5：22-23

●圣洁的生活：约壹5：21

读 经 加拉太书

祷 告 求主用圣洁的恩典，用圣灵的果子充满我！

读书与其他



圣洁的道路

65

第

五

课

丰盛的圣灵果子

本 文 约15：1-16 背诵经文
●圣灵的果子：加5：22-23

●圣洁的生活：约壹5：21

作业检查

检查标志 完成=○ 部分完成=△ 没做=×

读 经

默想与背诵

实习与其他

复习题
1.说一说什么是圣灵充满？

2.我们怎样得到圣灵充满呢？

学习目的
1.使人知道圣灵的果子和祝福。

2.帮助人得享丰盛的生命。

引人思考的喻道故事

这是初期教会的殉道故事。罗马士兵们逮捕了几位年轻的基督徒。罗马士兵们在严寒的冬天

里，将他们带到冰面上，让他们各自凿了一个能容下一人的冰窟窿。罗马士兵们扒光他们衣服之

后把他们扔到了冰窟窿里，并对他们说：“你们当中只要有人举手说不信耶稣，就可以立即从冰

窟窿里出来，并保证会一生得享荣华富贵”。但是，这几个年轻的基督徒宁死也不放弃对基督的

信仰。他们在冰窟窿里忍受着钢刀刺骨般的疼痛，在那比死还要难受几倍的痛苦中，默默地忍受

着。其中有一个年轻的基督徒实在忍受不住了，就产生了妥协的念头。他们一起所唱的“每天向

着那高处前进”的赞美诗还在耳边回响的时候，他便举起了手喊到，“我想活命，我实在忍受不

住了。”就在这一瞬间，一个看守的罗马士兵眼中出现了天使们拿着冠冕正从天上降下来的场

景。他看见其中的一位天使在将接近地面时突然停止不前，流着眼泪又升上天去了。那位罗马士

兵看到这样的场景之后惊讶不已，急忙跑到举手的年轻人那里把他拉上来，然后赶紧脱下自己的

衣服跳进冰窟窿里并大声喊到，“我愿替这个年轻人信耶稣”。

忍耐到底真的很难，但忍耐之后所得到的荣耀又是何等大呢？

“我想，现在的苦楚若比起将来要显于我们的荣耀，就不足介意了。”(罗8：18)

成圣的确信
人因为成为圣洁，便恢复了起初受造时的道德品性(罗6：17，18)。凭着信心保持圣洁恩典的

圣徒，随着圣灵作工必然会结出丰盛的圣灵果子。这就是圣洁的祝福，也是神所赐下的使人在今

生和来世都能得享的最大祝福。那么，我们要如何来确信已经得到的圣洁恩典呢？

1)内在圣洁的确信
神将圣洁的恩典浇灌在我们心中，洁净了我们一切内在的罪性(徒15：8-9)，使我们被圣灵充

满，并开始统治我们。我们如何才能够晓得这些呢？我们当要铭记，奸诈的撒但一直都在致力于

在圣灵充满之人的心中撒下疑惑的种子，诱惑人从恩典的位置上坠落下来的事实。那么，我们通

过什么来确信神已将圣洁的恩典浇灌给我们了呢？

1)通过信实之神的应许

“我们凭这旨意，靠耶稣基督只一次献上他的身体，就得以( )。”(来10：10)

这是希伯来书作者的告白。我们直到现在，若是真的照着神的旨意，渴慕圣洁的恩惠，作好

了一切必要的准备，完全地献了身，最后又得到了蒙恩时起到决定性作用的信心，那么就要相信



门徒训练

66

公义的神已经将圣洁的恩典浇灌给了我们，并要为此献上感恩。但有一点需要我们注意，狡猾的

撒但经常为了使我们存疑惑而会质问，“你说你得到了圣洁的恩典，那就说出来得到圣洁恩典时

发生了什么神迹奇事呢？你得到圣洁恩典时是什么样的心情和感觉呢？你能说清楚这些才能说是

蒙到了圣洁的恩典”。当然，得到圣洁的恩典之后也许会有说不出的确信和喜乐，也许对耶稣基

督生发新的信心、感恩的心、火热的心，或许同时还会得到圣灵浇灌的恩赐(林前12：28；弗4：1

1-16；罗12：6-8；徒10：46，19：6)，或许会发生特别的神迹(徒7：55，8：17，9：17)。但无

论怎样，有一点是相同的。即，

“知道人心的 神也为他们作了见证，赐圣灵给他们，正如给我们一样；又借着信洁净了他们

的心，并不分他们我们。”(徒15：8-9)

换句话说，得到圣洁恩典之后的共同点，不是伴随说方言等神迹，而是凭信心确信内心得到

洁净的事实。进而，便会像司提反那样心中充满神的爱，践行爱仇敌的爱的律法，完全地爱神。

经上记着说：

“司提反被圣灵充满，……他们正用石头打的时候，司提反呼吁说：‘求主耶稣接收我的灵

魂；’又跪下大声喊着说：‘主啊！不要将这罪归于他们。’说了这话，就睡了。”(徒7：55，5

9-60)

我们断不能依据某种情绪、感觉、神迹等，相信自己得到了圣洁的恩典。我们要基于相信信

实的神所应许的话语。我们要相信神已经浇灌了圣洁的恩典，就是要坚信被圣灵充满了，并要毫

不忌讳地承认这事实，要向神献上感谢和赞美。

2)通过圣灵和良心的见证

“圣灵与我们的心( )我们是 神的儿女。”(罗8：16)

“我在基督里说真话，并不谎言，有我良心被圣灵感动，给我作见证；我是大有忧愁，心里

时常伤痛。”(罗9：1-2)

“并且有圣灵作见证，因为圣灵就是真理。作见证的原来有三：就是圣灵，水与血，这三样

也都归于一。我们既领受人的见证， 神的见证更该领受了，因 神的见证是为他儿子作的。信 神

儿子的，就有这见证在他里面；不信 神的，就是将 神当作说谎的，因不信 神儿子作的见证。”

(约壹5：7-10)

神使亚伯拉罕成为多国之父之前，需要有一个“不断提升他品性”的过程。神试验了亚伯拉

罕的信心和顺从。这样便将亚伯拉罕推向了信心的矛盾之中。亚伯拉罕有了神令他准备的信心(8

节)。他相信神是供应一切的主，并为了实践自己这样的信心而调整了自己的人生。他顺从了神，

神就代替以撒预备了献为燔祭的公羊。亚伯拉罕为此亲身经历了耶和华以勒的神，便更为亲密地

认识了神。

<提问>留心读一下箴2：1-12。我们若要在邪恶之中保守自己的心当要如何来行呢？

要清洁你们的心
“你们亲近 神，神就必亲近你们。有罪的人哪，要洁净你们的手；心怀二意的人哪，要清洁

你们的心。”(雅4：8)

圣灵乃是圣洁的灵。圣灵会像用水洗净用火焚烧净尽那样，除净我们里面的一切污秽。“因

为我们的 神乃是烈火。”(来12：29)

烈火是意味着会焚烧净尽。“要用水藉着道把教会洗净，成为圣洁，可以献给自己，作个荣

耀的教会，毫无玷污、皱纹等类的病，乃是圣洁没有瑕疵的”(弗5：26-27)

“何况基督藉着永远的灵，将自己无瑕无疵献给 神，他的血岂不更能洗净你们的心，除去你

们的死行，使你们侍奉那永生 神吗？”(来9：14)

我们从出生伊始，心中便有了荆棘和蒺藜的根(赛32：13)。一切的贪心、嫉妒、淫欲、纷

争、怨恨等，就是这样的荆棘和蒺藜。神的烈火能将这一切焚烧净尽。

“以色列的光必如火,他的圣者必如火焰。在一日之间，将亚述王的荆棘和蒺藜焚烧净尽。”

(赛10：17)

污秽而有臭味的铜制夜壶，被熔化之后就可以重新打造成为铜饭碗摆到餐桌上。同样，神也

会洁净污秽的我们，让我们成为合乎主用的器皿。神的圣灵是圣洁的灵。所以，圣灵进入到我们



圣洁的道路

67

里面便会洁净我们的心，并会动工使我们的言行成为圣洁。神使耶稣基督成为我们的智慧、公

义、圣洁、救赎(林前1：30)。人如何才能成为圣洁呢？

唯有借着信才能洁净心
“知道人心的 神也为他们作了见证，赐圣灵给他们，正如给我们一样； 又( )洁净了他

们的心，并不分他们、我们。”(徒15：8-9)

圣洁的圣灵来到我们内心之后，便会使我们感觉到自己心中的污秽而生发圣洁的欲求，就会

借着基督的宝血洗净我们，借着神的道洁净我们，用圣灵之火将污秽焚烧净尽。“我必反手加在

你身上，炼尽你的渣滓，( )你的杂质。”(赛1：25)

所谓圣洁或成圣亦或是成圣的过程，不是指罪性(或是罪心)渐渐减少(例如，从100渐渐减少

到99、98、97…)，而是指每日每时每刻都在经历一次性与基督一同向着罪死去(罗6：10)而与基

督联合的生活。所有圣经都没有说要向着罪死去，而是说要相信与基督一同向着罪已经死了。

“这样，你们( )也当看自己是死的；向 神在基督耶稣里,却当看自己是活的。”(罗6：11)

无论是使人得到永生的‘称义的恩典’，还是使人心灵洁净的‘圣洁的恩典’，都不是靠着

行律法而是借着信得到的。唯有借着信，才能得到所应许的圣灵。

“我只要问你们这一件：你们受了圣灵，是因行律法呢？是因听( )福音呢？”(加3：2)

“那赐给你们圣灵，又在你们中间行异能的，是因你们行律法呢？是因你们听( )福音

呢？”(加3：5)

“这便叫亚伯拉罕的福，因基督耶稣可以临到外邦人，使我们因( )得着所应许的圣灵。”

(加3：14)

所以，我们在神面前要谦卑地降服并顺从圣洁的福音，要借着信洁净我们的灵魂。

“你们既因顺从真理，洁净了自己的心,以致爱弟兄没有虚假,就当从心里彼此切实相爱。”

(彼前1：22)

我们禁食、祷告、读经、赞美、读信仰书籍时，固然会有渐渐得到洁净的感受，但这些都是

蒙恩的手段而不是成圣的本身。唯有信真理时才能成圣。

新约与成就
“我要使他们有合一的心，也要将( )放在他们里面，又从他们肉体中除掉石心，赐给他们

肉心,使他们顺从我的律例,谨守遵行我的典章。他们要作我的子民，我要作他们的神。”(结11：

19-20)

这里说临到我们里面的圣灵能够使我们行出什么呢？这里的‘律例’就是神的话语。因此，

临到我们里面的圣灵能够使我们遵行神的话语，能够使我们活出圣洁的生活。这就是神通过耶利

米所应许的新约(耶 31：31-34)得以成就的圣洁的恩典。

“耶和华说：‘日子将到，我要与以色列家和犹大家另立新约。不像我拉着他们祖宗的手，

领他们出埃及地的时候，与他们所立的约。我虽作他们的丈夫，他们却背了我的约。’这是耶和

华说的。耶和华说：‘那些日子以后，我与以色列家所立的约乃是这样：我要将我的律法放在他

们里面，写在他们( )上。我要作他们的 神，他们要作我的子民。他们各人不再教导自己的邻舍

和自己的弟兄说：‘你该认识耶和华。’因为他们从最小的到至大的，都必认识我。我要赦免他

们的罪孽，不再记念他们的罪恶。’这是耶和华说的。”(耶31：31-34)

新约并非是单单和以色列所立的约。进入耶稣基督里的教会便是新以色列(罗11：17-20)。借

着信耶稣的宝血而得救的我们就是在新约之下,新约的中保便是耶稣基督(提前2：5；来9：15)。

当我们进入圣灵的律中(罗8：1-2),心中生发罪得赦免的信心时,圣灵便会进入我们心中(启3：2

0)。从此以后若再生发肉体的欲望或惧怕时, 便不再是我们与之争战而是住在我们里面的耶稣基

督与之争战了。这样我们便可以活出圣洁明亮的生活了。这是何等宝贵的福音呢？圣洁不是借着

我们的力量与努力成就的，而是借着信(徒15：8-9)，借着圣灵的帮助来成就的(帖前5：23)。

结36：26-27里记着说：“我也要赐给你们一个新( )，将新灵放在你们里面。又从你们的肉

体中除掉石心，赐给你们肉心。 我必将我的灵放在你们里面，使你们顺从我的律例，谨守遵行我

的典章。”

新约不是借着人的努力而是借着耶稣基督成就的。凭着信领受新约的人们，便会出于心灵感

动而自然地行出神的律。正如，树木成长到了时候便会自然结实一般。只是，神为了使圣徒结出



门徒训练

68

更多的果子，而会剪掉那些没用的不结果子的枝子。

“凡属我不结果子的枝子，他就剪去；凡结果子的，他就修理干净，使枝子结果子更多。现

在你们因我讲给你们的道，已经干净了。”(约15：2-3)

神是用话语来修理干净枝子的。神刻在圣徒心版上的话语，会起到净化作用，会成为使人成

长的养分。正如树木吸收土壤中的养分多少便会成长多少一般，圣徒凭信心领受多少神的话语便

会成长多少。对于话语信心不多却要践行更多的，不会多结果子，灵魂也不会成长。神差圣灵来

到我们中间是为了治理我们那不知怎样行的心。圣灵内住乃是保证信的人是属神的标记(弗1：13,

14)。换而言之，圣灵内住在完全的意思上可以比作是确保永生的定金。新约与旧约最大的差异，

便是神在新约之下差遣圣灵内住在我们里面帮助我们成就新约。我们今天借着圣灵的帮助，每天

都能够来到主面前胜过软弱的本性而活出讨神喜悦的生活。因此，耶稣为我们赐下了新诫命。

“我赐给你们一条新命令，乃是叫你们彼此相爱；我怎样爱你们，你们也要怎样相爱。”(约

13：34)

耶稣说我怎样爱你们，你们也要怎样相爱。耶稣并没有限定被爱的对象。耶稣不分国籍、高

低贵贱、男女老幼，为一切信的人赐下了救恩(约3：16), 爱了仇敌，且是爱到至死的程度(罗5：

8)。遵行新诫命便会守住全律法。这样的爱不是出于我们的理性、训练、努力、意志等，而是出

于圣灵将这爱浇灌在了我们心中。

“因为全律法都包在‘爱人如己’这一句话之内了。”(加5：14)

罗5：5里记着说：“盼望不至于羞耻。因为所赐给我们的圣灵将 神的爱浇灌在我们心里。”

我们若顺从圣灵而行，就不会成全肉体的本性(加5：16)，就能够被圣灵充满(弗5：18)。我

们若是靠圣灵得生，就当靠圣灵行事(加5：25)。今天，我们仍旧可以通过圣灵的帮助而能够胜过

撒但和罪，并活出遵行诫命的生活(约壹5：3)。

通过罗5：9与来9：14可知，基督宝血的能力能够为我们带来什么得救呢？

①使我们罪得赦免--称义的福音。

“现在我们既靠着他的血( )，就更要藉着他免去 神的忿怒。”(罗5：9)

②使我们心与行为成为圣洁--圣洁的福音。

“何况基督藉着永远的灵，将自己无瑕无疵献给 神，他的血岂不更能( )你们的心，除去

你们的死行，使你们侍奉那永生 神吗？”(来9：14)

当要顺从真理
“你们既( )，洁净了自己的心，以致爱弟兄没有虚假，就当从心里彼此切实相

爱。”(彼前1：22)

‘信’的希腊语是‘皮斯提丝’，在重点介绍信心之人的希伯来书中被使用为‘顺从’的过

去式同义词‘阿撇一碟奥’(来3：18-19)。这是意味着因为不信才没有顺从。所以，‘信’与

‘顺从’乃是异音同义词。进而可知，与其说‘信’是静态的信仰，倒不如说是向神的动态的实

践性信仰。人若是不顺从能够使灵魂洁净的真理，就是不信真理的人。人非有信就不能活出讨神

喜悦的生活(来11：6)。只是，这信心是神所赐的(弗2：8-9)。人若得到神所赐的这信心便是真正

有福的人。

神会使我们瞬间成为圣洁(质的圣洁)，也会使我们每日渐进性地成为圣洁(量的圣洁)。当我

们将自己所看重的都交托给主，能够抑制自己的感情而站立在话语之上时，不完全的得救便会得

以完全，神便会托住我们抓住的一切。

维持圣洁的道路
1) 一天也不能疏忽

圣洁的恩典虽然已经将重生之人内心的罪性完全洗净，使重生之人能够容易抵挡试探和诱惑

了，但这并不意味着从此便不再有陷入罪中的危险了。因此，我们需要时刻提高警惕，不可有一

点疏忽。圣经对于这一点警告说：



圣洁的道路

69

“亲爱的弟兄啊，你们既然预先知道这事，就当防备，恐怕被恶人的错谬诱惑，就从自己坚

固的地步上坠落。”(彼后3：17)

2)每日都要谦卑自己。

“自己以为站得稳的，须要谨慎，免得跌倒。”(林前10：12)

神会阻挡骄傲的人，赐恩给谦卑的人。水是从高处往下流的。从高天赐下的恩典，往往都是

聚拢在降卑自己，挖掘自己的人身上。有人曾经说到：‘信仰是得到更多，爱是付出更多，谦卑

是维持更多。’很多人虽然得到的恩典很多却留不住恩典，就是因为不能谦卑自己。

<提问>加5：16中“顺着圣灵而行”，是什么意思呢？

3)每天都要保持献身

我们得到圣洁的恩典之前，就已经将一切完全都献给了神。但我们要铭记，我们的仇敌魔鬼

会继续将各样的诱惑摆在我们的面前，会利用我们对已经放弃的有所惋惜的心态，会千方百计地

夺走我们献身的心志。出于国家需要而参军的人，在退伍之前要持续保持献身的心志，若随意行

动便会成为逃兵。所以，我们未离开世界以前，甚至在永远的天国里，时刻都不能忘记我们的身

体和生命已完全献于神的事实。

<提问>下列经文和我们操练追求圣洁的生活有什么相关呢？不妨选出并抄写对自己最
有帮助的经文，然后说明一下理由。
*书1：8-9，罗7：15，弗4：20-24，来12：1-2，雅1：22-25 。

4)要天天持守信心

我们是因信称义、因信成圣、因信站立得稳的。若要继续保持信仰，任何时候都不能活出没

有信心的生活。信心是属灵的事。真正成圣的人乃是习惯于有信心的人，如同银行存折上的存款，

随时需要可以随时提取一般。同样的道理，我们若要每天都能生活在圣洁的恩典里，就要在我们

灵魂的储蓄存折上存蓄信心。约翰卫斯理(John Wesly)论到这一主题时曾说：“即使再清心的人，

也需要基督作为他的先知，成为他的‘世上之光’。因为，基督时刻都会赐给他光。基督若是退

去，一切都将成为黑暗。神不会为人储蓄圣洁。人若不能时刻都从神那里得到供应，所剩的只能

是不洁”。圣洁的核心就是内在的净化。内在的净化不仅意味着从献身和信仰这样明确的角度上

开始净化，同时也意味着时刻都在继续净化。

<提问>帖前5：23里记着说，我们的灵与魂与身子要保守到何时呢？
“愿赐平安的 神亲自使你们全然成圣。又愿你们的灵与魂与身子得蒙保守，在我主(

)，完全无可指摘。”

<提问>下列经文为我们提示了拒绝诱惑的实际方法。这些经文在哪些生活领域中能够
为我们带来帮助呢？

“通达人见祸藏躲；愚蒙人前往受(害)。”(箴27：12)

“总要披戴主耶稣基督，不要为肉体安排，去放纵( )。”(罗13：14)

“你要逃避少年的私欲，同那( )祷告主的人追求公义、信德、仁爱、和平。”(提后2：22)

5)要在想法、言语、交通上谨小慎微

若要保持圣洁的恩典，就必须在思想、言语、交通上谨小慎微。

①想法

特别是我们独处时难免会涌出各种各样的想法。想法发展下去，就会怀在心里，最后就会付

之行动。因此,心存美善的想法尤为重要。我们要思想耶稣(来3：1)；要思念上面的事(西3：2)；

要思想话语(提后2：7);要单单思想神的事(太16：23);要思想教会和教会领袖(提后1；3，来13：

7)；要思想审判(罗14：10)；要思想天国(来11：15-16)；要思想永恒的奖赏(来11：25-26)。我



门徒训练

70

们要养成心存圣洁想法的习惯。

<提问>下列三段经文在哪些方面强调了，我们在与神同行并活出合乎神呼召的生活
上，首先要分别为圣呢？
1、弗4：17-24

2、弗4：25-32

3、弗5：1-14

*我们至少要在心、口、行为这三个领域中，活出分别为圣的生活。但若仔细究查，这三个领域实

际上就是一个领域，很难将其分隔开来。因为，人心里所充满的，口里就会说出来，同时还会借

着表情、手、脚、以及身姿等表现出来。因此，我们首先要从心开始改变(弗4：17-24)。从心开

始到口里(弗4：25-32；5：3，4)，然后再到行动(弗5：1，2，5-14)，都要发生改变。我们若要

活出合乎耶稣身价的新生活，首先要弃掉旧心，领受新心(撒上10：9)。我们为了与主同行，今天

也不能心怀二意，而要单单以主的心为心(雅4：8)。

<提问>下列经文是如何为我们显明，圣洁的想法是重要的呢？
“耶和华却对撒母耳说：‘不要看他的外貌和身材高大，我不拣选他，因为耶和华不像人看

人，人是看外貌，耶和华却是 ( )。’”(撒上16：7)

“亲爱的弟兄啊，我们既有这等应许，就当洁净自己，除去 ( )，敬畏神，得

以成圣。”(林后7：1)

②言语

射出去的箭可以再捡回来，但人说出的话却永远也不能收回。若是口无遮拦地净说些没有用

的言语，便会失去圣洁的恩典，也会失去权威。圣徒的生活中最容易犯的就是言语上的过错。所

以，大卫求神在他的口中立一个守望者，雅各求神把嚼环放在他的口里，以赛亚先知承认自己是

嘴唇不洁的人又住在嘴唇不洁的民中时，神用坛上取下来的炭火沾了他的嘴(赛6：5)。

<提问>“看”和“听”，会给我们的想法带来什么影响呢？ 通过下列经文可知，圣
经对这两个领域所定的标准是什么呢？
太5：27-28，弗5：3-4，提前2：9-10

③圣徒之间的交通

有福之人是不从恶人的计谋，不站罪人的道路，不坐亵慢人座位的(诗篇1篇)。

“不要把圣物给狗。”(太7：6)

意即，在交际上要谨慎。因为，近朱者赤近墨者黑。圣洁之人，到什么地方，在哪里睡觉，

与谁交通，都要特别谨慎。献给神的祭牲必须是分蹄倒嚼的动物。“分蹄”是指与世俗分别为圣

的生活；“倒嚼”是指常常默想神的话语。我们不要轻看那些看起来不起眼的小罪。

<提问>通过林前5：9-13可知，我们不可相交的是什么样的人呢？
“我先前写信给你们说：不可与淫乱的人相交。此话不是指这世上一概行淫乱的，或贪婪

的、勒索的，或拜偶像的，若是这样，你们除非离开世界方可。但如今我写信给你们说：若有称

为弟兄是行淫乱的、或贪婪的、或拜偶像的、或辱骂的、或醉酒的、或勒索的，这样的人不可与

他相交，就是与他吃饭都不可。因为审判教外的人与我何干？教内的人岂不是你们审判的吗？至

于外人，有 神审判他们。你们应当把那恶人从你们中间赶出去。”(林前5：9-13)

6)每天要祷告、读经，并热心聚会

我们要常常祷告，不可懒惰，要不住地祷告。我们总要警醒祷告，免得入了试探。耶稣曾对

门徒们说到：“你们心灵固然愿意，肉体却软弱了。”主耶稣是神的儿子，却也常常祷告。背负

十字架的前夕，他在客西马尼园祷告时甚至于流出了血与汗。但彼得为何在那天夜里却只顾睡觉，

而遭至失败了呢？一切失败的原因都是源于不祷告。



圣洁的道路

71

“ 神所赐出人意外的平安，必在基督耶稣里，保守你们的心怀意念。”(腓4：7)

每天都要尽力汲取圣经话语

若要不想失去圣洁的恩典，就要尽力将神的话语藏在心里。

“我将你的( )藏在心里，免得我得罪你。”(诗119：11)

主的话语就是我们的灵粮，是黑暗中的一束光，是两刃的利剑，是抵挡恶魔所射之箭的盾牌，

是饥渴之人的生命水，是患病之人的良药，是穿过泥潭的垫脚石，是仰望天国的望远镜，是观看

我们真面目的一面镜子。我们原本就要爱慕话语胜过黄金，就要将话语视为比蜜更甜。但是，许

多信徒却因轻忽这话语而与恩典失之交臂。

<提问>通过诗119：147，148，152。可知，诗篇作者为了与神相交是如何对待神话语
的呢？

“我趁天未亮 ( )，我仰望了你的言语。”( 诗119：147)

“我趁夜更未换，将眼睁开，( )你的话语。”(诗119：148)

“我( )你的法度，久已知道是你永远立定的。”(诗119：152)

<提问>诗篇作者为遵守所学的话语而作了什么呢？
“耶和华啊！我一心( )，求你应允我，我必谨守你的律例。”(诗119：145)

敬虔的时间
与神相交的“敬虔的时间”，尽可能安排在早上比较好。这里固然包含着将一天最初的时光

献给神的意思，但实际上也是因为清晨是人的头脑最清爽并不易受人干扰的时间。我们早晨起床

之后，提起精神，选择合适的场所，开始默想话语。默想话语之前，要先祷告。祷告之后，再诵

读2-3遍自己当日所选定的经文，然后开始默想。默想之后，还要恳求神帮助自己能够将自己默想

并领悟到的具体地应用于生活中。当然，还要借着祷告将自己的这一天交托给神，同时还要为他

人代祷。

<应用>完成下列图表：

圣 经 属神的人们 敬虔的时间 场 所 敬虔的活动

创19：27 亚伯拉罕 清晨 与神相遇

出埃及记

诗5：3

但6：10

可1：35

从以上诸般例子当中，能否找到自己所能应用的呢？

1)敬虔的时间

2)场所

3)敬虔的活动

不可在聚会一事上闲懒 (来10：25)
“既知道那日子临近，就更当如此。”炭火堆积在一起时就会燃起火焰而散开时就会熄灭。

现代信徒当中有很多人感到听道有趣便愿去教会，没趣便不愿到教会。这是出于听道而不是出于

敬拜神才到教会的。若要寻找乐趣就应该到剧场去，又何必来到教会呢？



门徒训练

72

你今天是否仍是基督的门徒呢？
今天有很多人自称是被圣灵所充满了。但为何没有多少像初期教会圣徒们那样，去爱仇敌、

远离世界与罪恶的圣洁之人呢？ 为何教会和基督徒们在道德层面上都在受到世人的非议呢？一切

原因都在于“每天”做什么。他们曾“天天”同心合意祷告、读经、教导、相交、传道、宣教。

得蒙圣洁恩典的众圣徒啊！一定要铭记“每天”，每天都要付诸实践。每天都顺从(徒5：32)，相

信(约7：39)，寻求神的人，便会持续被恩典所充满，圣洁的恩典与信仰便会快速增长，便会伴随

诸般的圣灵恩赐与能力(林前12：8-10；罗12：6-8；可16：15-18)。圣洁的恩典越发增大，便会

越像小耶稣。

◇“我们为这事作见证。神赐给顺从之人的圣灵也为这事作见证。”(徒5：32)

◇“耶稣这话是指着信他之人要受圣灵说的；那时还没有赐下圣灵，( )。”(约7：39)

7)要活用并分享得到的恩典

神是照着各人心里所存的动机与爱慕的程度赐下恩典的(林前12：7，11)。正如，雇工正在竭

尽全力地为雇主建造房屋，雇主岂能不会提供一切所需的建筑材料呢？ 更何况因爱我们甚至将他

的独生子都赐给我们的神，岂能不会将其他一切都一并赐给我们这些为神国而奋斗的人们呢？神

必然会满足参与世界宣教的你我一切的需求。

“我的 神必照他荣耀的丰富，在基督耶稣里使你们一切所需用的都充足。”(腓4：19)

“( )显在各人身上，是叫人得益处。”(林前12：7)

“这一切都是这位( )所运行，随已意分给各人的。”(林前12：11)

每天每时每刻
帖前5：19-22里记着说：“不要消灭圣灵的感动，不要藐视先知的讲论；但要凡事察验，善

美的要持守，各样的恶事要禁戒不做。”

祭坛之火持续燃烧不灭的方法，就是不消灭圣灵的感动。我们不藐视神的话语，祭坛之火才

不会熄灭。此外，我们要靠着圣灵献上祷告(弗6：18)和感谢。祷告就像使火燃烧起来的油和风，

而感谢便会起到排风扇的作用使火越烧越旺。所以，我们的祷告和感谢要时常满溢。我们要借着

祷告为家庭、教会、宣教禾场围上篱笆，并撒下基督的宝血，免受邪灵的干扰。

<提问>找出下列经文，并要特别集中在‘每天’来默想。新约得以成就，初期教会从
神得蒙圣洁的恩典之后(徒2：42-43)，每天所行的都是什么？每天所过的都是怎样的
信仰生活？然后再填空。
①“他们天天同心合意恒切地在殿里，且在家中擘饼，存着欢喜诚实的心用饭，赞美神，得众民

的喜爱。主将( )天天加给他们。”(徒2：46-47)

②“他们就每日在殿里。在家里不住地( )耶稣是基督。”(徒5：42)

③“于是众教会( )越发坚固，人数天天加增。”(徒16：5)

④“这地方的人贤于帖撒罗尼迦的人，甘心领受这道，天天考查( )，要晓得这道是与不是---

-- 于是在会堂里与犹太人和虔敬的人，并每日在巿上所遇见的人辩论。”(徒17：11，17)

⑤“有些人心里刚硬不信，在众人面前毁谤这道。保罗就离开他们， 也叫门徒与他们分离，便在

推喇奴的学房天天( )。”(徒19：9)

初期教会的圣徒们为何能够在极大的逼迫中，仍旧冒着生命危险见证了主，并在与罪的争战

中得胜了呢？他们为何能够在极大的患难中，仍旧充满喜乐、充满爱、充满能力，大大复兴了神

的事工呢？他们为何能够在不到50年的时间里，便将以色列、罗马、小亚细亚等地福音化了呢？

秘诀就在“每天”之上。最强的灵性便是有规律的灵性。他们每天都会同心合意祷告、读经、教

训人、相交、传道、宣教。得蒙圣洁恩典的圣徒当要铭记并实践，“每天”这样的灵性操练。每

天都顺从(徒5：32)、相信(约7：39)、寻求的，便会持续充满恩典，信仰便会快速增长，便会有

诸般的圣灵恩赐与能力相伴。圣洁的恩典越发增大，就会越像小耶稣，就会活出见证基督的大有

能力的生活(徒5：32，约7：39，路11：3，林前12：8-10；罗12：6-8；可16：15-18)。



圣洁的道路

73

使人常常得胜的恩典
得到神丰盛恩典的人，能不能在短短的一秒钟里不犯罪呢？ 若是能，那么在一分钟、一小时

里，也能够尽心、尽性、尽意地爱神并爱人如已。依此类推，那么在一天、一个月、一年里，也

能够远离罪。若是能够持续这样的生活便是圣洁的人生。我们从保罗的告白中，可知在基督里能

够常常夸胜，并且不是说他自己独自特别地夸胜而是我们能够夸胜。

“感谢神！( )率领我们在基督里夸胜,并藉着我们在各处显扬那因认识基督而有的香

气。”(林后2：14)

我们若是也能够常常得胜，岂不是也能活出圣洁的人生吗？ 正如，无数个点聚合在一起便能

连成一条线那样，瞬间的积累便是人生。每一瞬间选择圣洁的生活，积攒起来便是圣洁的人生。

基督来到世上的时候，不是为了隐藏我们的罪，也不是为了预备地方来隐藏我们的罪。耶稣来就

是为了要赐给我们能够胜过罪的能力和权柄，就是为了赐给我们得胜的恩典。

“如今，那些在基督耶稣里的，就不定罪了。因为赐生命圣灵的律，在基督耶稣里释放了

我，使我脱离罪和死的律了。”(罗8：1-2)

在基督里成为圣洁
罗11：16与林前12：27所指明的，我们能够成为圣洁的方法是什么呢？ 我们能够成为圣洁的

方法只有一个，就是在基督里而使他的圣洁成为我们的圣洁。

“树根若是圣洁，树枝也就圣洁了。”(罗11：16)

保罗在这里说到：耶稣作为树根是圣洁的。所以，我们作为出自这根的枝子也就圣洁了。约1

5：5里记着说，“我是葡萄树，你们是枝子。”换而言之，我们是因为在基督里藉着他的圣洁而

成为了圣洁。毫无暇疵而圣洁的耶稣基督有一个身子，我们就是他的身子。

“你们就是基督的身子，并且各自作肢体。”(林前12：27)

我们就是基督身上的各肢体。我们是藉着信，成为了他骨中的骨肉中的肉。耶稣基督是圣洁

的，我们岂能不圣洁呢？

如今，我们因为是在同一个身体上各作肢体，便成为了一家人。

“我们这许多人，在基督里成为一身，互相联络作肢体，也是如此。”(罗12：5)

我们是因着信领受了神的话，“你若在基督里，你就是圣洁的，像他圣洁一样”，被引到了

基督的圣洁里。主希望我们在日常里能够实际迈出与信心相称的步伐。事实上，我们为了能够迈

出与信心相称的步伐也要信靠他。神应许要为我们赐下圣灵，使我们能够在日常生活中效法耶稣

基督。我们要信靠神这样的应许。

“你们从前与 神隔绝，因着恶行，心里与他为敌。但如今他借着基督的肉身受死，叫你们与

自己和好，都成了圣洁，没有瑕疵，无可责备，把你们引到自己面前。只要你们在( )道上恒

心，根基稳固，坚定不移，不至被引动失去福音的盼望。”(西1：21-23)

<提问>加5：22-23中言及的圣灵果子都有哪些呢？
*“圣灵所结的果子，就是仁爱、喜乐、和平、忍耐、恩慈、良善、信实、温柔、节制。这样的事，

没有律法禁止。”(加5：22-23)

圣灵的果子乃是耶稣的品性
圣灵的恩赐(gifts)是复数(林前12：4-11, 28-31),但圣灵的果子(the fruit of the Spirit

is)…’却是单数。正如，不好的苹果树结不出好苹果，胖人不可能只胖一只胳膊一样。有了爱

便不可能没有忠心。我们往往会因为‘圣灵的九种果子’这样的表现而有所误解。但圣灵的果子

不是能够各自个别显现的分离的个体或属性，而是只有一个本体。圣灵的果子如同有多个切面的

宝石，所以‘圣灵果子的九个侧面(特征)’这样的表现更为妥当。另外，圣灵果子的各个侧面所

显明的都是耶稣的品性，都是耶稣在我们的生活中所要成就的特性。圣灵的九种果子乃是唯有治

死自己欲求的人才能结出的果子。

爱是圣灵的果子



门徒训练

74

亚伯拉罕J.赫舍尔(Heschel)论及人格的重要性时说到：“我们需要的不是教科书，而是像教

科书一样的人。学生们读的不是教科书而是老师的人格。这样的教科书断不会被忘记”。我们用

钱可以买到好书，但却买不到好人格。今天虽然不断地涌现好书，但能够可供学生们效法的受人

尊敬的老师却少之又少，以至于教育变得世风日下。

我们果真能够效法耶稣的人格吗？我们在加5：22-23里便能发现效法耶稣人格的可能性。

“圣灵所结的果子，就是仁爱、喜乐、和平、忍耐、恩慈、良善、信实、温柔、节制。这样

的事，没有律法禁止。”

就像如此，圣灵的果子乃是运行在我们里面的圣灵的创造事工，显明的是我们在耶稣里面能

够成为怎样的人。圣灵的果子乃是我们借着圣灵重生时开始结出的果子。圣灵的果子乃是作为得

救的结果所赐的果子，而不是得救的办法。救恩始终都是唯有借着耶稣、借着信所赐的，而不是

借着人的功劳或行为得到的。我们唯有凭着信领受耶稣成就的救赎时，才会得着救恩。所以被圣

灵充满的人便有神的爱浇灌在心中，这爱便是能够遵行神话语的原动力(罗5：5)。

我们看一下下列图表

加5：22-23 林前13：4-7

仁爱(love) 爱

喜乐(joy) 只喜欢真理

和平(peace) 不嫉妒，不轻易发怒

忍耐(patience) 恒久忍耐,凡事包容，凡事盼望，凡事忍耐

恩慈(kindness) 不张狂，不作害羞的事

良善(goodness) 不计算人的恶, 不喜欢不义

信实(faithfulness) 凡事相信

温柔(gentleness) 有恩慈

节制(self-control) 不自夸，不求自己的益处

圣灵的果子与恩赐都是圣灵所赐的。我们当要求更大的恩赐(林前12：31), 并要求能够发现

并再如火挑旺得到的恩赐(提后1：6)。圣灵的恩赐是多样的(复数)，但圣灵的果子却是一个(单

数)。圣灵的恩赐是照着圣灵的果子，就是照着阿加佩之爱来求并使用时才会有益处。圣灵的果子

是具有被爱所代表的在质上具有同样特点的一个果子。我们被圣灵充满时圣灵的果子就会丰盛起

来。即被圣灵充满的时候就会充满爱。若不被圣灵充满，就不能效法耶稣，就不能具有好人格，

即使再规范(spec)也不能成为好教师。

<提问>圣灵果子的根源在哪里呢？
“以法莲必说：‘我与偶像还有什么关涉呢？’我耶和华回答他，也必顾念他。我如青翠的

松树，你的果子 ( )而得。”(何14：8)

“你们要常在我里面，我也常在你们里面。枝子若不常在葡萄树上，自己就不能结果子；你

们若不常在我里面，也是这样。我是葡萄树，你们是枝子。常在我里面的，我也常在他里面，这

人就多结果子；因为离了我，你们就不能作什么。”(约15：4-5)

<提问>我们如何才能像连在葡萄树上的枝子一样，住在基督里面结出圣灵的果子呢？
“你们若常在我里面，( )也常在你们里面，凡你们所愿意的，祈求就给你们成就。”

(约15：7)

“到那日，你们什么也就不问我了。我实实在在地告诉你们，你们若向父求什么，他必因我

的名赐给你们。向来你们没有奉我的名求什么，( )就必得着，叫你们的喜乐可以满



圣洁的道路

75

足。”(约16：23-24)

<提问>不妨将圣灵果子的必要性与我们存在世上的意义联系在一起，说一说自己的看
法。

“凡属我不结 ( )的枝子，他就剪去；凡结果子的，他就修理干净，使枝子结果更多。”

(约15：2)

“不是你们拣选了我，是我拣选了你们；并且分派你们去结( )，叫你们的果子常存，使

你们奉我的名，无论向父求什么，他就赐给你们。”(约15：16)

<提问>结出了圣灵果子的凭据是什么呢？

<提问>圣灵果子的价值是什么？

<提问>结出圣灵果子的最终目的是什么？
“收果子的时候近了，就打发仆人到园户那里去( )果子。”(太21：34)

<提问>结出圣灵果子的人所伴有的祝福是什么呢？
“因为凡有的，还要加给他，叫他有余；没有的，连他所有的也要夺过来。”(太25：29)

圣洁乃是在基督里的完全
圣洁的消极概念是不犯罪，而积极的概念便是全心全意爱神并爱人如己。“所以你们要圣洁，

因为我是圣洁的”，这个出于神的圣洁命令乃是所有时代道德律的标准。所以，旧约的十诫命不

是新约的预表,而是永恒道德律的规范,是新约圣徒们也要遵行的主的命令(参考：太22：34-40)。

我们对这个重要的诫命，照着文字层面来领受就可以了。这样，我们被圣灵充满而顺从圣灵时便

会活出圣洁的生活，就会活出遵行诫命的生活。

“因为全律法都包在‘爱人如己’这一句话之内了。”(加5：14)

爱人如己的圣洁生活就是‘在基督里的完全’(西1：28)。我们靠着我们自己的方法与能力活

不出这样的生活。

“耶和华说：‘那些日子以后，我与以色列家所立的约乃是这样：我要将我的律法放在他们

里面，写在他们心上。我要作他们的 神，他们要作我的子民’。”(耶31：33)

圣经基石
圣经基石若被立好，便会成为我们的信仰基石、生活基石。

“所以你们要谨守遵行这约的话，好叫你们在一切所行的事上亨通。”(申29：9)

下列图表所显明的是，圣经基石如何具体化为信仰基石与生活基石。



门徒训练

76

领 域 变 化

圣经基石 “所以你们要圣洁，因为我是圣洁的。”(利11：45；彼前1：16)

信仰基石

耶稣基督里的圣洁恩典

1)法定上的身份上的圣洁 (林前1：30；来10：10, 14),

2)人格上的、心灵上的圣洁(罗6：22；帖前4：3, 7, 5：23),

3)生活上的圣洁(帖前4：1；彼后3：11)

生活基石 例如，1)完全饶恕给自己带来伤害的身边之人，不再记念他们的过犯；

2)总会正直工作，凭信心纳税。

祝愿诸位能够将下列关乎保持圣洁的名言刻在心版上并加以实践，使诸位的人生成为圣洁的

人生，每天都能得享幸福的生活。

栽种“想法”便会收取“行为”，栽种“行为”便会收取“习惯”，

栽种“习惯”便会收取“人格”，栽种“人格”便会收取“一生”。



圣洁的道路

77

【讨论与默想】

1.你的圣灵果子是否丰盛呢？

2.你是如何爱神的呢？

应用 & 作业

当认识到的

当感恩与

赞美的

需要调整的

当实践与

顺从的

需要祷告的

作

业

背诵经文
●权柄：路10：19

●有能力的祷告：可9：29

读 经 马可福音9章

祷 告 求主赐下能够天天得胜的信心！

读书与其他



门徒训练

78

第

六

课

圣洁的仇敌 - 魔鬼

本 文 可9：1-29 背诵经文
●权柄：路10：19

●有能力的祷告：可9：29

作业检查

检查标志 完成=○ 部分完成=△ 没做=×

读 经

默想与背诵

实习与其他

复习题
1.圣灵果子的根源是什么？

2.继续结出圣灵果子的道路是什么？

学习目的
1.使人知道撒但的真面目，认识仇敌。

2.帮助人活用控制并抵挡撒但的权柄，活出得胜的生活。

引人思考的喻道故事

猴子多的地区，当地人有一种抓捕猴子的特殊方法。他们在结实的圆桶上留出一个只容猴子

一只手放进去的小洞，然后在桶里放些猴子最喜欢吃的食物。猴子到了圆桶附近时便会闻到食物

的香味，随即就会发现圆桶里的美食。接下来，猴子便会不停地专心致志地围着圆桶转。猴子转

着转着便会发现小洞，便会悄悄地伸进手去抓出少许食物碎渣放进嘴里尝一下。猴子尝过之后便

会发疯似的，眨着眼睛，手足舞蹈着将手伸进去，能抓多少便会抓多少食物。猴子抓住食物想要

抽出来时，却怎么也抽不出来。猴子不知其中的原委，手里抓着食物，便会着急地干转圈。这时

捕猎的人出来就能抓住猴子。猴子被抓之后会着急地眨巴着眼睛拼命挣扎，却已无济于事了。其

实，猴子逃生并不难。猴子只要放下手中的食物抽出手来便能逃脱。只因猴子一直都不肯放弃手

中的食物，最后只能束手被擒。

我们又怎样呢？有多少人认为只有自己明白，只有自己抓住的才是最好的，并认为放弃自己

抓住的就会失去一切而在那里转圈不放时，便被魔鬼捕获了。我们要学会放下手中所抓的。我们

不要单单定睛在桶里的美食，还要看到桶外正在虎视眈眈地等着捕获你的仇敌。

圣洁的仇敌-撒但
我们有肉眼看不到的属灵的仇敌，就是妨碍我们行在圣洁之路(赛35：8)的主要敌人撒但与魔

鬼的势力。赛14：12-14里记着说：“明亮之星( )，早晨之子啊！你何竟从天坠落？你这攻

败列国的，何竟被砍倒在地上？你心里曾说：‘我要升到天上，我要高举我的宝座在 神众星以

上；我要坐在聚会的山上，在北方的极处；我要升到高云之上，我要与至上者同等’”

这里清楚地说明了天使长路西弗受到咒诅成为撒但的原因。结28：12-18里也记着说，路西弗

原本是无所不备、智慧充足、全然美丽的存在，却因为骄傲而想要高过神，因此受到咒诅成为了

撒但。另外，我们在赛14：12-14里可以看到撒但一再强调了‘我要’。撒但越是作工，人们便会

越发强调‘我’。圣洁的三大仇敌魔鬼、世界、旧人(肉体)，会将人引诱到“我要，我要”之上

来使人跌倒。圣洁的三大仇敌，总会让人喜好并抬高“我”来使人跌倒。我们得蒙圣洁的恩典之

前，因为里面活着的是‘我’，所以才会常常被引诱跌倒的。正如撒但要与神比较那样，撒但会

在人们当中使人相互比较，使人骄傲或受挫而跌倒。撒但只能带来毁坏、杀害，并没有使人得救

的能力。撒但总是要借着毁坏来得着荣耀(约10：10)。但是，向着罪已经死去、否认自己、背起

自己的十字架跟从耶稣的门徒，比起自己里面的自己更会在乎主。所以，得蒙圣洁恩典的圣徒便

会成为能够控制，并消除撒但作为的强有力的义的兵器。撒但与魔鬼们是怎样开始的呢？



圣洁的道路

79

撒但的起源
神造天地时，造了天使。“因为( )都是靠他造的，无论是天上的、地上的、能看见的、不

能看见的，或是有位的、主治的、执政的、掌权的，一概都是藉着他造的，又是为他造的。”(西

1：16)

神为儿子耶稣基督造了众天使来服侍他。撒但便是这些天使当中最高的天使。

“你曾在伊甸 神的园中,佩戴各样宝石,就是红宝石、红璧玺、金钢石、水苍玉、红玛瑙、碧

玉、蓝宝石、绿宝石、红玉和黄金，又有精美的鼓笛在你那里，都是在你受造之日预备齐全的。

你是那受膏遮掩约柜的基路伯，我将你安置在 神的圣山上，你在发光如火的宝石中间往来。你从

受造之日所行的都完全，后来在你中间又察出不义。”(结28：13-15)

基路伯乃是最近服侍神的天使。出现在结28：13-15中的天使，作为特别赞美神的音乐天使，

受造为无所不备最为完全的灵体。但这样的赞美天使，却因为骄傲而堕落成为撒但。结果，撒但

从神的圣山之上被赶出来，在神面前成为了灭亡的存在，神的仇敌。从历史背景上，以西结书28

章的内容言及的是君临为当代帝王而逼迫苦待百姓的推罗王，但在属灵的背景上却意味着天上的

天使长堕落成为了撒但。

“明亮之星，早晨之子啊！你何竟从天坠落？你这攻败列国的，何竟被砍倒在地上？你心里

曾说：‘我要升到天上,我要高举我的宝座在 神众星以上；我要坐在聚会的山上,在北方的极处；

我要升到高云之上，我要与至上者( )。’然而你必坠落阴间，到坑中极深之处。”(赛14：12

-15)

在神面前受造为无所不备、智慧充足、全然美丽的天使，因为骄傲便充满邪恶，与神为敌，

并要与神同等。其结果，因神的震怒而受到咒诅，成为了灭亡的存在。从历史背景上赛14：12-15

言及的是当代巴比伦帝国帝王的骄傲，但在属灵的背景上记录的却是天使长的堕落。

“大龙就是那古蛇，名叫魔鬼，又叫( )，是迷惑普天下的。它被摔在地上，它的使者也

一同被摔下去。”(启12：9)

曾经为众天使首长的路西弗，不是独自与神为敌的，而是带领随从它的众天使，一同抗拒神

并与神为敌的。

“就是天使( )， 神也没有宽容，曾把他们丢在地狱，交在黑暗坑中,等候审判。”(彼后

2：4)

神称魔鬼是犯罪的天使们，并没有宽容它们而曾把他们丢在地狱里交在黑暗坑中等候审判。

“又有不守本位、( )自己住处的天使，主用锁链把他们永远拘留在黑暗里，等候大日的

审判。”(犹1：6)

神称魔鬼是不守本位离开自己住处的天使们，并说它们将会受到审判。

“王又要向那左边的说：‘你们这被咒诅的人，离开我，进入那为魔鬼和他的使者所预备的

永( )里去。”(太25：41)

神说有为魔鬼和他的使者所预备的审判的永火。“那迷惑他们的魔鬼被扔在硫磺的火湖里，

就是兽和假先知所在的地方。他们必昼夜受痛苦，直到( )。”(启20：10)

这是意味着魔鬼与随从它的使者和那些恶者要受到的审判。

我们需要知道魔鬼不是单个存在，还有很多随从它的众鬼与诸多的假灵。

“因为( )基督、假先知将要起来，显大神迹、大奇事。倘若能行，连选民也就迷惑了。”

(太24：24)

魔鬼与诸般假灵的作为，就是迷惑蒙神拣选的百姓们堕落。

“… 因为魔鬼知道自己的时候不多，就气忿忿地下到( )那里去了。”(启12：12)

魔鬼也知道自己的时候不多了，所以必然会有最后的挣扎。现在，教会与圣徒们当要正确地

知道自己争战的对象是谁。另外，为了能够胜过魔鬼，我们也要正确知道魔鬼在我们中间是如何

作为的，并要对此加以准备并装备自己。

<提问>撒但堕落的原因是什么呢？

讲师用资料与提示(Tip) 【撒但堕落的原因就是因为骄傲。

“明亮之星，早晨之子啊！你何竟从天坠落？你这攻败列国的，何竟被砍倒在地上？你心里



门徒训练

80

曾说：‘我要升到天上,我要高举我的宝座在 神众星以上；我要坐在聚会的山上,在北方的极处；

我要升到高云之上,我要与至上者( )。’然而你必坠落阴间，到坑中极深之处。”(赛14：12-

15)

我们在这里可以看到，撒但一再强调了‘我要’。撒但越是作工，人们便会越发强调

‘我’。但信神的人在自己里面比起‘我’更在乎的是主。亚当夏娃在伊甸园时，彼此相爱时赤

身露体也全然没有感到羞愧，并满足于彼此成为对方的骨中骨肉中肉。但从撒但进入之后，亚当

夏娃便开始各自更加在乎自己，自然而然开始警惕并抱怨对方了。进而，他们对神也开始取了防

御的姿态。神进不到他们里面，结果他们便只会在乎自己了。圣经对于这样的状态称之为是‘骄

傲’。

“初入教的不可作监督，恐怕他自高自大，就落在魔鬼所受的刑罚里。”(提前3：6)

初信的人若被立为牧师，便会因为在属灵上还不成熟的缘故而不会在乎别人的灵魂，也不会

在乎主，而只会在意自己是牧师，所以必定会引发很多问题。】

撒但的真面目及其组织
路4：5-8里记着说,耶稣诞生时撒但很是惧怕，便倾尽全力要杀害婴儿耶稣，致使耶稣一家不

得不暂时躲避到了埃及。耶稣在世期间，撒但又扶起排斥耶稣的宗教领袖们想要杀害耶稣(太12：

14,可3：6)。耶稣喊着说：“天国近了，你们要悔改。”(太4：17)耶稣这样的宣告，使撒但受到

了最大的威胁。一直都在支配世上国度的撒但势力，随着神国的登场便开始受到了挑战。

撒但的真面目
1)撒但是鬼王。

“耶稣赶出一个叫人哑巴的鬼。鬼出去了，哑巴就说出话来，众人都希奇。内中却有人说：

‘他是靠着鬼王别西卜赶鬼。’”(路11：14-15)

这里所说的鬼王就是撒但。鬼是启明星路西弗天使堕落时，一同堕落的作为走卒的众邪灵。

“大龙就是那古蛇，名叫魔鬼，又叫撒但，是迷惑普天下的。它被摔在地上，它的使者也一

同被摔下去。”(启12：9)

2)撒但是运行在不信之人心中的邪灵。

“那时，你们在其中行事为人，随从今世的风俗，顺服空中掌权者的首领，就是现今在悖逆

之子心中运行的邪灵。”(弗2：2)

正如太12：43所记，鬼乃是进进出出的邪灵。

3)撒但是掌管否认神的世界一切制度的王。

“现在这世界受审判，这世界的王要被赶出去。”(约12：31)

撒但的的大本营
空中乃是撒但的大本营。但以理书10章里记录到，天使长米迦勒与撒但在空中争战。撒但是

空中的掌权者。

“那时，你们在其中行事为人，随从今世的风俗，顺服空中掌权者的首领，就是现今在悖逆

之子心中运行的邪灵。”(弗2：2)

耶稣若建立了他的国，撒但便将失去它的势力。撒但的王国如同是关押人的监狱，令受造之

人不去思想也不敬畏创造主神。

耶稣从施洗约翰那里受洗之后便被圣灵引导来到旷野接受魔鬼的试探。从神的立场来看，这

是一次肯定的试探。但是从撒但的立场来看时，却是一次可以支配耶稣的绝好机会。撒但的企图

若能实现神的权柄就会坍塌了。如此这般甚至于想要绊倒耶稣的贪婪的撒但，有着怎样的秘密和

特点呢？若要战胜敌人就要了解敌人。

撒但的秘密与真面目
魔鬼是个灵体，所以肉眼是看不到的。魔鬼向人显现，是通过人的想法或是通过动物或人来

显现的。魔鬼是我们的仇敌。耶稣说魔鬼是盗贼，它来只是为了偷窃、杀害、毁坏。所以，我们

总要认清与我们为敌之人背后的灵体魔鬼，不要与人争战，而要与其背后的势力魔鬼进行属灵的



圣洁的道路

81

争战。蛇是使亚当夏娃堕落的魔鬼的工具。魔鬼是个灵体不能直接显现说话，于是便借助神造的

最为狡猾的蛇显现出来。创3：4-5里记录到，魔鬼狡猾地引诱了夏娃。即：

“蛇对女人说：‘你们不一定死，因为 神知道，你们吃的日子眼睛就明亮了，你们便如 神

能知道善恶。’”

魔鬼装作温柔和蔼而接近了亚当夏娃，引诱他们吃下了善恶果。我们通过这事可知，魔鬼为

了与人相见通过蛇来显现的事实。约壹3：10-12里记着说：

“从此就显出谁是 神的儿女，谁是( )的儿女。凡不行义的就不属神，不爱弟兄的也是如

此。我们应当彼此相爱，这就是你们从起初所听见的命令。不可像该隐，他是属那恶者，杀了他

的兄弟。为什么杀了他呢？因自己的行为是恶的，兄弟的行为是善的。”

该隐杀死自己的兄弟亚伯，乃是因为他属于那恶者才有的行动。这里的‘恶者’便是仇敌魔

鬼。我们通过圣经可以确实地知道，该隐出于嫉妒忿怒杀死亚伯是因为背后有魔鬼的怂恿。就像

如此，一切不义之事的背后都有魔鬼。我们当要知道世上横行的不义与腐败，其背后总是有魔鬼

在操纵的事实。我们要很好地掌握魔鬼的真面目。

约壹3：8里记着说：“( )的是属魔鬼，因为魔鬼从起初就犯罪。 神的儿子显现出来，为

要除灭魔鬼的作为。”

罪是魔鬼的外衣。所以，对于罪我们不能单纯地只是看作是罪。人类所犯的罪乃是属灵的魔

鬼形象。我们无论怎样致力于除罪，也不能断绝世上的罪恶之事。正如，若不除净屋里的蜘蛛，

便无法阻止屋里生成蜘蛛网。约壹3：4里记着说：“凡犯罪的，就是( )；违背律法，就是

罪。”意即，只要魔鬼存在违背律法的魔鬼作为便会在我们中间经常存在。撒但攻击或诱惑人的

时候，主要使用的通道有三个。

撒但使用的三个主要通道
撒但使用的三个主要通道，也是我们的属灵战场。

第一，想法

我们的生活中，有三个对抗攻击而需要强化的战略要地。这三个战略要地便是想法、心、

口。直至呼吸停止为止，我们都要为保守这些战略要地而争战。魔鬼不是无所不在的，大部分的

属灵争战都是发生在人的意念中。这也包括明白什么时候有了不好的意念或是不随从真理话语的

时候。

“吃晚饭的时候，魔鬼已将卖耶稣的( )放在西门的儿子加略人犹大心里。”(约13：2)

就像如此，魔鬼会像将卖耶稣的意念放进犹大心里那样，也会在人们心里放进犯罪的意念。

另外，魔鬼还会继续在我们的想象力中注入虚假和错误的想象来滋长惧怕和恐怖。魔鬼诸般坚固

的营垒，便是通过人们错误的想法，就是借着不信、灰心、惧怕、自卑感、罪责感等消极的心思

意念，在人们的想法中建造的空中楼阁。所以，警戒这一切的想法便是属灵战争。

第二, 心

“你要保守你( )，胜过保守一切，因为一生的果效，是由心发出。”(箴4：23)

言及到‘心’的时候，我们一般会采纳态度与感情这样的两个圣经意思。我们总是任凭错误

的态度占有一席之地而不通过检验就直接显露出来。但圣经却明确说到：我们每日都有责任纠正

那些影响我们的生活和决定的错误态度。脱去旧人穿上新人，便是说每日担负起管束我们自己态

度的责任。神若是显露我们错误的态度，我们就当迅速而彻底地去管束那错误的态度。

“不轻易发怒的，胜过勇士；治服己心的，强如取城。”(箴16：32)

第三，舌头

我们岂不是将自己的口经常交在魔鬼手中而成为魔鬼的破坏工具呢？

“生死在( )的权下，喜爱它的，必吃它所结的果子。”(箴18：21)

约伯的故事告诉我们，谨守我们的口是很重要的事。约伯在无法言表的痛苦中并非只是保持

了沉默。经上说他的口没有犯罪。即，他没有越过某种底线。当我们的心想要说出不可以说的话

时，需要守住紧闭嘴唇的纪律。

“惟独出( )的，是从心里发出来的，这才污秽人。”(太15：18)



门徒训练

82

我们若是能够持续谨守自己的想法、心、口，便能在生活中拒绝魔鬼的靠近，便能经历到真

正的得胜。

<提问>不妨说一说民33：50-53的内容为我们的今天带来的属灵意义。
“耶和华在摩押平原约旦河边、耶利哥对面晓谕摩西说：‘你吩咐以色列人说：你们过约旦

河进迦南地的时候，就要从你们面前赶出那里所有的居民，毁灭他们一切錾成的石像，和他们一

切铸成的偶像，又拆毁他们一切的邱坛。你们要夺那地，住在其中，因我把那地赐给你们为

业。’”(民33：50-53)

<提问>不妨用新约的属灵教训，说一下民33：54-56里所言及的产业。
“你们要按家室拈阄，承受那地。人多的，要把产业多分给他们；人少的，要把产业少分给

他们。拈出何地给何人，就要归何人。你们要按宗族的支派承受。倘若你们不赶出那地的居民，

所容留的居民，就必作你们眼中的刺，肋下的荆棘，也必在你们所住的地上扰害你们。而且我素

常有意怎样待他们，也必照样待你们。”(民33：54-56)

知己知彼，便能在属灵争战中百战百胜
优秀的士兵总是随时都会做好充足的准备，清楚知道敌方的情况并有所防备，随时都可以投

入战斗。那么，每日都要面临属灵争战的神的百姓们，就应该清楚认识撒但。知己知彼才能百战

百胜。

“免得( )趁着机会胜过我们，因我们并非不晓得他的诡计。”(林后2：11)

撒但深奥的事
“至于你们推雅推喇其余的人，就是一切不从那教训，不晓得他们素常所说( )深奥之理的

人，我告诉你们：我不将别的担子放在你们身上。”(启2：24)

圣经记录并证明，有阻碍抵挡神一切事工的撒但存在。另外，圣经也记录了同撒但进行的属

灵争战。撒但为了抵挡神，便将属神的教会与圣徒作为攻击目标。所谓圣徒们的信仰生活，便是

和这样的撒但、魔鬼，进行属灵争战的过程。圣经强调，圣徒为了能够争战并得胜到底，就要在

话语和祷告上好好训练和装备自己。我们唯有正确认识我们的仇敌撒但，并在话语和属灵上正确

地武装自己，才能够一切属灵争战中得胜。本文里出现的推雅推喇教会是非常优秀的教会。

“我知道你的行为、爱心、信心、勤劳、忍耐，又知道你末后所行的善事，比起初所行的更

多。”(启2：19)

撒但的特性
撒但与蛇的特性很相似。

1）蛇在爬行时，只会抬头。

<应用>你是否像雅4：7里所说的那样，顺服神并在抵挡魔鬼呢？

2）蛇是冷血动物。

<应用>对主的爱与热心是否没有改变呢？

3）蛇借着自身的保护色而擅长于伪装自己

<提问>约壹4：1所启示的，胜过假先知的对策是什么呢？
“亲爱的弟兄啊，一切的灵，你们不可都信，总要试验那些灵是出于神的不是，因为世上有

许多假先知已经出来了。”(约壹4：1)

4）蛇喜欢阴暗潮湿的地方



圣洁的道路

83

讲师用资料与提示(Tip) 【蛇比起明亮之处更喜欢阴暗潮湿的地方。魔鬼的属性也是厌恶光明，

喜欢充满罪恶的黑暗之地。魔鬼猖獗的地方便会像别迦摩城(启2：14)那样，盛行偶像崇拜和淫行

的黑暗之事。

“那时，你们在其中行事为人，随从今世的风俗，顺服空中掌权者的首领，就是现今在悖逆

之子心中( )。”(弗2：2)

“然而，有几件事我要责备你，因为在你那里，有人服从了巴兰的教训；这巴兰曾教导巴勒

将绊脚石放在以色列人面前，叫他们吃祭( )之物，行奸淫的事。”(启2：14)

别迦摩教会圣徒们所行的拜偶像与奸淫之事乃是被神责备的对象。就像如此，魔鬼正借着今

世的风俗与情欲上的快乐而在引诱人。别迦摩教会的圣徒们，被当地的风俗所沾染陷入了拜偶像

之中，又受到外邦神殿的影响加入了淫行的行列里。

“你们要谨慎，恐怕因贪食、醉酒，并今生的思虑累住你们的心，那日子就如同网罗忽然临

到你们。”(路21：34)

不仅是他们，就是今天我们周边的许多信实的工人也都因着魔鬼这样的作为而落入魔鬼的网

罗里。以至于有很多神的仆人一方面在作教会的工人，另一方面却像参孙那样追逐世上的享乐和

情欲而在作魔鬼的奴仆。所以，我们务要谨守警醒，要时常借着祷告和话语来装备自己，以便受

到魔鬼的引诱时能够胜过诱惑而脱离魔鬼的网罗。

约壹1：6-7里记着说：“我们若说是与 神相交，却仍在黑暗里行，就是说谎话，不行真理

了。我们若在光明中行，如同 神在光明中，就彼此相交，他儿子耶稣的血也洗净我们一切的

罪。”

黑暗乃是意味着罪恶和违背律法。因此，我们当要远离罪恶的场所，罪恶的想法连想都不要

去想。知道蛇经常出没的地方，远离那里便是智慧。我们要远离那些容易受到诱惑的罪恶场所(诗

1：1)。神的百姓就当远离罪恶的夜生活，而要成为迎接黎明的祷告勇士(诗57：8)。】

<应用>每天向神祷告的时间是否至少有一小时以上呢？

5）蛇只吃移动的活食。

<应用>对于撒但分裂家庭与教会的作为当要怎样抵挡呢？

6) 蛇是贪婪的

<应用>你是否凭信心甘心乐意地为主献上十一奉献、感恩奉献、救济奉献、宣教奉献等奉献呢？

7)蛇见到缝隙便会爬进去。

<应用>你现在最大的弱点(软弱)是什么呢？另外，你为了不给魔鬼留地步都采取了哪些对策呢？

8）蛇有死亡的毒气。

<应用>约壹4：1里记着说，圣徒们对于属灵之事应取怎样的态度呢？

“亲爱的弟兄啊，一切的灵，你们不可都信，总要试验那些灵是出于神的不是，因为世上有

许多假先知已经出来了。”(约壹4：1)

我们不能因为是属灵之事就都相信，而总要试验那些灵是不是出于神的。

撒但与污鬼们的结局
满有恩典的神，从不打盹也不睡觉，会一直保护并帮助我们(诗121：3-8)。神会借着我们所

受的试探，熬炼我们并赐下更为丰盛的祝福(诗66：10-12)。我们每天否认自己，背起自己的十字

架跟从主时，便能制伏魔鬼，持续活出荣耀神的蒙福生活。那么，撒但与污鬼们的结局是在什么



门徒训练

84

呢？

“鬼就央求耶稣，不要吩咐他们到( )里去。”(路8：31)

它们都将被扔进无底坑里。这是神对撒但和污鬼的作为施行的审判。

“王又要向那左边的说：‘你们这被咒诅的人，离开我，进入那为魔鬼和他的使者所预备的

永( )里去。”(太25：41)

神为魔鬼与跟随它的众使者预备了永火的审判。我们借着主耶稣基督，却能够胜过撒但的权

柄，靠着福音夸胜。

“耶稣对他们说：‘我曾看见撒但从天上坠落，像闪电一样。我已经给你们( )可以践踏

蛇和蝎子，又胜过仇敌一切的能力，断没有什么能害你们。’”(路10：18-19)

主为信他的人赐下福音能力的同时，一同还赐下了胜过撒但的权柄。

“信的人必有神迹随着他们：就是奉我的名赶( )，说新方言。”(可6：17)

主的军队、主的圣徒们靠着耶稣基督便能够胜过一切魔鬼的作为。这不是靠着我们力量或能

力，而是借着主的名，主的能力来成就的。

“我将这些事告诉你们，是要叫你们在我里面有平安。在世上你们有苦难，但你们可以放心，

我已经胜了( )。”(约16：33)

我们借着胜过世界和撒但权势的耶稣基督，就能够胜过世界、撒但的权势、魔鬼的诱惑和一

切污鬼的作为。

“我看见那兽和地上的君王，并他们的众军都聚集，要与骑白马的并他的军兵争战。那兽被

擒拿，那在兽面前曾行奇事、迷惑受兽印记和拜兽像之人的假先知，也与兽同被擒拿。他们两个

就活活地被扔在烧着硫磺的( )里。其余的被骑白马者口中出来的剑杀了；飞鸟都吃饱了他们

的肉。”(启19：19-21)

耶稣基督再来时，撒但、敌基督和一切随从的、以及迷惑神百姓的一切邪灵，都将会受到神

的审判而灭亡。但是，凡是持守信心没有被撒但引诱过去，抵挡撒但的作为并得胜的圣徒们，将

会迎接荣耀的主与主一同得享荣耀。那么，我们今天胜过撒但的道路是什么呢？

胜过古蛇撒但的秘诀

第一，不可靠近蛇。
蛇是有毒的，所以不可靠近。另外，蛇作为冷血动物而怕光或是火。所以，在蛇隐藏的地方

放火或是烟熏时蛇就会逃跑了。我们圣徒若是被圣灵充满行在光明当中，撒但就会因为怕光而逃

跑，我们便能活出远离撒但而有权柄的生活。亲近罪的黑暗生活便是亲近撒但的生活。教会要时

常保持火热的属灵氛围。教会要火热地赞美、祷告、服侍。

“你们既因顺从真理，洁净了自己的心，以致爱弟兄没有虚假，就当从心里彼此切实(

)。”(彼前1：22)

我们的心灵不冷不热或冰冷时，魔鬼便会容易浸透进来。但我们的心灵充满圣灵而变得火热

时，魔鬼便会因惧怕而不敢靠近。教会时常被圣灵充满而保持火热时，魔鬼才不会浸透，便会一

路来七路逃跑。

“你们若是热心行善，有谁害你们呢？”(彼前3：13)

第二，蛇受到攻击才会逃跑。
发现了蛇之后，用石头或木棒击打它或是燃起火来攻击它时蛇才会逃跑。我们进行属灵的争

战时也要无所畏惧。我们要相信仇敌魔鬼在被神的能力武装起来的我们面前根本算不得什么。换

言之，我们唯有放弃惧怕敌人才能在属灵争战中得胜。

“我们倚靠 神，才得施展大能，因为践踏我们( )的就是他。”(诗60：12)

以色列百姓不敢站在歌利亚面前，是因为他们忘记了神的伟大，单单看到歌利亚的巨人外貌

而惧怕的缘故(撒上17章)。以色列百姓看到歌利亚那巨大的身躯和手中拿着的巨型武器，听到他

那雷鸣般的声音，便失去了抵挡的勇气，所以才没能够得胜。但是，大卫却仰望了神。奉万军之

耶和华名出战的大卫，只用一颗光滑石子便将歌利亚击倒了。撒但的本质亦是如此。经上所说的

撒但的存在，已经因着耶稣基督的十字架而完全被捆绑，是将会落入地狱的存在。

“又涂抹了在律例上所写攻击我们、有碍于我们的字据，把它撤去，钉在十字架上。既将一



圣洁的道路

85

切执政的、掌权的掳来，明显给众人看，就仗着( )夸胜。”(西2：14-15)

‘在律例上所写攻击我们、有碍于我们的字据’是什么呢？ 这里的‘字句’乃是魔鬼为带给

我们痛苦而写在律例上的凭据。主在十字架上已经承受了写在律法上的一切咒诅。主已经涂抹了

写在律例上的一切咒诅，并胜过了掌权的魔鬼。所以，现在魔鬼再没有凭据能够带给我们痛苦

了。魔鬼因着主的十字架，再也不能加害我们了。

“基督既为我们受了咒诅，就( )出我们脱离律法的咒诅，因为经上记着：‘凡挂在木头上

都是被咒诅的。’”(加3：13)

耶稣在大祭司、兵丁、彼拉多手中受难，被鞭打，都是代替我们在撒但那里受的咒诅。但

是，主借着在十字架上的受死已经将我们从律法的咒诅中释放出来了。撒但已经实际性地被捆

绑，不再有任何能力和权柄来支配基督徒了。圣徒在耶稣基督里就能够得享安全与得胜了。

“我们知道凡从 神生的，必不犯罪，从 神生的，必保守自己，那恶者也就无法害他。”

(约壹5：18)

耶稣在十字架上完成了得胜与审判(约12：31,16：31)。正如，闪电与雷鸣虽然是同时产生，

但因为光速快于音速而看到闪电与听到雷声之间存在着时间差一样。现在，这耶稣的名已经借着

复活的主赐给了我们。“就是奉我的名赶( )。”(可16：17) 耶稣的名能够带来十字架与复活的

得胜。所以，我们要相信耶稣之名的权柄，要凭信心使用这权柄。圣经里没有说过要为胜过撒但

而要恳求，但却说要奉耶稣的名抵挡魔鬼。

“务要抵挡( )，魔鬼就必离开你们逃跑了。”(雅4：7)

我们圣徒们是合法地从神那里领受的得胜与成功。所以，我们要领受并得享这一切。

<应用>“你这疾病之灵啊”,“你这撒谎之灵啊”,“你这淫乱之灵啊”,“你这邪恶污秽的灵

啊”，“现在奉耶稣基督的名命令你，从( )身上退去”！

三，不可给蛇食物
蛇长久不吃食物也能存活。但是，蛇一旦发现自己喜欢的食物便轻易不会逃跑，没有食物时

便会很快消失掉。魔鬼的食物便是我们所犯的罪。我们若有别人所不知的隐藏的罪，或隐藏的偶

像，魔鬼便不会离开。

“各样的( )要禁戒不作。”(帖前5：22)

当我们随从肉体时,魔鬼便会通过罪(加5：16-25)、通过想法(约13：1,箴20：27,赛55：7)、

通过祖先的罪和咒诅的锁链(彼前1：18,出20：1-5)、通过受到打击或伤害的机会、通过一系列迷

信活动(申18：9-14)浸透进来。我们若犯了罪就要彻底地悔改，就要借着耶稣的宝血洗净罪，彻

底断绝罪。我们要将罪视为像大麻风、艾滋病那样的能够致人死亡的可怕的传染病，要远离罪。

“所以我愿意年轻的寡妇嫁人，生养儿女，治理家务，不给( )辱骂的把柄，因为已经有转

去随从撒但的。”(提前5：14-15)

第四，要联手来抓蛇。
比起一个人捕蛇，两人合力捕蛇时会更快更容易捕到蛇。

“我又告诉你们：若是你们中间有两个人在地上，( )地求什么事，我在天上的父必为

他们成全。”(太18：19)

魔鬼不断地致力于在神与人之间、人与人之间、团体与团体之间造成分裂而一同灭亡。所

以，我们在基督里要坚守合一，彼此尊敬，彼此看别人强过自己，同心合意抵挡魔鬼时，便会得

胜。

“若不是他们的磐石卖了他们，若不是( )交出他们，一人焉能追赶他们千人，二人焉能

使万人逃跑呢？”(申32：30)

分裂乃是加强撒但的阵营，联合乃是加强圣灵阵营的事。若说属灵争战的第一原则便是与圣

灵的联合，那么第二原则便是与同工们的联合。联合战线不论在任何战争中永远都是得胜的秘

诀。今天的教会之所以无力对抗世界、社会、撒但，就是因为教会和领袖们过于分裂，过于以自

我为中心的缘故。一座城市、一个地区福音化的重要战略便是属灵的领袖与教会联合起来定期地

祷告。为了对抗该城与该地区的属灵势力，首先从牧会者开始就当尽上属灵的看守城门的使命。



门徒训练

86

第五,要打伤蛇的头
蛇只要没有伤到头，身子即使被截成几段也会活过来。所以，打蛇要打伤蛇的头。最好的防

御就是攻击。我们要穿上神所赐的全副军装来攻击撒但。

“要穿戴 神所赐的( )，就能抵挡魔鬼的诡计。因我们并不是与属血气的争战，乃是

与那些执政的、掌权的、管辖这幽暗世界的，以及天空属灵气的恶魔争战。所以，要拿起 神所赐

的全副军装，好在磨难的日子抵挡仇敌，并且成就了一切，还能站立得住。”(弗6：11-13)

<提问>撒但不让人明白神的话语时，对此胜过的对策是什么呢？
“人怎能进壮士家里,抢夺他的家具呢？除非先捆住那壮士,才可以抢夺他的家财。”(太12：

29)

* 神的灵在我们心田里浇灌悔改的灵，帮助我们做好领受话语的准备时，我们才能明白神的话

语。不信的人因着迷惑的灵即使听到了神的话语也不会明白。

<提问>对于魔鬼带来的疾病，胜过的对策是什么呢？
“耶稣说：‘非用祷告，这一类的鬼总不能出来。’”(可9：29)

<提问>魔鬼总会在人心里放进邪恶的想法，对此胜过的对策是什么呢？
“因为随从肉体的人，体贴肉体的事；随从圣灵的人，体贴圣灵的事。”(罗8：5)

属灵的争战中，得胜的秘诀就是顺从。信心的同义词是顺从。只是比起信心，顺从一词更具

有动态的意思。我们在圣经里能够看到许多因顺从而得胜以及因不顺从而失败的事例。第一亚当

犯罪是源于不顺从神的话语。相反，第二亚当耶稣能够得胜是因为至死顺从的缘故。腓立比书2章

里言及到了，‘基督虚己放弃神性’(Kenosis)。

“他本有 神的形像，不以自己与 神同等为强夺的，反倒( )，取了奴仆的形像，成为人

的样式。既有人的样子，就自己卑微，存心顺服，以至于死，且死在十字架上。”(腓2：6-8)

那么，顺从的核心是什么呢？首先是要明白神的旨意。不顺从的代表例子可以举扫罗王为例

(撒上15章)。神命令扫罗要灭绝净尽亚玛力人及其所有时，扫罗王顾及自身的利益而没有顺从。

其结果，撒母耳向他告知说：

“因为你厌弃耶和华的命令，耶和华也厌弃你作以色列的王。”(撒上15：26)

那时神借着撒母耳对扫罗王说到：“听命胜于献祭；顺从胜于公羊的脂油。”(撒上15：2

2)。扫罗王为何被神厌弃了呢？他在所有方面都很出众，问题就在于没有顺从神。相反，顺从的

代表例子可以举另一个扫罗为例，就是使徒保罗(徒9章)。神重用保罗，并非是因为他知识渊博，

也不是因为他格外热心，而是因为他是顺从的人。

“我感谢那给我力量的我们主基督耶稣，因他以我有忠心，派我服侍他。”(提前1：12)

现在亦是如此。我们与撒但争战得胜的秘诀就是在于顺从神的话语。为此，我们首先要研究

默想神的话语来明白神的旨意。

“故此，你们要顺服 神。务要抵挡魔鬼，魔鬼就必离开你们逃跑了。”(雅4：7)

我们抵挡魔鬼之前，先活出顺服神的圣洁生活才是属灵争战的得胜秘诀。事实上神迹都是在

顺从神话语的时候发生的。属灵的争战也是在顺从的时候才会得胜的。

“他虽然为儿子，还是因所受的苦难学了顺从。”(来5：8)

我们每日借着QT并祷告的生活维持圣洁恩典的道路，就是胜过罪与世界与魔鬼的捷径。你是

否穿上了神所赐的全副军装呢？

<应用>你现在是否具有尽心、尽性、尽力、尽意爱神并爱人如己的圣洁之心呢？

有君尊的祭司穿戴的神所赐的全副军装
旧约祭司供祭司职分时必须要穿上圣衣(出40：11-15)。弗6：11,13里记着说，今天的新约有

君尊的祭司要穿戴神所赐的全副军装就能抵挡魔鬼的诡计。保罗在罗马书中也劝勉到，“要带上

光明的兵器”，“披戴主耶稣基督”(罗13：12,14)。



圣洁的道路

87

那么，要怎样穿上全副军装呢？

我们如何能够穿上看不见、摸不着、感受不到的全副军装呢？我们可以凭着信心，将各部分

都变为眼睛能够看得见的。我们是借着信而告白神的诸般应许，穿上神所赐的全副军装。有君尊

的祭司每日都要祷告 弗6：14-17的内容，并要在信心里一件

一件穿上神所赐的全副军装。我们若不穿上全副军装便会败给

魔鬼，若是败给魔鬼便会失去圣洁。

<提问>说一下‘真理的带子’是什么？

<提问>说一下“用公义当作护心镜遮胸”的意思。

<提问>我们怎样‘用平安的福音当作预备走路的鞋穿在脚上’呢？

<提问>说一下如何使用‘信心的盾牌’？

<提问>说一下如何使用‘救恩的头盔’。

<提问>说一下如何使用攻击用兵器‘圣灵的宝剑’？即，说一下如何使用神的话语。

<提问>“借着各样的祷告和祈求，随时在圣灵里祈祷”，意味着什么呢？

*神所赐的全副军装中，最后一个有力的兵器便是随时在圣灵里祷告(徒2：4；林前14：2,14,15；

犹20)。尤其作为圣灵的恩赐而得到的方言祷告，特别有助于在圣灵里祷告。若说心中的祷告是有

线电话，那么方言祷告便可以说是无线电话。

我们若仔细查考以弗所书6章便可知，将以上六种兵器实际应用的道路便是弗6：18里言及的

引向前置词‘迪阿’(通过，通过, through, by means of)的各样的祷告和祈求。即，新译本圣

经18节的前部分‘借着各样的祷告和祈求’，乃是直接修饰前一节17节中‘并戴上救恩的头盔，

拿着圣灵的宝剑，就是 神的道’中的动词‘拿着’(receive)的话。不仅如此，若是从更广泛的

意思来看，也可以说‘各样的祷告和祈求’就是实际拥有以上六种兵器的秘诀。所以说，每日为

自己与其他肢体们能够实际拥有以上属灵争战兵器祷告祈求的生活，便是实际穿戴神所赐的全副

军装的道路。另外，这样的生活(实行)也是在属灵争战中维系得胜的<必备条件>。保罗对此又进

一步言及到了持续保持这样祷告与祈求生活的问题。即 弗6：18中的‘并要在此警醒不倦，为众

圣徒祈求’这句话中，‘并要在此’所指的便是‘随时在圣灵里祷告的生活’。总而言之，保持

圣洁的道路便是祷告。所以，我们不仅要在主面前祷告，并且还有必要祈求主保守我们的祷告不

被仇敌巧妙的攻击所中断。

唯有祷告和禁食，唯要凭信心祷告。
可9：28-29里记着说：“耶稣进了屋子，门徒就暗暗地问他说：‘我们为什么不能赶出他去

呢？’耶稣说：‘非用祷告(注：有古卷在此有“禁食”二字)，这一类的鬼总不能出来。’”

门徒们尽管从前有过战胜魔鬼的经历，但此次赶鬼失败之后便私下问主是怎么回事。对此，

主为他们说出了惊人的答案，那就是此类的鬼唯有借着祷告和禁食才能赶出去。意即，这是没有



门徒训练

88

祷告和禁食便不能胜过的魔鬼。耶稣是以祷告开始的事工，也是以祷告结束的传道事工。乍一

看，祷告看似最为被动和软弱的行动，但最具战斗力的信仰行动便是祷告。祷告乃是能动性的行

动。主提示到，祷告与禁食乃是抵挡并击退魔鬼的方法。现今的世界，因着仇敌魔鬼而充满了困

苦和危险。使徒保罗说到：

“因为有宽大又有功效的门为我开了，并且反对的人也多。”(林前16：9)

为此，保罗嘱咐众教会为自己不住地祷告(帖前5：25,帖后3：1,西4：3,弗6：19)。因为，保

罗明白在有效的属灵争战中最需要的是什么。仇敌很多，魔鬼很多，障碍很多…，当要如何来对

付呢？祷告，同心合意祷告，禁食祷告，代祷，乃是战胜魔鬼的秘诀。所以，我们要请求祷告，

要请求一同祷告。狮子攻击的对象往往不是聚集的动物而是离群落单的动物。主在马太福音里指

出门徒们失败的原因就是因为没有信心的缘故。

耶稣说：“是因你们的信心小。 我实在告诉你们，你们若有信心像一粒芥菜种，就是对这座

山说，‘你从这边挪到那边’，它也必挪去，并且你们没有一件不能作的事了。”(太17：20)

因为胜过魔鬼的祷告乃是出于信心的祷告。若没有信心，断不能抵挡并击退魔鬼。

<提问>我们存在世上的理由便是见证耶稣基督。魔鬼出于妨碍我们活出见证基督的生
活，用尽各样的手段与方法来阻止教会大使命的策略是什么呢？

祷告的工人 - 神的同工
神虽然有着无限可能独自完成一切事工，却仍旧吩咐圣徒们要祷告、要祈求、要请求，要恳

求，要命令(赛45：11)。神旨意若没有地上出于相信神话语而有的信心祷告便什么都不作。神命

令我们要‘祷告’。圣灵为我们启示神的旨意，就是让我们要为此祷告，为此请求，为此祈求。

我们不妨看一下以赛亚书62章。神说出自己亲手要行的事，同时还立了祷告工人。

“耶路撒冷啊，我在你城上设立守望的，他们昼夜必不静默。呼吁耶和华的，你们不要歇息，

也不要使他歇息，直等他建立耶路撒冷，使耶路撒冷在地上成为可赞美的。”(赛62：6-7)

不住地祷告呼吁神来作工，是教会的祷告事工，也是你我圣洁的任务。所以，主才命令我们

要不住地祷告(帖前5：18)。使徒保罗昼夜都在祷告(帖前3：10)，并借着祷告使帖撒罗尼迦教会

刚刚重生的圣徒们不足的信心得以完全了。“我们昼夜切切地祈求，要见你们的面，补满你们信

心的不足”(帖前3：10)。所谓祷告，就是借助神的手而代为作工。我们要不住地祷告，要让祷告

在我们的生活中满溢。

百战百胜
魔鬼在人类的6000年历史中，除了败给耶稣基督一位之外从没有败给任何人，是不败的勇

士。但对付这样的魔鬼也有百战百胜的秘诀。魔鬼也有弱点，也有惧怕的对象。只要知道这一

点，即使是小孩子也能胜过魔鬼。魔鬼也信神而恐惧战惊。

“你信 神只有一位，你信的不错；鬼魔也信，却是战惊。”(雅2：19)

魔鬼们都惧怕耶稣基督。福音书中有很多这样的例子。

可1：23-27里记着说：“在会堂里，有一个人被污鬼附着。他喊叫说：‘拿撒勒人耶稣，我

们与你有什么相干，你来灭我们吗？我知道你是谁，乃是 神的圣者！”耶稣责备他说：“不要作

声，从这人身上出来吧！’污鬼叫那人抽了一阵风，大声喊叫，就出来了。 众人都惊讶，以致彼

此对问说：‘这是什么事？是个新道理啊！他用权柄吩咐污鬼，连污鬼也听从了他。’”

主所到之处都斥责并赶走了魔鬼(太17：18,可6：13,路11：14等)。耶稣拯救了被污鬼所附而

常住在坟茔里的青年，并作为宣教士差他到了自己的家乡(可5：)；耶稣使曾被7个污鬼所附的抹

大拉马利亚成了他复活的见证人(路8：2,可16：9)。现世中唯有道成肉身来到世界的救主耶稣基

督一人胜过了魔鬼。因为，耶稣来到这个世界的目的就是为了要除灭魔鬼的作为。

“… 神的儿子显现出来，为要除灭魔鬼的作为。”(约壹3：8)

耶稣基督借着十字架消灭了魔鬼。

“儿女既同有血肉之体，他也照样亲自成了血肉之体，特要藉着死，败坏那掌死权的，就是

魔鬼。”(来2：14)

我们在这里可以看到人能够胜过魔鬼的一条道路。即，我们虽然独自不能胜过魔鬼却可以借



圣洁的道路

89

着耶稣基督胜过魔鬼。我们只要与耶稣基督同在，便能够常常得胜。魔鬼的弱点便是惧怕唯一胜

过他的耶稣基督与圣徒们同在的事实。主为信他的人赐下了胜过魔鬼的能力和权柄。对此，福音

书中已经显明了这样的实例。

“耶稣叫齐了十二个门徒，给他们能力、权柄，制伏一切的鬼，医治各样的病。”(路9：1)

主在太28：18-20里已经将这样有能力的事工委任给了所有门徒。主的委任通过了使徒行传

(徒19：),延续到2000年教会史，并会不断延续到启示录为止(启12：11)。胜过魔鬼的秘诀就是信

靠胜过魔鬼的主，就是奉耶稣基督的名向神祷告。主已经宣告了胜利。约16：33里记着说：

“我将这些事告诉你们，是要叫你们在我里面有平安。在世上你们有苦难，但你们可以放心，

我已经胜了世界。”(约16：33)

魔鬼是现世的统治者，所以主胜过了这个世界就是胜过了魔鬼。主被钉死在十字架之前就已

经告诉了门徒们胜过魔鬼的秘诀。

<提问>对付魔鬼控告(启12：10)得胜的对策是什么？
“我们若认自己的罪, 神是信实的，是公义的，必要赦免我们的罪,洗净我们一切的不义。”

(约壹1：9)

我们所有的罪已经借着耶稣基督得到了赦免。但是，我们里面若是总想起过去所犯的罪而良

心不安并定自己的罪的话，就是被撒但欺骗了。一般性格内向的人容易遭遇这样的情况。原本是

出于想要好好信的本意，而对自己的过犯过于感到痛楚，结果被悲伤的情绪所压制而感受不到得

救的喜乐，被撒但所带来的消极想法蒙蔽。我们若有什么过犯就当悔改，并要奉主的名承认自己

的过犯，然后要因着自己的得救与罪得赦免而感恩和喜乐。这样，我们的灵魂才能得以绽放。我

们的意识里若认定是罪，首先要承认，然后再次告白信心来像放气球一样放飞一切黑暗。我们若

已经认了罪并离开了那罪就要忘记那罪，并高喊‘哈利路亚’将荣耀与感恩归于神是很重要的。

正如空屋容易遭贼那样，没有喜乐和感恩的心灵便会有魔鬼进来。所以，我们里面若是常常充满

向神喜乐的心，凡事谢恩的心，魔鬼便不会靠近我们。

<提问>路10：19里记着说，神为了与仇敌争战而为他的儿女们赐下了什么呢？
*“我已经给你们权柄可以践踏蛇和蝎子，又胜过仇敌一切的能力,断没有什么能害你们”(路10：

19)。

<提问>太16：19与传道有什么关系呢？
“我要把天国的钥匙给你，凡你在地上所捆绑的，在天上也要捆绑；凡你在地上所释放的，

在天上也要释放。”(太16：19)

<提问>雅4：7里记着说，抵挡魔鬼时首先要注意的是什么呢？
*“故此，你们要顺服 神。务要抵挡魔鬼，魔鬼就必离开你们逃跑了。”(雅4：7)

<提问>罗13：12-14里记着说，与魔鬼争战时为了战胜魔鬼而首先要行的事是什么
呢？

“黑夜已深，白昼将近；我们就当脱去暗昧的行为，带上光明的兵器。行事为人要端正，好

像行在白昼；不可荒宴醉酒，不可好色邪荡，不可争竞嫉妒。总要披戴主耶稣基督，不要为肉体

安排，去放纵私欲。”(罗13：12-14)

<提问>撒但能够攻击圣徒到什么程度呢？

<提问>神为何还不将魔鬼扔进无底坑里，仍旧放在世界中呢？



门徒训练

90

<提问>我们若是不能时常警醒的话，会有什么危险呢？
“务要谨守、警醒,因为你们的仇敌魔鬼，如同吼叫的狮子,遍地游行,寻找可吞吃的人。”

(彼前5：8)

<提问>我们的血气与怒气，会带来什么危险呢？
“生气却不要犯罪，不可含怒到日落，也不可给( )留地步。”(弗4：26-27)

<提问>我们不能节制而过于繁忙时，会有什么危险呢？

<提问>基督徒是否也会被鬼所附呢？

能够常常得胜
若说魔鬼是苍蝇，那么我们的污秽之心，就是随从肉体的情欲、眼目的情欲、今生的骄傲这

样的心，便是苍蝇所喜欢的垃圾。我们若是不能每天都将肉体的邪情私欲与耶稣基督一同治死，

便会在魔鬼的攻击面前束手无策。所以，靠着耶稣基督的宝血时刻保持内在圣洁的圣洁之人，乃

是能够在与魔鬼的争战中得胜的最强的军兵。

他说：“犹大众人、耶路撒冷的居民和约沙法王，你们请听！耶和华对你们如此说：‘不要

因这大军恐惧惊惶，因为胜败不在乎你们，乃在乎( )。’”(代下20：15)

‘胜败不在乎你们，乃在乎 神’，说的是当我们拿起神所赐的兵器投入战斗时就能得胜。因

为我们不是与属血气的争战，所以要使用神所赐的属灵兵器。

“因我们并不是与属血气的( )，乃是与那些执政的、掌权的、管辖这幽暗世界的，以及

天空属灵气的恶魔争战。”(弗6：12)

耶稣吩咐门徒们宁可卖掉不可缺少的衣服也要预备属灵的争战。路22：36里记着说：“耶稣

说：‘但如今有钱囊的可以带着，有口袋的也可以带着，没有刀的要卖衣服买刀。’”意即，用

神所赐的权柄和属灵的兵器装备好自己之后再投入属灵争战时才能得胜的意思。属灵的争战中，

内住在我们里面的圣灵是大过罪、撒但、世界、死亡的万有之主。大卫攻击巨人歌利亚时说到：

“又使这众人知道耶和华使人得胜，不是用刀用枪，因为( )的胜败全在乎耶和华。他

必将你们交在我们手里。”(撒上17：47)

圣经又补充说明到，“这样，大卫用机弦甩石，胜了那非利士人，打死他；大卫手中却没有

刀。”(50节)

大卫手中什么都没有，他没有说靠着自己的意志和力量得胜。因为，他知道这是属乎神的争

战。我们若是不相信争战是属乎主的，便会在一切争战中都会失败。我们要除掉一切的压迫感，

要单单信靠神，使神行出一切所应许的。但是，信靠神有一个核心因素。

“我要以你们为我的百姓，我也要作你们的 神。你们要知道我是耶和华你们的 神，是救你

们脱离埃及人之重担的…。”(出6：7)

神会对我们说，“你们看一下，我是如何奇迹般地引导了以色列百姓。我打死歌利亚向以色

列和大卫显明了我是耶和华。但我愿成为你们全能的神！我愿你们领受我奇迹般的引导,那样你们

也能像他们那样见证我。你们在世存留期间，我要成为你们在苦难中的神！”我们时刻都不要忘

记全知全能的神无论在何时何地都与我们同在的事实。讨神喜悦乃是我们的力量(尼8：10)。

“我要求父，父就另外赐给你们一位保惠师，叫他永远与你们同在。”(约14：16)

耶稣在太12：28里说到：“我若靠着 神的灵赶鬼，这就是 神的国临到你们了。”

耶稣若是靠着圣灵的能力赶鬼，我们也要为了赶鬼并打破仇敌的权柄，而要随时在圣灵里祷

告(弗6：18)。我们要随时为了被圣灵充满，再充满而祷告。我们在浅水中是无法游泳的。因为，

要靠着水的浮力才能游泳。圣灵的力量就好比是水的浮力，能够托起我们。我们当要被圣灵充满



圣洁的道路

91

而放弃自己的知识、判断、意志，降服在十字架上，随从圣灵。这样才会成为有能力的主的工

人。路10：19里记着说：“我已经给你们( )可以践踏蛇和蝎子，又胜过仇敌一切的能力，断

没有什么能害你们”。我们的仇敌不是人而是魔鬼。罗5：17里记着说：“若因一人的过犯，死就

因这一人作了王；何况那些受洪恩又蒙所赐之义的，岂不更要因耶稣基督一人在生命中( )

吗？”我们圣徒乃是借着耶稣基督在生命里作王的人，所以才能胜过撒但。我们现在只要凭信心

领受这样的事实来抵挡魔鬼便可以了。

圣灵的能力与权柄

圣徒虽然已经有了权柄作神的儿女(约1：12)，但仍旧需要能够使用这权柄的‘堆哪弥斯’，

就是圣灵的能力(徒1：8)。所以，若要得蒙神使用粉碎撒但王国来建设神国，就要被圣灵充满。

耶稣拣选了十二门徒，和他们同行同住，并对他们进行了教导和训练。另外，耶稣还赐给了他们

权柄和能力(路9：1-2)。正如，行驶的车辆服从交警指挥是因为交警有政府赋予的权柄一样，魔

鬼在属天的权柄面前也要降服。

“那七十个人欢欢喜喜地回来说：‘主啊，因你的名，就是( )也服了我们。’”(路10：17)

罗16：20里记着说，赐平安的神要将撒但践踏在谁的脚下呢？

“赐平安的 神，快要将撒但践踏在( )脚下。愿我主耶稣基督的恩常和你们同在！”(罗

16：20)



门徒训练

92

【讨论与默想】

1.耶稣基督为我们所赐的权柄是什么呢？

2.你在耶稣基督里是否每天都在得胜呢？

3.不妨默想一下作为君王的耶稣基督是怎样的一位呢？

治理全地的大君王(诗47：2),掌管宇宙的主(诗72：),管理万国的主(诗22：28),拥有天上地

下一切权柄的主(太28：18-19),世上最高的君王(诗89：27),万国的王(耶10：6-7),世上君王的元

首(启1：5),万王之王，万主之主(启19：16)。

应用 & 作业

当认识到的

当感恩与

赞美的

需要调整的

当实践与

顺从的

需要祷告的

作

业

背诵经文
●权柄与顺服：罗13：1-2

●为国家祷告：代下7：14

读 经 代下20章,利1-3章

祷 告 主啊！求你使我能够胜过世界，彰显出圣洁的影响力！

读书与其他



圣洁的道路

93

第

七

课

圣洁的仇敌 - 世界

本 文 代下20章 背诵经文
●权柄与顺服：罗13：1-2

●为国家的祷告：代下7：14

作业检查

检查标志 完成=○ 部分完成=△ 没做=×

读 经

默想与背诵

实习与其他

复习题
1.撒但的特点是什么？

2.胜过撒但的道路是什么？

学习目的

1.帮助人具有合乎圣经的社会观与国家观。

2.帮助人认识爱邻舍与国家的生活便是蒙福的生活，并帮助人活

出这样的生活。

引人思考的喻道故事

美国首都华盛顿曾经因为在1993年的一年里就有454人被杀，而被称之为杀人之都。但过了6

年之后，华盛顿的犯罪率竟下降60%，被杀人数也从454人减少到了23人。强盗暴力事件减少了7

0%，强奸事件也减少了40%。

这一切的改变都是受益于在美国兴起的祷告运动以及全世界为美国代祷的人们。当代祷小组

祷告说“使一切诈骗事件无处隐藏”时，便发生了市长马里昂.贝瑞(Marion Berry)在药物管制中

被揭发而被刑拘的事。这场为政府以及政府管理人员祷告的运动，全年不止地持续到1997年。多

达6000以上的人们，都是带着每周最新的祷告题目祷告，并利用电话簿而将生活在该城的人都列

入祷告名单中。另外，还有几位国会基督徒议员也参加了每周的祷告聚会。

危地玛拉(Guatemala)的阿尔莫隆加(Almolonga)是一座人口不足两万小城，那些曾经肆意施

暴的流氓们竟然都改变而成为当地的牧师，当地人有90%以上都接受了福音。于是，当地的四所监

狱都闲置下来而成为了办理官务或举行结婚典礼的场所。这座小城20年前还是暴力横行、父母无

心教育子女、贫穷落后，大部分成年男子都经常酗酒滋事，以至于被羁押之人使四所监狱都无法

容纳的程度。另外，这座小城还是盛行崇拜‘马西蒙’(死亡之神)偶像的地方。但现在，阿尔莫

隆加已经变为最为洁净、幸福、富饶的城市。他们的家庭得到了恢复，贫困已经完全消失不见

了。全城的教会都在献上诚实有力的敬拜，以至于危地玛拉人都称阿尔莫隆加为‘教会之城’。

人们之间不再有饮酒的习惯，城中的36家酒楼关闭了33家。酗酒的人急剧减少，其良性影响延续

到了犯罪率的下降。

阿尔莫隆加的变化背景，源于当地人牧师马力阿恼牧师不惜性命的代祷。他无法放任自己的

家乡继续成为充满危险和黑暗的城市，便开始每周都进行3-4天的禁食祷告，并一直持续到今天。

作为持续禁食祷告的结果，眼见教会都在成长，时常发生不治之症借着祷告的力量得到治愈，以

至于成百上千的人开始在主面前悔改一同为这座城市祷告。这般祷告的威力竟然还改变了当地耕

地的土壤结构。随着耕地土壤突然变得肥沃起来，农作物也突然变得又大又有营养。所有农作物

都大了两三倍，味道也变得更好。对比调查结果显明，收获量比起属灵的觉醒之前竟大过千倍以

上。对于这样的变化，美国与南美洲的一些国家农业专家们都闻讯赶来作了访问调查，但却都报

告说并没有发现什么特别的原因。

魔鬼进入之后的世界与人生的样子



门徒训练

94

神创造天使是为了让他们参与服侍神的一切事工。但是，众天使中却有因骄傲堕落而犯罪

的，就是早晨之子启明星路西弗。路西弗在天上再没有立足之地，和跟随他的众使者一同被赶出

了神国。路西弗就是撒但，随从他的众灵体便是魔鬼。撒但从开始就与神为敌，搅扰神的事工。

他为了搅扰神便接近引诱神所造的人，使人不顺从也不信神而自毁神圣洁的祝福的应许。就像如

此，与神为敌、搅扰神、引诱圣徒犯罪的撒但以及随从他的一切使者，最终都将会受到神的审判

而永远灭亡。罪是从一人亚当入了世界，死又是从罪来的，于是死就临到众人，因为众人都犯了

罪，死就作了王，连那些不与亚当犯一样罪过的也在他的权下(罗5：12-14)。这样，世界便成为

了死作王的世界。

其结果，我们一切人生都陷入了怎样的状态呢？
“但从前你们不认识 神的时候，是给那些本来不是 神的( )。”(加4：8)

撒但所辖制的人们，都不认识神，都成为了撒但的奴仆。

“他们心地昏昧，与 神所赐的生命隔绝了，都因自己无知，( )刚硬。”(弗4：18)

犯罪的众人生灵里变得麻痹而没有感觉，心里刚硬，便与神所赐的生命隔绝了。人们开始随

从今世的风俗和属魔鬼的，在本质上成为了神的震怒之子。

“你们死在过犯罪恶之中，他叫你们活过来。那时，你们在其中行事为人，随从今世的风俗，

顺服空中掌权者的首领，就是现今在悖逆之子心中运行的邪灵。我们从前也都在他们中间，放纵

肉体的私欲，随着肉体和心中所喜好的去行，本为( )之子，和别人一样。”(弗2：1-3)

本应随从神的律与旨意的人们，却随从了今世的风俗，跟从了撒但。撒但会在那些没有信心

的执政的与掌权的心中，撒下骄傲与虚荣的种子，借此造成与神为敌的政治氛围，制定施行邪恶

的法，使人将它神化或拜别的受造之物。

“因我们并不是与属血气的争战，乃是与那些执政的、掌权的、管辖这幽暗世界的，以及天

空属灵气的恶魔争战。”(弗6：12)

不仅如此，撒但还会引诱那些没有信心的教育家、哲学家、艺术家们，通过他们本着‘自

由’、‘艺术’、‘个性’为幌子，大肆为人们注入享乐主义，物质万能主义，相对主义等，来

混淆人们的价值观。受此影响的人们便不再追求永远的生命，用比世上一切都贵重的生命来与快

乐赌博。另外，撒但还会使那些没有信心的科学家、人本主义者们心里刚硬，基于非科学又没有

得到证明的唯物论与进化论，直接反对神的存在和神性。撒但也会借着没有生命力的宗教家们宣

扬的多神论与泛神论来混淆独一真神的存在。

蒙召为光明使者的圣洁的人们啊！你们当要照亮全地的每一个角落，要照出撒但的真面目，

要将一切在黑暗中挣扎的人们引向耶稣基督真理的光中。这个世界的风俗和大部分传统，都是属

于撒但文化、快乐文化、享乐文化、淫乱的文化。这个世界因为撒但的统治而充满了罪恶与不

法。这个世界正如挪亚洪水审判前那样，正在泛滥着淫乱、以及本着世俗快乐为主题的艺术(音

乐、电影、电视剧、文学、杂志、表演等)和价值观。撒但的计划就是让人们住在神永恒的领域里

却变为瞎眼的，并用属世的荣华富贵占据人心，破坏神为光照并救赎我们的一切计划。

污秽世界的邪灵
“万军之耶和华说：‘那日，我必从地上除灭偶像的名，不再被人记念，也必使这地不再有

假先知与污秽的灵。’”(亚13：2)

污秽的撒但、魔鬼，换言之就是污秽的灵。所以，一切污秽之事的背后都有污秽的灵。邪恶

之事的背后有邪恶的灵。污秽的灵在生发污秽的事，邪恶的灵在生发邪恶的事。魔鬼致力于引诱

我们，就是为了让我们的耳被塞住不能听见神的声音，让我们的口被堵住不能赞美神，我们的眼

被遮住不能明白真理。

“圣灵明说：在后来的时候，必有人离弃真道，听从那引诱人的邪灵和鬼魔的道理。”(提前

4：1)

魔鬼利用个性与文化，使人违背神创造的原理。这是很可怕的引诱。现在推崇的是自由开

放，盛行的是不分男女(Unisex)的文化。于是，随处可见女扮男装，男扮女装，男人盛行戴耳

环，女人不爱穿裙子。也许有人会认为这是出于流行文化的所为，但这样的文化发展下去就可能

会流向同性恋。同性恋乃是污秽之罪的本质，会遭至不分男女的可怕结果。男人就是男人，女人

就是女人；男人就当成为男人，女人就当成为女人。我们生活的这个世界的文化就是这样使人改



圣洁的道路

95

变性别，不照着神的形象生活，如同牲畜一般。

基于基督教信仰建立的美国，联邦最高法院竟然在2015年6月26日里判决说，不能因为出于同

性的缘由而有权阻止同性恋人结婚。这样，美国竟公开造成了被火审判的所多玛的环境。同性恋

者(sodomite)的英语单词，便是源于‘所多玛’。真是令人感到世界末日已经临到了。同性恋乃

是悖逆神创造秩序的骄傲的罪，在旧约里是必要被治死的大罪。

“人若与男人苟合，像与女人一样，他们二人行了可憎的事，总要把他们( )，罪要归到

他们身上”(利20：13)

“不可与男人苟合，像与女人一样，这本是( )。不可与兽淫合，玷污自己。女人也

不可站在兽前，与它淫合，这本是逆性的事”(利18：22,23)

“以色列的女子中不可有妓女；以色列的男子中( )。娼妓所得的钱，或娈童所得的

价，你不可带入耶和华你 神的殿还愿，因为这两样都是耶和华你 神所憎恶的。”(申23：17-1

8)。

道德被摧毁、社会堕落的普遍症状就是性堕落，而性堕落的终极就是同性恋。

“所以，神( )他们逞着心里的情欲行污秽的事，以致彼此玷辱自己的身体。”(罗1：2

4)艾滋病(AIDS)便是源于同性恋的可怕的传染病，乃是神所惩罚的罪。

“男人也是如此，弃了女人顺性的用处，欲火攻心，彼此贪恋，男和男行可羞耻的事，就在

自己身上受这妄为当得的报应。”(罗1：27)

同性恋乃是若不悔改就会下地狱的淫乱、奸淫、亲男色的罪。

“你们岂不知不义的人不能承受( )吗？不要自欺！无论是淫乱的、拜偶像的、奸淫

的、作娈童的、亲男色的。”(林前6：9)

耶稣虽然是为赦免同性恋罪受死的救主，但同性恋乃是不能与个性、人权、文化等妥协或合

理化的，当要悔改的罪。

本应在灵里警醒的圣徒们，若在属灵上麻痹而没有感觉并软弱的话，便会被魔鬼辖制，便会

沦为魔鬼的奴仆。这就是魔鬼进入世界之后，世界和人们被改变的样子。这绝不是神所愿的样

子，而是魔鬼所愿的样子。我们要赶走正在污秽家庭、教会、世界的邪灵。邪灵靠着法律、警

察、军队的力量是无法赶走的。即使靠着导弹与核武器也无法赶出污秽的灵。唯有信耶稣基督的

神的儿女才能赶出邪鬼。

“故此，你们要顺服 神。务要抵挡魔鬼，魔鬼就必离开你们逃跑了。”(雅4：7)

教会与家庭唯有赶出邪灵才会洁净。

“务要谨守、警醒，因为你们的仇敌魔鬼，如同吼叫的狮子，遍地游行，寻找可吞吃的人。

你们要用坚固的信心抵挡他，因为知道你们在世上的众弟兄也是经历这样的苦难。”(彼前5：8-9)

魔鬼的作为便是偷窃、毁坏、杀害灵魂。魔鬼一直都在致力于破坏和摧毁家庭、教会、社会。

“盗贼来，无非要偷窃、杀害、毁坏；我来了，是要叫羊得生命，并且得的更丰盛。”(约

10：10)

阻挡魔鬼的作为 便是复兴的开始。“犯罪的是属魔鬼，因为魔鬼从起初就犯罪。神的儿子显

现出来，为要除灭魔鬼的作为。”(约壹3：8)

哥林多教会景况
古代的哥林多，乃是希腊时期希腊的经济中心。哥林多城作为造船技术和商业都很发达的城

市，以及作为古亚细亚与希腊本土的商业通道而通过贸易得享到了极大的财富。哥林多富裕到能

够为奥林匹亚神殿献上金箔雕像的程度。哥林多教会所在的哥林多城里，有阿芙罗狄蒂(φροδί
τη Aphrodite, 拉丁语：Venus)神殿。阿芙罗狄蒂神殿里矗立着被捧为美的化身的女神大雕

像，并有着为访客服务的千余名女司祭，实际上都是娼妓。因为，作为崇拜仪式的一部分便是与

这些女司祭发生性关系。所以，哥林多可谓是充满偶像和淫乱的堕落之城。当时，当地的哥林多

人向偶像献过祭之后，就会设宴请来亲朋好友一同来吃献为祭物的食物。当时，祭过偶像的大部

分祭物都被卖到了市场。哥林多作为商业中心城市，以及作为连接诸海的交通要道，在道德上极

为放纵以至于成了淫乱的代名词。所谓‘哥林多化’(to corint-hianize)这样的表现，就是意味

着向纵欲奢侈的放荡倾斜的意思。‘他们活得就像在哥林多一样’这样的格言，至今仍在被人们

使用。哥林多过去乃是曾经拥有40多万人口的大城，但现在却仅有2-3万人口。因为，哥林多得到

了神的惩戒，人们便纷纷离开那里，渐渐就荒废了。



门徒训练

96

总而言之，哥林多因为这样充满了淫乱与偶像的缘故，生活在这里的人们便会很容易堕落。

令人遗憾的是，哥林多教会的信徒当中也有不能完全脱去旧人而与娼妓行淫的人。所以，使徒保

罗才会责备到，

“岂不知你们的身子是基督的肢体吗？我可以将基督的肢体作为娼妓的肢体吗？断乎不可！

岂不知与娼妓联合的，便是与她成为一体吗？因为主说：‘二人要成为一体。’但与主联合的，

便是与主成为一灵。”(林前6：15-17)

若有人毁坏神的圣殿
信耶稣的圣徒们的身体乃是耶稣的肢体。因为，教会就是耶稣的身体。耶稣是教会的头，教

会是耶稣的身体。众圣徒聚在一起就是教会。有人作身体上的眼，有人作身体上的耳，有人作身

体上的手与脚，大家彼此互为肢体便会形成基督的身体教会。我们是基督身上的肢体。所以，保

罗才会责备说，信耶稣的人作为耶稣的肢体不能与娼妓联合成为一体。信耶稣的人若不能戒酒而

经常出入酒楼并和酒楼中的女子寻欢，即便是一生信耶稣也难以蒙恩，更无法过好信仰生活。并

且，这样的人也无法成就圣洁的家庭。哥林多教会里正因为这样的人多起来，才使得教会不仅没

有改变堕落的城市，反倒被卷进世俗化的洪流中。教会若是不能以圣洁改变世界，教会就会被世

俗化。保罗得知哥林多教会的状况之后便说到：

“岂不知你们是 神的殿，神的灵住在你们里头吗？若有人毁坏 神的殿，神必要毁坏那人，

因为 神的殿是圣的，这殿就是你们。”(林前3：16-17)

信耶稣的人里面内住着圣洁的神。所以，圣徒的身体就是神所居住的神的家，神的圣殿。所

以，我们才要圣洁。但若是用这本应圣洁的身体去行淫犯罪的话，就等同于毁坏圣殿，神也要毁

坏他。我们在基督之外时，生活(包括价值观)的全部都在撒但支配之下，所过的是被撒但奴役的

生活。那时，我们的价值观、习惯、行为等，都是在撒但的支配之下形成的。但我们进入耶稣基

督里之后，便开始听到、看到、说到、感受到从前完全没有经历的一切。我们在基督里旧人曾有

的价值观与世界观都变成了圣经的世界观。

“因为随从肉体的人体贴肉体的事；随从圣灵的人体贴圣灵的事。体贴肉体的就是死，(

)的乃是生命平安。原来体贴肉体的，就是与 神为仇，因为不服 神的律法，也是不能

服。”(罗8：5-7)

<提问>林后6：14里所说的，“你们和不信的原不相配，不要同负一轭”是什么意
思？我们当要怎样生活呢？

“你们和不信的原不相配，不要同负一轭。义和不义有什么相交呢？光明和黑暗有什么相通

呢？”(林后6：14)

献为素祭的圣洁生活
利未记2章里言及的素祭，通过在素祭上当要加上的与不可加上的物质所蕴含的属灵教训，为

我们启示了在这个充满罪恶的世界里当要怎样活出圣洁的生活。

<提问>读过并默想利未记2章之后，说一下下列物质所蕴含的属灵教训是什么？

1)油(利2：1)；2)乳香(利2：1,15)；3)盐(利2：13)；4)酵(利2：5,11) 5)蜂蜜(利2：11)

1.要在素祭上浇上油，调和，抹上。
“若有人献素祭为供物给耶和华，要用细面浇上油，加上乳香。”(利2：1)

这里的油是象征圣灵。神的救赎史里不能没有圣灵的事工。我们成为神的儿女，信仰成长，

结出信仰生活的果实，都是与圣灵相关的。并且，圣灵与我们个人、教会、传福音、宣教、扩张

神的国等，也都有很密切的关系。所以，油才被包含在素祭里。撒上16：13里记着说：“撒母耳

就用角里的膏油膏了他。从这日起，耶和华的灵就大大感动大卫。”。圣经里油是象征圣灵。

2.素祭里要加上乳香



圣洁的道路

97

“若有人献素祭为供物给耶和华，要用细面浇上油，加上乳香。”(利2：1)

乳香是在属橄榄科的乳香树上榨出来的高级香料。添加乳香的原因是为了使素祭能够散发香

气。乳香在属灵上是意味着圣徒的祈祷。

启8：4里记着说：“那香的烟和众圣徒的祈祷，从天使的手中一同升到神面前”。

献给神的素祭里必须要加上乳香。同样，基督徒的生活和敬拜也必须要有祷告。敬拜不能没

有祷告，不经祷告而得胜的信仰人是不存在的。祷告是我们与神交通的必要条件。若要活出圣洁

的生活，若要与神亲密交往，就要祷告。圣经里所显明的伟大人物都是祷告的人。例如，亚伯拉

罕、雅各、摩西、大卫、但以理、使徒等，都是不住地向神祷告的人。诗篇作者在诗141：2里恳

求说：“愿我的祷告，如香陈列在你面前；愿我举手祈求，如献晚祭。”

我们今天是通过祷告来成就与神完全的交往。另外，祷告生活化的人他的生活便会散发馨香

之气。我们靠近常常祷告的人就会闻到耶稣的馨香之气和生命的味道。香的烟雾在圣所里，可以

自由地通过幔子飘入至圣所。就像如此，人与神直接交通的唯一方法就是祷告。信仰与祷告是同

伴。

3.所有素祭都要撒上盐。
利2：13里言及到“ 神立约的盐”。那么，立约的盐是什么呢？这是指神与我们永远不变的

约定。民18：19里记着说：“凡以色列人所献给耶和华圣物中的举祭，我都赐给你和你的儿女，

当作永得的份。这是给你和你的后裔，在耶和华面前作为永远的盐约。”素祭上不可缺了神立约

的盐，是指素祭不是一时就结束的,而是永远不变的真理的言约。这是意味着我们被献为素祭的信

仰生活，不是结束于在世期间，其结果还会连接到天上的国度。换而言之，我们心存相信在地上

舍己的信仰会上达到天上国度的信心，献上素祭就等于是在素祭上撒盐。意即，我们不要看人,也

不要为了显明自己,唯要为了耶稣而在教会作工。我们坚信神的应许而舍己的就是在素祭上撒盐。

“你务要至死忠心，我就赐给你那生命的冠冕。”(启2：10)

在神的国度里 单单记念主会赐下的赏赐，默默无闻地为主的身体教会舍己，就是撒盐。太

5：13里记着说：“你们是世上的盐。盐若失了味，怎能叫它再咸呢？以后无用，不过丢在外面，

被人践踏了。”

盐会起到很多的重要作用。盐会使没味的变为有味，会使要朽坏的变为不朽坏。但是，盐却

总是不能得到称赞。盐放到酱里，人们只会说酱好吃而不会说盐好吃；盐放到菜肴里，人们只会

说菜肴好吃，而不会说盐好吃。但是，盐仍旧无怨无悔地融化自己来生发味道。所谓信耶稣的人

都是这样吗？岂不是也有很多所谓信耶稣的人，得到别人的称赞时便兴致盎然，一旦得不到认可

便会失望、抱怨、不满、灰心呢？我们不管他人认不认可，也都要只为耶稣基督融化自己。蜡烛

岂不是燃烧自己发出亮光吗？我们若死耶稣便活；我们若活耶稣便死；我们若被抬高耶稣就会降

低；我们若显现耶稣便会隐藏；我们若隐藏耶稣便会显现出来。我们要破碎自己，融化自己。

我们要坚信凡是为耶稣而作的，即使是再小的事也都会记录在天国里的事实。有多少人都是

为了在这世上留下什么业绩而不停奔波忙碌呢？我们献上素祭时，相信自己的作为定会记录在天

的事实而献上时，就是撒上了盐。盐乃是意味着神言约的不变性。

4.素祭有用炉烤的，有铁鏊上作的，也有用煎盘作的(2：5,7,14,16)。
细面在经过烤、或贴、或煎之后，性质就会完全改变。同样，

神的儿女从母腹中带来的品性，也要借着神的恩典而更新变化。

属神的人为了能够完全献身，就要经过被烤、被贴、被煎。我们

唯有通过这样的试炼过程，心灵才能成为圣洁，才能成为谦卑柔

和的人。正如素祭要用火烤熟那样，我们也要经历神摆在我们面

前的功课，才能成为成熟的基督徒。基督徒的人格成长不是一朝

一夕就能完成的。我们不断地舍弃自己的血气并在各方面不断地

长进时，便会意识到自己是耶稣的门徒，便会更深地看到自己。

素祭上禁止添加的(2：5，11)



门徒训练

98

1.不可有酵

酵是起发酵作用的，所以酵是意味着腐败、堕落的属性。圣徒的信仰要纯粹，圣徒的生活要

纯洁！我们在出12：15，19中可以看到，以色列民在出埃及时为守逾越节,不仅不能吃带酵的饼,,

甚至还要把酵从家中除去。我们可以将世界堕落的历史看成是酵的历史。古今中外,有多少个人、

领袖、英雄因酒而亡，又有多少家庭、国家等因酒而破裂的。神要求他的儿女要彻底地分别为圣，

献给神的素祭中，绝对不可有酵。另外，还说你们要防备法利赛人和撒都该人的酵(太16：6)，要

防备法利赛人的酵和希律的酵(可8：15)。这是指他们的主张、教训、教义及他们的伪善等，都像

酵一样会带来不良影响。

圣经里把酵分为两种：第一种是在太13章里，耶稣根据酵扩散的特性而把它比喻为天国。这

是酵好的一面；第二种是林前5：7里所说的，“你们即是无酵的面，应当把旧酵除净，好使你们

成为新团；因为我们逾越节的羔羊基督已经被杀献祭了。”这里的旧酵意味着可憎的罪恶。酿酒

时就是使用这种发酵的旧酵。

耶稣对于这样的旧酵，曾亲口教训过。

1)要防备法利赛人的酵

“耶稣对他们说：‘你们要谨慎，防备法利赛人和撒都该人的( )。’”(太16：6)

法利赛人的酵是什么呢？

“…你们要防备法利赛人的酵，就是( )。”(路12：1)

2)要防备撒都该人的酵！

撒都该人的信仰是既不相信有复活也不相信有天使。用一句话概括，他们就是否认来世的

人。但他们却在热心地侍奉神。他们不是否定或是不知道复活，而是根本不带着复活的信仰和复

活的盼望生活。他们认为只有今世在地上得享亨通，过上富裕的生活才是蒙福的，也是最为重要

的。这就是撒都该人的教训。他们这样的教训,今天仍在教会里漫延着。撒都该人的酵所意味的是

什么呢？今天，由于看不到属灵世界就用人类有限的知识来理解圣经,就是和撒都该人一样的。撒

都该人用世俗的眼光，用肉眼看得见的物质世界的观点来解释教训圣经里的话语，这就是他们的

酵。撒都该人并不关心积攒在天上的属灵祝福，只关心现世所能得享的物质上的祝福，这就是他

们的酵。只教导今世蒙福的教训，就是撒都该人的教训，遵循这样教训的信仰生活就是取了撒都

该人的酵。这样是绝对成不了蒙神悦纳的素祭。

“亲爱的弟兄啊，我愿你凡事兴盛，身体健壮，正如你的灵魂兴盛一样。”(约三1：2)

这里强调了首先要使灵魂兴盛。那么，灵魂兴盛是意味什么呢？

3)要防备希律的酵(可8：15)

希律的酵是什么呢？希律的酵就是窃取神的荣耀来抬高自己。徒12：23里记着说：“……希

律不归荣耀给 神，所以主的使者立刻罚他，他被虫所咬，气就绝了”。

希律不把荣耀归给神，而荣耀了自己。今天也是如此，不将荣耀归给神而追求自己的利益和

荣耀的便是希律的酵。犹太人与大祭司们在彰显自己荣耀的希律权柄之下，便与政治苟和在一起

抱成了一团。今天，信徒当中出于畏惧有权有势的人，便与之妥协的信仰便是希律的酵。这样的

信仰是不能成为素祭的。另外，人性的堕落与腐败，随从而陷入外邦人不正的风俗和崇拜偶像，

异端错误的教义和神学思想等，都等于是‘酵’。不信和无神论的思想也等于是‘酵’。林后5：

7-8里记着说：“你们既是无酵的面，应当把旧酵除净，好使你们成为新团；因为我们逾越节的羔

羊基督已经被杀献祭了。”

凡是为我们的信心、人格、生活等带来危害与无益结果的一切不良的影响都是旧酵。我们不

妨思想一下，写满圣经的罪的真面目与危险性，以及罪所遭至的悲惨结局。我们要远离罪，要知

道罪才是最可怕的。正如小小的一团面酵便能使整盆面都发起来那样，小小的罪恶便能腐败我们

的灵魂与肉体。即使是小罪，若是不悔改便会成长，最终会将人全部吞噬掉。

2.不可放蜜(利2：11)

神说素祭里不可有蜜。因为蜜是甜的，所以是象征着甜美的快乐与诱惑。人若要享受甜美的

快乐，就不能把自己的人生献给神。蜜虽然是好的，但不要陶醉在蜜中。蜜的意思固然有好的一



圣洁的道路

99

面，但在这里所意味的是不好的一面。箴5：3里记着说：“因为淫妇的嘴滴下蜂蜜，她的口比油

更滑。”淫妇会用甜蜜的话来引诱人，使人在甜美中在跌倒。世上的快乐是先甜后苦的。世上的

快乐，甜美得甚至会使我们忘记耶稣基督。我们若是沉醉在世上甜美的快乐当中，就会成为属灵

的奸淫者。搀有这种蜜的信仰，是不能成为素祭的。耶稣是我们的新郎，我们若是远离他而陷入

属世当中，就会被辖制在淫女的势力之下。启示录中记录到，这淫妇到了世界的末了便会显现。

启17：4里对于淫妇描述到:

“那女人穿着紫色和朱红色的衣服，用金子、宝石、珍珠为妆饰；手拿金杯，杯中盛满了可

憎之物，就是她淫乱的污秽。”

<提问>基于创1：28,我们应如何看待关乎圣经性的科学(Science)与技术(Technology)
的观点呢？

<提问>提前6：17节指出了，圣经性的与世俗的经济之间怎样的巨大差异呢？
“你要嘱咐那些今世富足的人，不要自高，也不要倚靠无定的钱财；只要倚靠那厚赐百物给

我们享受的 神。”

<提问>神的儿女真正成功的意义是什么？

<提问>雅4：4说，与世俗为友的人与神会成为什么关系呢？
“你们这些淫乱的人哪，岂不知与世俗为友就是( )吗？所以凡想要与世俗为友的，就

是与 神为敌了。”(雅4：4)

<提问>约4：32-34里记着说主耶稣的食物是什么？你的食物及你人生的意义是什么？

<提问>当你的圣洁生活受到他人的嘲笑或攻击时，读一读下列提示经文之后，说一下
你当作出什么反应(应用)？

圣经 苦难 反应 胜败

太5：11-12

约15：19

提后3：12

彼前2：12

彼前4：12-13

<提问>在现实生活中，我们不可避免地要与不圣洁的人们一起生活。但我们怎样才能
像耶稣那样始终不失圣洁呢？

◇参考：路5：27-32；来7：26

个人圣洁的文化生活
圣洁之人在脱去肉体的帐篷之前，也是要活在这个世界的人。我们每日都会面对购物、聚

会、财务管理等诸般大小事情。不管我们是否愿意在生活中都要接触这样的现代文化。

分别为圣的四个阶段



门徒训练

100

我们不论做什么事，只要通过下面的4个圣经原理或是阶段，加以查对就能分辨出神的旨意

了。

①这样做是不是荣耀神？

◇“所以，你们或吃或喝，无论作什么，都要为( )而行。”(林前10：31)

②这件事会不会成为绊倒别人的绊脚石(损害)？

◇“你们这样得罪弟兄们，伤了他们软弱的良心，就是( )基督。所以，食物若叫我弟兄跌倒，

我就永远不吃肉，免得叫我弟兄跌倒了。”(林前8：12-13)

③这件事会不会辖制我？

◇“凡事我都可行，但不都有益处；凡事我都可行，但无论哪一件，我总不受它的( )。”(林

前6：12)

④这件事对我们灵、魂、体是否有益处？

◇“凡事我都可行，但不都( )；凡事我都可行，但无论哪一件，我总不受它的辖制。”(林

前6：12)

我们无论做什么事，只要对以上四个提问能够痛快地回答“OK”的话，便可以存喜乐的心尽

享文化生活！真正从真理中得享自由的圣洁之人，他的敬虔并不在于表面上的严肃表情。他会时

刻与罪分别而活出圣洁的生活，会尽心得享真正的自由，会成为与基督同死并一同复活的丰盛生

命的活见证。因此，圣洁之人也会在人际关系上使用健全的幽默，在简朴的生活中绽放灿烂的笑

容，在空闲时间里借着健康的趣味活动而度过愉快的时光。现在看来，吸烟问题的答案是很明确

的。烟是在记录新约圣经之后过了约200年才开始有的。吸烟乃是将神可贵的财物焚烧成为灰烬的

毁灭神财物的罪。吸烟是烟熏我们的身体，烟熏神圣殿的对神极为不逊的罪，是损害自己和他人

身体健康的无知又没有廉耻的行为。

分别为圣的操练
原本‘圣洁’乃是源于意味着‘分离’的希伯来语‘卡达需’的话。‘卡达需’具有圣洁的

意思，是意味着为了神的荣耀而活出与世俗分离的生活。这个世界充满了污秽，所以需要分别为

圣。利未记11章甚至对日用的饮食也要求分别。这是出于神将饮食生活也包含在了分别为圣的操

练中。人一般有着三种难以控制的欲望，就是占有欲、名誉欲、食欲。其中最难控制的本能便是

食欲。神为了控制这样的本能，便限制了饮食。这是出于神为了使分别为圣的生活成为习惯化、

生活化，最终使得圣徒们能够活出心、想法、生活等都成为圣洁的生活。

分别为圣的操练 相关经文

饮食 不洁净的饮食 洁净的饮食 利11章

心 旧人的心 新人的心
结36：26,雅4：8,来

9：14

想法 属肉体的想法 属灵的想法 罗8：5-8

生活 属肉体的生活 圣灵的果子 加5：19-23

<提问>找出图表里的经文，回答下列问题。

1)不洁净的饮食是什么？洁净的饮食是什么？

2)旧人的心与新人的心有何不同呢？

3)举例说一下属肉体的想法与属灵的想法。

4)请说一下，出于想法而有的属肉体的果子与圣灵的果子。



圣洁的道路

101

<提问>比较并讨论一下属世的价值观与属神的价值观。说一说，基督徒在生活中应具
体地怎样分别为圣？

价值观 属世的价值观 属神的价值观

伦理道德观
约壹2：16；弗4：17-19；

提后3：1-4
约壹4：7-12；加5：13-14

家庭婚姻观 林前5：1
弗5:22-28；西3:18-19；帖前4:4；彼前3:1；

林前7：3-11；箴18：22； 创2：24

职业观 创4：16-22的教训 帖后3:10；帖前4:11-12；箴10:4；林前4：2

成功观 雅4：16；雅5：1-5；雅2：1 雅2：8；箴12：27；太25章；诗1：

教育观 雅3：15 申4：10；箴1：7；箴1：5；罗16：19；雅3：17

文化观 提后3：4 林前10：31

经济观 提前6：9-17；雅1：10-11 提前6：8

民族国家观 太24：7；诗2：1 太6：33；耶18：1-10

世界观 代下15：6 加3：28-29

来世观 太22：23 太12：23；徒24：15；启20：6

社会的圣洁
由属撒但的众人形成的世俗文化，可谓是‘生产罪的工厂’。神希望他光明的儿女们能够将

‘充满罪恶的世俗文化’变成圣洁的文化。

“愿你的国降临，愿你的旨意行在地上，如同行在天上。”(太6：10)

神的旨意是使全地成为圣洁。这个世界是我们见证自己是神百姓的宣教场所。我们不是躲避

这世界污秽的隐居主义者，也不是沉迷于这地美好的世俗主义者。我们生活在这个世界里，却要

胜过这世界，同时也要活在耶稣基督里，要改变引导这个世界(约16：33)。

1)堕落的视觉文化

妨碍现代人敬虔生活的视觉文化都有哪些呢？

“看”，对于我们而言有些是有益的，但有些会令我们深受其害。若是没有节制地沉迷于其

中，便会渐渐疏远教会生活，离开信仰，陷入现世的快乐中。

“求你叫我( )不看虚假，又叫我在你的道中生活。”(诗119：37)

“万事令人厌烦，人不能说尽。( )，看不饱；耳听，听不足。”(传1：8)

“你要( ) 神的作为，因 神使为曲的，谁能变为直呢。”(传7：13)

<应用>记一下，下列项目在每周里会耗费你多少时间。

属灵生活
Q.T 信仰书籍

参加

礼拜
传道 祷告

教会

侍奉

学习

圣经

圣徒

交通

小组

聚会

<应用>如何圣别视觉文化呢？例如，若不能节制看TV时间，能为此扔掉电视机吗？

日常生活
手机 T.V 电影 购物 闲聊 上网

文化

活动

新闻

杂志
上饭店



门徒训练

102

2)堕落的音乐

“雅八的兄弟名叫( )，他是一切弹琴吹箫之人的祖师。”(创4：21)

“你们要赞美耶和华！向耶和华唱新歌，在圣民的会中赞美他！愿以色列因造他的主欢喜；

愿锡安的民因他们的王快乐。愿他们( )赞美他的名，击鼓、弹琴歌颂他！”(诗149：1-3)

<提问>经上赛43：7记着说，神为何创造了人类？
“就是凡称为我名下的人，是我为自己的荣耀创造的，是我所作成、所造作的。”(赛43：7)

“这百姓是我为自己所造的，好述说我的美德。”(赛43：21)

<提问>通过创世记4章可知，堕落的音乐的起源是什么？

<提问>你的口是否既唱赞美诗，又唱流行歌呢？
“我是耶和华，这是我的名。我必不将我的荣耀归给假神，也不将我的称赞归给雕刻的偶

像。”(赛42：8)

3)堕落的性道德

今天世界上最堕落的潮流之一就是性堕落。撒但利用性 (sex)、酒、毒品等，引诱人堕落。

正如夏娃看到(视觉)善恶果受到诱惑一样，撒但借着刺激人的感观和感情，混淆道德标准，使人

选择行恶。性乃是神赐给人类的创造性礼物而不是商品。展现男女裸体或是自己脱光衣服，这样

将神的咒诅和羞耻(撒上20：30；鸿3：5)个性化或商品化的可憎之事，乃是悖逆神的罪，等于是

展示自己就是被神咒诅的人。

“万军之耶和华说：‘我与你为敌；我必揭起你的衣襟，蒙在你脸上，使列国看见你的赤

体，使列邦观看你的丑陋。’”(鸿3：5)

性乃是神为了创造秩序而赐给我们的礼物。我们的身体不是可以买卖的物品或商品。教会要

阻挡性的商品化，并要用和平对应家庭内外的性暴力。可以明确的是我们有责任来管理性。

“以色列的女子中不可有妓女；以色列的男子中不可有娈童。娼妓所得的钱，或( )，

你不可带入耶和华你 神的殿还愿，因为这两样都是耶和华你 神所憎恶的。”(申23：17-18)

“行事为人要端正,好像行在白昼；不可荒宴醉酒,( ),不可争竞嫉妒”(罗13:13)。

“我们也不要( ),像他们有人行的，一天就倒毙了二万三千人。”(林前10：8)

<提问>约伯为了持守圣洁，在伯31：1-2里与自己的眼睛立了什么约？他又是存怎样
的想法圣别的呢？

“我与眼睛( )，怎能恋恋瞻望处女呢？”(伯31：1)

“从至上的 神所得之份，从至高全能者所得之业是什么呢？”(伯31：2)

<提问>心存淫念接触异性时，从哪开始算为罪？
“亲近邻舍之妻的，也是如此。凡挨近她的，不免受罚。”(箴6：29)

<提问>淫念是什么？
“只是我告诉你们：凡看见妇女就动淫念的，这人心里已经与她犯奸淫了。”(太5：28)

<提问>帖前5：22里记着说，我们对于恶事应持怎样的态度呢？
“各样的恶事要禁戒不作。”(帖前5：22)

圣洁的劳动
有一日，有人称赞爱迪生(T. A. Edison)说：“您可真是一位天才”。对此，爱迪生却回答

说：“我不是天才，而是我工作的奴仆”。我们成为蒙神使用的贵重的金银器皿之路，便是在神

所托付的教会内外一切事工上作奴仆。直至作工成为我们的喜乐为止，我们都要沉迷于作工。问

题在于，想要坐在高位上的人总是多于想要成为事工奴仆的人。圣经的劳动观，便是所有人都从



圣洁的道路

103

神那里得到了恩赐。另外，作工可以说就是使用恩赐来服侍神和我们的邻舍。若是得到了讲道恩

赐，就要借着讲道来服侍成为基督肢体的人们，就要向不信的人传讲福音信息。若有人得到建造

房屋的恩赐，就当借着建造房屋来服侍邻舍。圣经的劳动观，其核心可以说就是使用恩赐彼此服

侍，将荣耀归于神。不论是讲道还是在服装厂制衣，只要是为了神得到荣耀，便都是圣洁的主

工。可以说，我们所做的一切工都是为了显明爱。经上记着说，无论做什么都要从心里做，像是

给主做的不是给人做的(西3：23)。所以，我们作为月薪所得的钱财，不能当作是自己当得的而要

当作是爱自己的天父所赐的出于恩典的供应。这样，神便会成为我们的供应，而我们的雇主只是

输送神供应的通道。我们若是将职业视为成就我们人生计划的最为优先的根据，而将其他一切都

推后的话，职业就会成为我们的偶像(传2：11,3：9-13)。我们的职场乃是神所赐的，是我们担负

起传福音与门徒训练使命的宣教禾场。职业能够为我们提供，成就爱神爱人的人生目的的方法(太

22：37-40)。我们最终是要通过职场生活，传播福音，扩张神的国。

<提问>你是为了谁在职场里作工呢？
“所以，你们或吃或喝，( )，都要为荣耀 神而行。”(林前10：31)

<提问>我们应当向谁，无论做什么都像是给主做的呢？
“无论作什么，都要从心里作，像是给主作的，不是给人作的。”(西3：23)

1)我们的雇主(弗6：5-8，箴28：20；弗6：5-8；传9：10；提前6：1-2；多2：9-10 )；

2)家人(提前5：8)；

3)贫穷人(弗4：28，箴19：17，21：25-26，诗37：25-26)；

4)社会的人(帖前4：11-12)。

<提问>读过但以理书1章之后回答下列问题。
1)从1-2节开始，圣经作者是以怎样的眼目看待这世上发生的诸般事件的始末与原委呢？

2)巴比伦王为了将那些年少的犹太人同化于他们所生疏的巴比伦文化，具体都使用了什么策略

呢？(3-7节)

3)但以理针对王的措施，所取的决绝而有分辨力的决定是什么呢？(11-14节)

4)我们对于应像但以理那样决绝而有分辨力地圣别的非圣经文化，当要采取怎样的措施呢？

<提问>传9：7- 10里言及的朴实的幸福是什么呢？
1)“你只管去欢欢喜喜吃你的饭，心中快乐喝你的酒，因为 神已经悦纳你的作为。你的衣服当时

常洁白，你头上也不要缺少膏油。”(传9：7-8)

2)“在你一生虚空的年日，就是 神赐你在日光之下虚空的年日，当同你所爱的妻( )，因

为那是你生前在日光之下劳碌的事上所得的分。”(传9：9)

3)“凡你手所当作的事，要( )去作，因为在你所必去的阴间，没有工作，没有谋算，没有知

识，也没有智慧。”(传9：10)

<应用>

1.你是否能够以喜乐和感恩的心过着朴素的生活，还能常常感谢吗？

2.你是怎样下定决心改掉恶习并制定具体的实践计划呢？

实现地球村的和平与爱的实践
我们的周围总能遇见贫穷的邻舍，也能遇见那些无家可归的以及没有父母自己艰难生活的孩子

们。雅1：26-27里记着说：“若有人自以为虔诚，却不勒住他的舌头，反欺哄自己的心，这人的

虔诚是虚的。在 神我们的父面前，那清洁没有玷污的虔诚，就是看顾在患难中的孤儿寡妇，并且

保守自己不沾染世俗。”

真正的虔诚就是圣洁的生活，就是认为自己拥有的一切不是属于自己，而是神托付给自己

的。不仅承认自己的财产、孩子等一切都是神的，而且还能够实践爱。圣弗兰西斯说：“穷人向

你要面包，乃是要回他自己的”。所有人这世上都有同等吃喝的生活权力。社会服务是我们基督



门徒训练

104

教重要的使命。人们常说，宣告话语、相交、服侍是教会的重要机能。所谓礼拜乃是与侍奉是一

样的。基督徒要向神敬拜，对人服侍。即，信耶稣的人要存敬拜神的心来服侍世上的人。

<提问>填写下列经文的空白。
*出23：11 “只是第七年要叫地歇息，不耕不种，使你民中的 有吃的。他们所剩下的，野

兽可以吃。你的葡萄园和橄榄园，也要照样办理。”

*箴19：17 “怜悯贫穷的，就是 ，他的善行，耶和华必偿还。”

*箴20：13 “不要 ，免致贫穷；眼要睁开，你就吃饱。”

*箴29：14 “君王凭诚实 穷人，他的国位必永远坚立。”

*太19：21-22 “耶稣说：‘你若愿意作完全人，可去变卖你所有的， ，就必有财宝在

天上，你还要来跟从我。’那少年人听见这话，就忧忧愁愁地走了，因为他的产业很多。”

*加2：10“只是愿意我们记念穷人，这也是 本来热心去行的。”

为扩张神国的国家与社会关系
耶稣宣告的神国的祝福之一就是和平。耶稣说：“使人和睦的人有福了，因为他们必称为 神

的儿子。”(太5：9)

所谓使人和睦的人，就是指和平的缔造者。换言之，和平不付出努力是不能实现的。因为，

不认识耶稣的人们仍旧作魔鬼的儿女，作罪的奴仆，生活在不义和罪恶之中(弗2：2-3)。所以，

我们为了成就世上的和平而不能被动地坐等。换言之，我们不能成为和平的客体，而要成为和平

的主体。罗10：15里记着说：“报福音，传喜信的人，他们的脚踪何等佳美。”这是在以赛亚先

知的信息中所引用的一句话。我们作为神的儿女与神和睦，在家庭、社会、国家里成就和平，乃

是我们当要担负的使命。

“你们所当行的是这样：各人与邻舍说话诚实，在城门口按至理判断，使人和睦。”(亚8:16)

出于个人的不信、敌对感、憎恶而有的忿怒与集体性定罪，乃是神所不愿的。

“你们要追求与众人和睦，并要追求圣洁；非圣洁没有人能见主。”(来12：14)

“惟独从上头来的智慧，先是清洁，后是和平，温良柔顺，满有怜悯，多结善果，没有偏

见，没有假冒。”(雅3：17)

神的儿女要借着正义与和平的方式来缔造和平。

<提问>赛52：7里记着说：“那报佳音、传平安、报好信、传救恩的,对锡安说：‘你
的 神作王了！’这人的脚登山何等佳美”这句话意味着什么呢？

<提问>我们用什么来实现使人和睦的社会生活呢？

<提问>读过尼希米记1章之后，回答下列问题。

1)尼希米为什么几日里悲哀，坐下哭泣，禁食祈祷呢？(尼1：4)

*因为他听说同族人遭入侵而受大难、受凌辱，并且服侍神的圣殿与圣城被拆毁，城门被火焚烧。

2)尼希米是在为哪一点悔改祷告呢？(尼1：7)

*为不遵守神的诫命、律例、典章而犯罪的不义在悔改祷告。

3)尼希米抓住什么在祷告呢？(尼1：9)

*他抓住神的话语，就是抓住‘只要悔改，神就会赦免’的内容在祷告。

4)尼希米的祷告得到了怎样的应答呢？(尼1：11)

*在王面前蒙恩，成为‘作王酒政’的。



圣洁的道路

105

5)你作为君尊的祭司是否也能够将邻舍的罪当作自己的罪(雅2：10-11)，并能够将自己包括在内

而代为认罪悔改，并求得主的怜恤呢？

①家人的罪

②教会的罪

③社会的罪(你所属的职场、学校或社区)

④国家和民族的罪(国家领导人和政府)全体人民的罪

<提问>读过罗13：和彼前2：12-17之后，回答下列问题。
①作为基督徒对有益于国家和民族的法律和制度，应持什么态度才合乎神的旨意呢？

②基督徒为政治和社会上的掌权者当作的事是什么呢？

③基督徒对于逼迫真理和不符合圣经的法律，应持什么态度呢？(参徒4：19-20；徒5：29)

④圣经里所说的爱国是什么？应当怎样实践呢？

<提问>撒上12：7-15、太14：3-4里暗示的，教会对世上的权势起到的作用是什么
呢？

<提问>王上21：1-19里神是如何看待人权的呢？

<提问>下列经文所说的是谁的人权？教训我们什么呢？

<提问>太19：13-15、弗6：4里，关乎婴孩的人权问题所教训的是什么？
(参考：伯31：15；耶1：5；加1：15 - 胎儿人权的重要性)

要爱护并管理好地球村
人类对自然没有分别的破坏，使地球正在面临极为严重的重患。现在，世界大陆的40%以上已

经沙漠化，因着臭氧层被破坏而引发的地球变暖所带来的气象异常层出不穷，堆积如山的产业垃

圾造成了土壤酸性化以及酸性雨等。这些众多的因素使地球每日平均灭种的动植物高达几百种。

造成这样的现象，没有遵循神创造秩序的我们人类，有着不可推卸的责任。起初，神创造了天地

之后，便交给人类来治理。创造了世上万物的神深爱所造的一切。我们作为神的儿女，当要以神

的心为心来对待自然。我们有责任要珍惜并治理好一切自然物。我们珍惜治理好一切自然物，固

然是因为大自然对我们的生存很重要，但更因为大自然是属于神的缘故。治理好神的受造之物乃

是神最先托付给人类的责任。

<提问>填写下列经文，说一说我们管理地球与自然万物的使命。
1)“ 神就赐福给他们，又对他们说：‘要生养众多，遍满地面， ；也要 海

里的鱼、空中的鸟，和地上各样行动的活物。’”(创1：28)

2)“ 神晓谕 和他的儿子说：‘我与你们和你们的后裔立约，并与你们这里的一切活物，

就是飞鸟、牲畜、走兽，凡从方舟里出来的活物立约。我与你们立约， ，不再被

洪水灭绝，也不再有洪水毁坏地了。’ 神说：‘我与你们并你们这里的各样活物所立的永约是有



门徒训练

106

记号的。我把虹放在云彩中，这就可作我与地立约的记号了。’”(创9：8-13)

3)“地不可永卖，因为 ；你们在我面前是客旅是寄居的。”(利25：23)

4)“因为树林中的百兽是我的，千山上的牲畜也是我的。山中的飞鸟， ；野地的走兽

也都属我。我若是饥饿，我不用告诉你，因为世界和其中所充满的都是我的。”(诗50：10-12)

<提问>申10：14，诗24：1，诗89：11，诗115：16里记着说大自然的主人是谁？我们
对自然应持什么样的态度呢？

<提问>诗119：54里所说的‘寄居’意味着具有什么用途和概念的家呢？
(参考:来11：13-16)

“我在世寄居，素来以你的律例为诗歌。”(诗119：54)

*在地上要像客旅一样生活，要为更美的家乡，为天国的荣耀而活。



圣洁的道路

107

【讨论与默想】

1.学校或职场生活的最终目的是什么呢？

2.是否确信保护环境是属神的事而在付之于实践呢？

应用 & 作业

当认识到的

当感恩与

赞美的

需要调整的

当实践与

顺从的

需要祷告的

作

业

背诵经文
●医治：出15：26

●医治：玛4：2

读 经 约翰福音9章

祷 告 主啊！求主在医治上赐我大信心！

读书与其他



门徒训练

108

第

八

课

圣洁的仇敌旧人与医治

本 文 可9：17-29 背诵经文
●医治：出15：26

●医治：玛4：2

作业检查

检查标志 完成=○ 部分完成=△ 没做=×

读 经

默想与背诵

实习与其他

复习题 借着祷告参与世界宣教并能够维持下去的秘诀是什么呢？

学习目的
1.使人正确认识医治的神并得到医治。

2.帮助人在医治的神里面活出灵、魂、体健康的生活。

引人思考的喻道故事

羊因为身上的羊毛较长的缘故，不容易发现身上的疾病或伤处。我们来到羊的展厅里便会看

见，照着各样病症制作的标本，而用于制作标本的羊都被剪掉了羊毛。不过，一个好牧人只要用

他手中的杖掀开羊毛，观察羊的皮肤和毛的状态，便会知道羊的身体是否有异常。简而言之，羊

在主人面前没有一样是可以隐藏的。细心的好牧人常常会非常仔细地查看每一只羊。牧人查看羊

的场景，既有趣又令人惊叹。羊一只一只从羊圈里出来时，牧人就会用杖拦住，然后用杖掀起羊

毛来观察，接下来再用手触摸全身来确认有没有异常。牧人在这个过程中会细致地查看每一只

羊。这时羊若是不反抗而乖乖地接受牧人的查看，对于羊而言是有益的。因为，查出有异常便会

及早得到牧人的看顾和医治。同样，我们若不反抗而完全顺从神的察看时，神就会通过他的话语

来察看我们。神会察看我们的肉身，以往自私的生活，显露出一切需要医治的部分。这是神为了

我们的平安，是出于爱和顾念我们所行的事，都是为赐予我们平安而行的事。这其中包含着神对

我们的无限关怀和慈爱。我们灵魂的大牧者为我们诊断，完全是为了我们的益处。所以，站在我

们的立场来看时，神的察看会给我们带来极大的安慰。

圣洁与医治
世上有很多人因着在灵里，精神上、肉身上被疾病缠绕而疲惫不堪。虽然随着现代文明的发

达，现代医学也有了突飞猛进的发展，但仍旧医治不了很多疾病。从初期教会时代起，教会便成

为医治人疾病的共同体。但随着人类科学和医学的不断发展，人们的关心离“神的医治”便开始

越来越远了。但对于一个跟随医治者耶稣基督的圣洁之人来说，在今天仍要相信医治我们的独一

真神。基督教是强调“罪人得救、赐人永生、洁净人的心灵，使人被圣灵充满而活出圣洁的生

活”这样的宗教。基督教不是单单论及心灵的问题，而是同时也论及人的灵魂与肉体的全人得救

的福音。圣经里记着说，耶稣不但医治了患有各样疾病的人，还释放了被鬼所附的人，使他们得

到了自由。正如先知以赛亚所说，因耶稣所受的鞭伤，我们已经得到了医治。

内在的医治
耶8：13-22里言及到，耶利米先知为遭遇灾难的以色列而有的劝勉。13-17节里描述了受灾的

状况。耶利米正在祈求神赦免以色列百姓的罪。他祈祷说：



圣洁的道路

109

“因我百姓的损伤，我也受了损伤。我哀痛，惊惶将我抓住。”(21节)

我们也应像耶利米那样，将患病与心灵受伤之人的痛苦视为自己的痛苦。22节里记着说：

“在基列岂没有乳香呢？在那里岂没有医生呢？我百姓为何不得痊愈呢？”

耶利米指出了以色列百姓的过错。因为，以色列百姓有医治他们的地方、良医、良药，他们

却将这些搁置在一边，而在别的地方寻求帮助和医治。同样，我们也会因着罪，在人际关系上、

家人问题上、职场上、甚至于在教会里受伤，而生活在伤痛之中。那么我们有了这许多的伤痛，

应当奔向哪里呢？许多人会像犹大王亚撒一样，不去寻求主而去寻求别人的帮助(代下16：2)。结

果，不仅得不到医治，就算是得到了医治也只是表皮上的，最终还会惹神震怒(代下16：9)。他们

本应到基列去寻求那里的良医之主、良药之乳香。基列是位于约旦河东的山地(书17：5)。那地所

产的香料，通常是用特殊的树木上流淌出来的树汁为原料制成的。那地是以胜产药材而闻名的地

方。那地所产的乳香，不仅散发芬芳的气味，而且还是治疗伤口的特效药物。耶利米书中记着

说，基列的乳香是包扎伤口和治疗所有皮肤病的良药(耶51：8)。基列也曾有将乳香和其他药物合

成而施行有效医治的医生。因此耶利米才叹息到，以色列百姓既有良药乳香，又有良医摆在他们

面前，他们却视而不见，反到去别处寻求医治却未得医治。

今天，受伤的心灵所需要的是什么？教会应为这个受伤的社会提供的又是什么呢？就是‘基

列的乳香’与‘那地的医生’。神通过耶利米先知传达的信息，就是质问以色列百姓你们眼前便

有解决问题的确实可行的方法，却为何非要愚昧地到别处寻求解决问题的方法呢？若是将这一信

息同我们的时代联系在一起来说的话，你们有耶稣十字架的福音为基列的乳香，本有彻底得到医

治的途径，却为何还要到别处去解决问题呢！

离开所多玛城
“与(巴比伦人)同住的锡安民哪，应当逃脱。”(亚2：7)

锡安是教会，巴比伦是世界。神不愿也不会允许锡安的女儿牵着巴比伦女儿的手往来。神对

以色列说，他们要占领约旦河至幼发拉底河的广阔之地。神合拢了红海，使他们无法再回到埃及

了。只是，问题不在于他们要回去，而在于前方的路过于遥远。今天，教会的问题不在于回到从

前的堕落和以往大胆邪恶的罪上，而在于利用主走的太远了。巴比伦的地界，越过幼发拉底河而

紧挨着圣洁之地。以色列百姓到巴比伦卖淫之后，又回到神的家用眼泪遮盖了祭坛。于是，神便

对他们说：“我怎能赦免你呢？你的儿女离弃我，又指着那( )的起誓。我使他们饱足，他

们就行奸淫，成群地聚集在娼妓家里。他们像喂饱的马到处乱跑，各向他邻舍的妻发嘶声。”(耶

5：7-8)

你是否从属灵的所多玛城中出来了呢？

我们行神所不喜悦之事的罪恶场所、我们犯罪的心，便是我们的所多玛。我们不能再与罪妥

协了。我们一旦陷入进去，便会很难逃脱。罗得坚持不从所多玛城里出来。若不是神直接搭救，

他也许在神审判所多玛的时候就死掉了。照着文字层面的意思，主是亲手拉着罗得和他家人的

手，领他们出了所多玛。

“但罗得迟延不走。二人因为耶和华怜恤罗得，就拉着他的手和他妻子的手，并他两个女儿

的手，把他们领出来，安置在城外。”(创19：16)

罗得在所多玛毁灭之前，仍旧迟延不走，自己也没有拯救自己的能力和意志。神便直接用手

拉着那些被圈在混沌、迷惑、罪中的人们，领他们到了安全之地。主实际上是在说，‘我爱你罗

得，我不会任凭你死在灾殃中。罗得你是义人，所以我警告过你，你要离开那里！’

“因我们还软弱的时候，基督就按所定的日期为罪人死。”(罗5：6)

在这里‘软弱’在文字层面上的意思就是没有能力或意志。这里说的是，神甘心为我们行

事。因为，我们什么都没有。神指示罗得的只有一件事，“逃命吧！不可回头看，也不可在平原

站住，要往山上逃跑，免得你被剿灭。”(创19：17)在这里山乃是象征着神居住的地方，单单与

神相见的地方。我们在圣经里可以随处可见这样的象征。摩西看见神的荣耀是在山上，耶稣变像

以及在祷告中寻求神也都是在山上。这一切事都是发生在山上。

“耶和华本为大，在我们 神的城中，在他的圣山上，该受大赞美。”(诗48：1)

“必有许多国的民前往说：‘来吧！我们登耶和华的山，奔雅各 神的殿；主必将他的道教训



门徒训练

110

我们，我们也要行他的路。因为训诲必出于锡安；耶和华的言语必出于耶路撒冷。’”(赛2：3)

这些话语都是意味着，当神照着应许拯救我们的时候，我们要凭着信心一直奔向他的圣山。

只是，罗得仍旧无心奔向主所居住的地方。罗得说：“我不能逃到山上去，恐怕这灾祸临到

我，我便死了。”(创19：19)罗得反倒请求神让他前往离神不远的琐珥城。神允许了他，他便从

琐珥上去和两个女儿同住在一个洞里。结果，发生了比在所多玛更为邪恶的事。罗得醉酒之后，

与自己的女儿发生了乱伦并生了儿子。这是何等大的悲剧呢！这一切都是因罗得而发生的。这是

因为，他虽然得救却不愿到那神所充满的地方。今天，有多少基督徒因信得救受洗之后，却仍旧

在世界里活出和世人没有分别的生活。他们便是不愿离开所多玛的人，以至于像罗得一样竟遭遇

不幸的结果。我们为了能够逃离所多玛，不妨察看一下属灵的疾病。

<提问>以下旧人的样子应该称之为属灵的什么疾病呢？

①热病

“耶稣出了会堂，进了西门的家。西门的岳母害热病甚重，有人为她求耶稣。耶稣站在她旁

边，斥责那( )，热就退了，她立时起来服侍他们。”(路4：38-39)

②瘫子

“但要叫你们知道，人子在地上有赦罪的权柄。就对( )说：‘我吩咐你起来，拿你的褥

子回家去吧！’那人当众人面前立刻起来，拿着他所躺卧的褥子回家去，归荣耀与 神。”(路5：

24-25)

③瞎子

“你说：我是富足，已经发了财,一样都不缺；却不知道你是那困苦、可怜、贫穷、( )、

赤身的。我劝你向我买火炼的金子，叫你富足；又买白衣穿上，叫你赤身的羞耻不露出来；又买

眼药擦眼睛，使你能看见。”(启3：17-18)

④癫痫病

“说：‘主啊，怜悯我的儿子！他害( )的病很苦，屡次跌在火里，屡次跌在水里。’”

(太17：15)

⑤聋子

“众人分外希奇,说:‘他所作的事都好，他连(聋子)也叫他们听见,哑巴也叫他们说话。’”

(可7：37)

“那时，瞎子的眼必睁开，( )的耳必开通。”(赛35：5)

⑥哑巴

“有许多人到他那里，带着瘸子、瞎子、( )、有残疾的和好些别的病人，都放在他脚

前。他就治好了他们。”(太15：30)

“他看守的人是瞎眼的,都没有知识,都是( )狗，不能叫唤；但知作梦、躺卧、贪睡。”

(赛56：10)

⑦大麻风

“耶稣回答说：‘你们去把所看见、所听见的事告诉约翰，就是瞎子看见，瘸子行走，长(

)的洁净，聋子听见，死人复活，穷人有福音传给他们。’”(路7：22)

社会性的医治
基于地区感情、肤色、民族而有的自满与藐视，便是社会性疾病，便是悖逆创造主神的犯

罪。例如，基于地区感情而藐视某些地区的人，便是藐视使人出生在那里的神；白人若是藐视黑

人便是藐视使人出生为黑人的神。更何况，又不是借着自己的力量、努力或实力成为的白人，却

像是靠着自己的力量成为了白人一般。而仗着血统、肤色、出生地而显耀自己藐视有色人种或其



圣洁的道路

111

他人的，乃是一种精神疾病。人不论生在哪里及具有什么肤色，在圣洁的神面前都是一样的罪

魁。若用相对的评价标准来看时，不论什么地方、民族、肤色，都同样会存在好人与坏人。事实

上，若不明白圣经，不能接待耶稣，便都只能带着精神疾病或属灵疾病而活。患病的诸般心灵聚

集的教会、家庭、职场、社会，便与耶利米和以赛亚的时代一样，充满了疾苦。正像以色列百姓

一样，在那种充满痛苦的岁月里，一心求死而不愿生还。以至于，有的人便因着无法忍受而选择

离婚、辞职、甚至于自杀的极端方法。

但在犹大境内，有良药基列的乳香和良医。我们身边有耶稣能够医治受伤的心灵、患病的国

家、社会。基列的乳香就是十字架的福音，医师就是我们的主耶稣。主说将患者都带到神面前

来。

“你要将有眼而瞎、有耳而聋的民都带出来。”(赛43：8)

‘有眼而瞎’的人不是指肉眼的瞎子，而是意味着属灵的瞎子。旧约代表性人物摩西也患过

大麻风，新约代表性的人物使徒保罗也曾患过眼疾，但他们的疾病都被主医好了。使人患病的是

主，为人医治的也是主。医治身体上的疾病不是主要目的，主是为了通过患病与得到医治使人知

道自己所患的心灵疾病，并从中吸取属灵的教训。圣徒与教会当要点亮生命的话语，使人看见心

灵上的疾病。所以，要引导他们祷告求主医治。从前医治各样身体疾病与心灵疾病的主耶稣，今

天也照样能够医治一切身体与心灵上疾病。只是，唯有来到主面前的人才能得到医治。

“他的名声就传遍了叙利亚，那里的人把一切害病的，就是害各样疾病，各样疼痛的和被鬼

附的，癫痫的，瘫痪的都带了来，耶稣就( )了他们。”(太4：24)

今天也一样，心灵上的各样疾病与障碍，唯有通过话语遇见主耶稣才能得到医治。正如病人

找到医生才会得到医治那样，唯有先知道自己心里的疾病而恳切寻求的人，才能在话语中与主相

遇而得到医治。借着福音人们受伤的心灵得到医治后都会不约而同地说到：“从今以后，我有救

了”。人既是灵、魂、体的合成体，同时也是有机体。所以心灵一旦生病，肉体也会跟着生病。

据悉，各样癌症的大多起因都是因为压力过大所致。心灵疾病得到医治，肉身的疾病也会随之得

到医治。‘健康’(health)、‘完全’(whole)、‘圣洁’(holy)这三个词的语源，都是源于意味

着‘完全’(complete)的专有名词‘hel'。圣洁的恩典与心灵的医治是同一个恩典。这种心灵的

幸福，乃是唯有心灵的各样疾病得到医治才能品尝到的属天的真幸福。认识基列医生的人，便能

够借着基列的乳香而在神愈的恩典中健康地生活。

“以色列啊！你是有福的。谁像你这蒙耶和华所拯救的百姓呢？他是你的盾牌，帮助你，是

你威荣的刀剑。你的仇敌必投降你，你必踏在他们的高处。”(申33：29)

家庭中的成员，职场中的员工，若是都能够相信耶稣，并甘愿舍己背起自己的十字架跟从主

的话，我们的家庭、职场就会成为神国，就会成为地上的天国。这便是社会性的圣洁与医治。这

样的医治事工要从教会开始兴起。只是，若要得到医治就要先遇见医治的主耶稣基督，正确认识

了耶稣基督便能够认识自己的疾病。我们借着可10：34，便能晓得这样的事实。

真正的悔改与医治
“耶稣拉着瞎子的手，领他到村外，就吐唾沫在他眼睛上，( )在他身上，问他说：

‘你看见什么了？’”(可8：23)

耶稣吐唾沫在瞎子眼睛上，按手在他身上，问他看见了什么。这是出于让他知道，就像耶稣

被人吐过唾沫一样他也是个罪人。这样他才能领悟福音，睁开属灵的眼睛看见主，领受主所赐的

恩典。正如有病的人，才会寻找医生一样。自以为义的人不但看不见主，福音也会向他们隐藏起

来，使他们看也看不见、听也听不明白。唯有看见自己是个罪魁时，才会恳切寻求主施行拯救。

真实的悔改乃是与主一同向着罪看自己是死的。

“这样，你们向( )也当看自己是死的；向 神在基督耶稣里，却当看自己是活的。”(罗

6：11)

我们若是自卑，寻求主的面祷告说：“主啊，我是因着罪与恶而当死的罪人！”主便会倾听

我们的祷告，赦免我们的罪。

“这称为我名下的子民，若是自卑。祷告，寻求我的面，转离他们的恶行，我必从天上垂听，

赦免他们的罪，( )他们的地。”(代下7：14)



门徒训练

112

<提问>路3：4-6的话语是什么意思呢？

*正如先知以赛亚书上所记的话，说：“在旷野有人声喊着说：‘( )主的道，修直他的路！一

切山洼都要填满，大小山冈都要削平！弯弯曲曲的地方要改为正直，高高低低的道路要改为平

坦！凡有血气的，都要见 神的救恩！’”(路3：4-6)

<提问>神的百姓若犯了罪，与神的关系会变成怎样呢？

<提问>赛54：8中，‘ 神掩面’是意味着什么呢？

<提问>我们怎样时，神会向我们掩面呢？(参考诗篇13：1)
“耶和华啊，你忘记我要到几时呢？要到永远吗？你掩面不顾我要到几时呢？”(诗13：1)

<提问> 我们因犯罪而断绝了与神的交通时，应采取的具体行动是什么呢？
“我向你陈明我的罪，不隐瞒我的恶。我说：‘我要向耶和华承认我的过犯，你就赦免我的

罪恶。’”(诗32：5)

“我们若认自己的罪， 神是信实的，是公义的，必要赦免我的罪，洗净我们一切的不义。”

(约壹1：9)

我们若是不认罪悔改时
*不认罪时-“我( )的时候，因终日唉哼而骨头枯干。黑夜白日，你的手在我身上沉重；

我的精液耗尽，如同夏天的干旱。”(诗32：3-4)

“我们若说自己没有犯过罪，便是以 神为说谎的，他的道也不在我们心里了。”(约壹1：10)

我们常常不由自主地，自己还未察觉到是罪时，就已经得罪了神。所有的罪，都会阻断我们与

神的交通。神对我们所犯之罪的救助对策，便是我们要向神承认自己所犯的罪，然后从罪中回转

到神这里来。我们要认罪悔改。当我们犯罪时，圣灵便会谴责我们，使我们对自己所犯的罪感受

到罪责感。这是出于神对我们的爱，也是神愿医治我们而发出的呼召。神愿能够时常与我们建立

正确的关系。圣灵使我们明白自己所犯之罪时，我们若是对此不显明自己的反应，神便会管教我

们。神管教我们的目的，总是在于重新引领我们进入与他的交通之中。我们若是不立时回应神对

我们的管教，神便会为了使我们归向他，而会对我们施与更大的审判(请看利未记26章)。这种审

判，可能会波及到一个家庭、教会，甚至整个国家。神虽然会审判属他的人，但只要转离罪，神

便会赐下赦罪的恩典，医治我们的地。

“我若使天闭塞不下雨，或者蝗虫吃这地的出产，或使瘟疫流行在我民中，这称为我名下的

子民，若是自卑，祷告，寻求我的面，转离他们的恶行，我必从天上垂听，( )他们的罪，医

治他们的地。”(代下7：13-14)

所以，我们得蒙圣洁的恩典之后作为应遵行神诫命的人，若犯了罪便要自觉自己就是罪魁，

不论所犯的罪大与小都要随即来到神面前具体地认罪。我们若是不认罪，隐藏或否认自己所犯的

罪，不仅对自己没有益处(甚至于会影响到身体的层面)，而且还会渐渐减弱与神之间的交通，使

圣洁恩典的生活受到侵蚀。但我们认罪时，神便会垂听我们的祷告，便会赦免我们，便会使我们

从罪中得蒙洁净，便会用比之前更加牢固的爱绳来牵引我们。

<提问>代下7：14里记着说，神对他的百姓施行审判时，神的百姓为了能够重新恢复
与神的交通而应去作的四件事是什么呢？

<提问>神的百姓悔改重新归向神时，神对此而有的三个应许是什么？
* ①神垂听他们的祈求；②赦免他们的罪；③医治他们的地！

<提问>罗7：15里论及的是怎样的基督徒非正常的生活呢？



圣洁的道路

113

“因为我所作的，我自己不明白。我所愿意的，我并不作；我所恨恶的，我倒去作。”(罗

7：15)

<提问>罗8：12-13里记着说，我们怎样做才能照着主所要求的活出爱神爱人的生活
呢？

“弟兄们，这样看来，我们并不是欠肉体的债，去顺从肉体活着。你们若顺从肉体活着，必

要死；若靠着圣灵治死身体的恶行，必要活着。”(罗8：12-13)

创伤的医治与告白
只有慈爱的父神才能够医治我们受伤的心灵。神是安慰人的神。我们只要观看神已经为我们

所成就的事情，就能晓得神对我们的看顾是何等的无微不至。我们的神为了能够亲历世间的悲苦，

便舍弃天上的荣耀，道成肉身来到了世界。而且，主也曾凡事受过试探，与我们一样，只是没有

犯罪。所以，他能体恤我们的软弱(来4：15)。诗篇作者曾吟唱到:

“ 神医好伤心的人，裹好他们的伤处。”(诗147：3)

你现在若是正陷入令你心碎的痛苦之中而不能自拔，那么你不妨将你的一切重担卸给神，神

必抚养你。

“你要把你的重担卸给耶和华，他必抚养你，他永不叫义人动摇。”(诗55：22)

不要迟疑，现在就将你的一切苦痛都倾倒在抚慰你的神前。唯有神才能安慰你忧伤的心，使

你心所受的创伤得到痊愈。请你将一切痛苦的回忆都摆在神面前。

<应用>不妨在你的痛苦记忆当中，尝试着回忆一下自己亲历的一件痛苦往事。直至今日，这件事

仍在怎样折磨你呢？因这件事所带来的不安，是否使你又在犯其它什么罪呢？

<应用>不妨将你从儿童期到青春期再到成年期，所经历的一切心里的创伤，都一五一十地告诉耶

稣。

<提问>为何说我们饶恕得罪我们的人是理所当然的事，而不算是我们发善心或作善事
呢？

“倘若这人与那人有嫌隙，总要彼此包容，彼此饶恕；主怎样饶恕了你们，你们也要怎样饶

恕人。”(西3：13)

<提问>路15：11-32里记着说，神让我们像慈父对待回头的浪子那样，要饶恕得罪我
们的人。那么，慈父是怎样饶恕浪子的呢？

<提问>约20：21-23里记着说，靠着圣灵的能力，赦免谁的罪谁的罪就赦免了，留下
谁的罪，谁的罪就留下了。这是什么意思呢？

圣洁的欢笑
“ 神必不丢弃完全人,也不扶助邪恶人。他还要以( )充满你的口,以欢呼充满你的嘴。”

(伯8：20-21)

世上只有人类才能用笑来表达自己的情感。所以,哲学家阿利斯涛特雷斯才会说人类是‘会笑

的动物'。笑是指人在愉快、欢喜或是有了特殊情感时,一种带动面部肌肉表情的反应。每笑一次,

便会带动人体中231块肌肉,而面部肌肉便占据其中的15块。据美国安第安那洲(Stateof Indiana)

的一所医院对外来患者进行的调查结果表明，一日里欢笑15秒钟便能延长人两天的寿命。笑1分钟

就等于慢跑10分钟。美国UCLA大学医院的波里德(Iszak Fried)博士也曾发表声明，一天笑45分

钟，便有可能医治好高血压与心理压力等现代疾病。笑能够使人的循环系统畅通无阻，促进消化

系统功能，使血压下降。据悉，笑还能击退癌细胞。这是因为，笑在阻止病菌蔓延的前提下，使

人分泌更多的抗体‘干涉病毒蛋白素伽马'，增强抵抗病毒的能力，有益于细胞再生。常常微笑，

人体内就会有一种与免疫力密切相关的，促进淋巴球(T细胞，B细胞)的干涉病毒蛋白素伽马，加



门徒训练

114

增至200倍而能够大大提高人体免疫力。另外，笑也会加增附在人体呼吸器官和消化器官的免疫血

球A，而能有效预防呼吸系统和消化系统疾病发生。不但如此，笑还会加增比morphine(吗啡)的效

果强劲200倍的内啡肽(生物内啡肽)，而能够缓解痛症、消除忧虑，使人心情舒畅。就像如此，不

具生物学目的的笑唯一的功能就是释放人的紧张。据说，美国的里波特博士对人的微笑在医学上

所产生的效果，刻苦研究了长达18年。他从大笑的人中抽出血样分析后曾指明，笑能使人体生成

许多能够吞噬癌症肿瘤细胞的‘杀手细胞(Killer cell)'。

“不要自以为有智慧，要敬畏耶和华，远离恶事。这便医治你的肚脐，滋润你的百骨。”(箴

3：7-8)

“良言如同蜂房，使心觉甘甜，使骨得医治。”(箴16：24)

“喜乐的心，乃是良药；忧伤的灵，使骨枯干。”(箴17：22)

但问题在于不敬畏神的人，神的震怒常在他身上。约3：36里记着说：“信子的人有永生；不

信子的人得不着永生， 神的震怒常在他身上。”不信耶稣的人，因心里满了不安、忧虑、嫉妒、

忿怒、骄傲、贪心、淫念、憎恨等诸般的罪，而在失去欢笑，缩短生命。

“恶人却不得福乐，也不得长久的年日；这年日好像影儿，因他不敬畏 神。”(传8：13)

内斯利克(Nancy Recker)教授曾说：“笑的确是很好的一剂良药”。人们从资料获悉笑在医

学上具有一定的价值以后，便开始将欢笑作为药剂应用于医治。笑非常有益于人的身心健康。笑

不仅有益于心脏，而且还会加增Plsmingen(这是笑所产生的一种对益于身体健康的元素)阻止血栓

的生成。最近美国研究结果表明，经常笑的人心脏病发病率很低。人体内有支配内脏的交感神经

和非交感神经的这两种自律神经。受惊、不安、焦虑、烦躁等情绪，会使交感神经敏锐而伤及人

体心脏。人体是有机体，所以心中安静便是肉体的生命。但嫉妒却会使骨达到朽烂的程度，深深

伤及人的健康。据悉，现代人所患的癌症70%以上都是缘于压力过重所致。

“心中安静，是肉体的生命，嫉妒是骨中的朽烂。”(箴14：30)

相反，笑会刺激非交感神经，使心脏跳动缓慢，使人身心舒畅。笑不但能够缓解压力、愤

怒、紧张等情绪，而且还能预防心脏麻痹所致的突发性死亡。人在圣洁的生活中，便能得享满有

喜乐的生活。

“能力和威仪是她的衣服。她想到日后的景况就( )。”(箴31：25)

我们要在 将一切忧虑卸给神的祷告生活中，凡事感恩并得享常常喜乐的健康生活。欢笑的生

活是美好的。我们要以欢笑的生活来见证基督。

“你们要将一切的忧虑卸给 神，因为他顾念你们。”(彼前5：7)

靠着圣灵活出满有平安和喜乐的圣洁生活，能够给我们带来健康和长寿。

“因为 神的国不在乎吃喝，只在乎公义、和平并圣灵中的( )。”(罗14：17)

“我儿，不要忘记我的法则，你心要谨守我的诫命。因为他必将( )的日子、生命的年数

与平安加给你。”(箴3：1-2)

养成好习惯，才能自然地在每日里绽放出圣洁的欢笑。

养成好习惯
圣灵充满的圣徒在日常生活中，也可能会有坏习惯。被圣灵充满的彼得，也有看外邦人为不

洁的坏习惯。以外貌轻易判断人的坏习惯，有可能会成为造成我们的圣洁生活重新回到旧生活的

导火索(来12：1)。所以，我们要下决心改掉坏习惯，要借着祷告得蒙主的帮助，将坏习惯一个一

个地改掉。撒但会使我们经常想起过去失败的经历和习惯，在我们里面渐渐筑起营垒。耶稣医治

了患血漏12年的女人(太9：)，还使躺在床上38年的瘫子站立起来了(约5：)。所以，不论多久的

恶习和罪，主都能医治。

“耶和华如此说：‘你们不要记念从前的事，也不要思想古时的事。看哪！我要作一件新事，

如今要发现，你们岂不知道吗？我必在旷野开道路，在沙漠开江河。’”(赛43：18-19)

第一，要相信神绝对不会放弃我们。

“我们纵然失信，他仍是可信的，因为他不能背乎自己。”(提后2：13)

第二，深知我们的神，比我们更清楚知道我们的软弱。

“所以，你们要把下垂的手、发酸的腿挺起来，也要为自己的脚，把道路修直了，使瘸子不

至歪脚，反得痊愈。”(来12：12-13)

第三，神若与我们联手便没有解决不了的问题。



圣洁的道路

115

“你们所遇见的试探，无非是人所能受的。 神是信实的，必不叫你们受试探过于所能受的。

在受试探的时候，总要给你们开一条出路，叫你们能忍受得住。”(林前10：13)

当坏习惯重新抬头时，我们不要自暴自弃，要依靠使我们成为圣洁的主。另外，我们还要努

力改掉坏习惯，使之变为好习惯。例如，若有早晨晚起的习惯，就要将其变为早起默想话语并祷

告的好习惯。我们一旦开始逐一养成好习惯，那些坏习惯便自然而然地被改掉。正如有光照耀黑

暗便会消失一般。坏习惯时间久了就会成为坚固的营垒。但是，我们只要拿起主的兵器再坚固的

营垒也能攻破。

攻破坚固的营垒
“我们争战的兵器，本不是属血气的，乃是在神面前有能力可以攻破坚固的营垒，将各样的

计谋，各样拦阻人认识神的那些自高之事，一概攻破了，又将人所有的心意夺回，使他都顺服基

督。”(林后10：4-5)

在这里‘坚固的营垒’，乃是说明撒但在某些基督徒里面仍旧行使影响力的内在状态(弗

4：17-24, 腓2：12, 林前10：13)。以色列百姓身体虽然出了埃及，但他们的心却仍在埃及。唯

有基督徒的魂(心、意志、感情)与肉体上，才会有坚固的营垒。不信的人是不会有的，因为他们

是完全受撒但支配的缘故。里面的人(有圣灵为印记-有三位一体神内住)，是不可能会有魔鬼的。

在基督里重生的人(约3：5)，是绝对不能被鬼所附的。魔鬼虽然能够攻击圣徒的心与肉体，但绝

对不能进入圣灵内住的领域里与圣灵同住(太24：24,彼前5：8)。圣徒乃是基督的身体(弗1：2

3)，直至完成救赎的日子为止，一直都会有圣灵为印记(弗4：30)，一直会有圣灵内住在里面(罗

8：9)。圣徒乃是圣灵内住的圣殿(林前6：9)。那些邪恶的、执政的、掌权的，都不能使神的爱与

基督里的圣徒们隔绝(罗8：38-39)。住在圣徒里面的主，比那在世界上的更大(约壹4：4)。污鬼

是无法住在这样的圣徒里面。圣灵与邪灵是不可能同住在一处的。

“基督和彼列有什么相和呢？信主的和不信主的有什么相干呢？ 神的殿和偶像有什么相同

呢？因为我们是永生 神的殿。就如 神曾说，我要在他们中间居住，在他们中间来往。我要作他

们的 神，他们要作我的子民。”(林后6：15-16)

基督徒已经永远脱离了撒但的魔爪(约壹5：18)。若是接待了耶稣领受了圣灵，那么从前还是

罪人时附上的污鬼一般都会离开。但是，邪灵虽然不能居在信之人里面圣灵内住的领域里，却可

能存在于信之人的精神和人格当中。我们在耶稣基督里得到的是两种所有权：一种是法定所有

权；另一种是实际所有权。我们举一个例子讲一下。有人付钱买下一栋房子并过户成为新房主。

新房主准备收拾入住时，却发现那里住着租户。新房主便对租户说自己买下了这栋房子，请他腾

出房子。不料，租户反倒气势汹汹地威胁房主说自己已经付了房租，若再来闹便会不客气。原

来，这位租户是远近有名的流氓。新房主虽然手里拿着房照，却只能无奈地等到租期满了。在我

们里面也有可能发生这样的属灵现象。约翰福音10章里，将魔鬼表现为‘贼’、‘强盗’。经上

说，他们要比耶稣先到。邪灵们就像有组织的暴徒，在我们信耶稣并从他得到属灵的权柄之前，

便事先住到了我们里面。所以，我们信了耶稣之后便要与他们进行属灵的争战。

“人怎能进壮士家里，抢夺他的家具呢？除非先捆住那壮士，才可以抢夺他的家财。”(太1

2：29)

我们信耶稣时，里面所得到的便是法定所有权。我们虽然得到了法定所有权，但若要得享实

际所有权就要赶出先于耶稣来到的强盗。这是具有圣经依据的说法。以色列百姓在亚伯拉罕的时

候就已经领受了得到迦南地的应许。这便是法定所有权。但是，以色列百姓在埃及为奴的400多年

期间，却是迦南七族一直居住在那里。神对约书亚再次确认了所立之约，并宣布他们脚掌所踏之

地都要赐给他们为产业。这是再次确认他们的法定所有权。只是，那地不是坐享其成的，而是需

要他们一城一城来征服的。

第一，坚固的偶像营垒

“除了我以外，你不可有别的神。不可为自己雕刻( )；也不可作什么形像彷佛上天、下

地和地底下、水中的百物。不可跪拜那些像；也不可侍奉它，因为我耶和华你的 神，是忌邪的

神。恨我的，我必追讨他的罪，自父及子，直到三四代。”(出20：3-4)

第二，坚固的钱财营垒



门徒训练

116

可10：21里记着说，耶稣看着青年财主，就爱他。这位财主误认为自己守住了一切律法。主

为他显明了比起神更爱钱财的罪。他违背了第一条诫命，便等于是违背了全律法。他在神与钱财

之间，选择了钱财。钱财便是他的偶像。太6：24里出现的‘玛门’，在希腊语里便是‘财利之

神’。耶稣知道他被玛门之灵所捆绑，便对他说到：“你还缺少一件，去变卖你所有的，分给穷

人，就必有财宝在天上；你还要来跟从我。”(可10：21)

第三，坚固的奸淫营垒

耶洗别的灵，非常巧妙并具有极大的破坏性，会使人开门引入好色之灵。耶洗别的灵会在人

的里面筑起坚固的营垒，使人随从色欲和淫乱而将圣洁连根拔起。我们要从那些淫乱的杂志、画

报、照片、影像、网站等，彻底地分别为圣。我们要避免同异性单独在封闭的空间里相处，要当

作是所多玛来躲避。圣洁是撒但的治外法权地带，所以在撒但的引诱与攻击中谨守自己的钥匙便

是圣洁。圣徒一旦中毒于淫乱之物，生活便会遭到破坏。所以，我们必须要逐出淫乱的灵。

第四，坚固的怨恨营垒

我们在心中对于过去伤害过自己的人(父母、亲戚、学校老师、朋友、同事、教会工人、不认

识的人等)，若是仍旧没有完全饶恕而在怨恨的话，这些便会成为‘坚固的营垒’。我们若是思想

一下自己是在怎样的景况中得救的，便不能不饶恕人。我们原本就是像歌篾一样淫乱，像加略人

犹大一样背信弃义，就是杀人惯犯、惯偷、假冒伪善、罪魁，就是应被乱石打死，应下地狱受永

刑的存在，但主却无条件地饶恕了我们。

“天国好像一个王要和他仆人算账。才算的时候，有人带了一个欠一千万银子的来。因为他

没有什么偿还之物，主人吩咐把他和他妻子儿女，并一切所有的都卖了偿还。那仆人就俯伏拜他，

说：‘主啊，宽容我！将来我都要还清。’那仆人的主人就动了慈心，把他释放了，并且( )

他的债。那仆人出来，遇见他的一个同伴欠他十两银子，便揪着他，掐住他的喉咙，说：‘你把

所欠的还我！’他的同伴就俯伏央求他说：‘宽容我吧！将来我必还清。’他不肯，竟去把他下

在监里，等他还了所欠的债。众同伴看见他所作的事，就甚忧愁，去把这事都告诉了主人。于是，

主人叫了他来，对他说：‘你这恶奴才！你央求我，我就把你所欠的都免了。你不应当怜恤你的

同伴，像我怜恤你吗？’主人就大怒，把他交给掌刑的，等他还清了所欠的债。你们各人若不从

心里( )你的弟兄，我天父也要这样待你们了。”(太18：23-35)

我们要完全饶恕所有伤害过我们的人，并要向神献上感谢。然后，我们要祷告求圣灵充满我

们的心。

<应用>以下所列条目，可能会成为魔鬼进入的缝隙。你不妨在自己认为是妨碍你幸福生活的‘坚

固的营垒’下面标出☒，而在你认为是坏习惯的下面标出☑。

□ 在爱人与被人爱的事上感到困难。

□ 厌烦一切，心中充满着怒气。

□ 无法饶恕某人，对某人还存有敌忾之心。

□ 心中常常不安，忧虑不确实的未来。

□ 因自己的身体、家庭环境、性格等而感到自卑。

□ 曾经确实想过或尝试过自杀。

□ 有某种惧怕或恐惧。

□ 经常会性幻想，寻机接触异性(异性按摩、跳交际舞)，手淫。

□ 曾受过性虐待。

□ 有慢性疾病。

□ 严重怀疑过神的存在和自己的得救。

□ 心中厌烦却又只能无奈地来到教会，也不愿读经。

□ 好吃贪嘴，经常吃零食。

□ 遭遇困境或没有办好事情就怨别人。

□ 不甘心承认自己的错误，一心想辩解。

□ 事情稍有不顺便会发火。

□ 经常嘲笑别人，爱说风凉话。



圣洁的道路

117

□ 经常不经考虑地随意购物，冲动消费。

□ 浪费很多时间在虚空的幻想中，嗜睡。

□ 没有过有规律地属灵生活的习惯。

□ 爱躲避新环境和陌生人。

□ 经常访问无聊的网站读书或读杂志。

□ 为脱离困境而经常说谎。

□ 经常为抬高自己而显摆自己或夸大其词。

□ 特别想得到别人的关心或尊重。

□ 经常想起过去的失败而厌恶自己，没有自信。

□ 动不动就爱骂人。

□ 若得不到别人的认可，就暗自神伤。

□ 吸烟。

□ 不论葡萄酒、啤酒、烈酒，什么酒都喝。

□ 缺钱就向身边的人借钱，经常透支信用卡。

当要悔改
现在，我们不妨展开十诫命认真读一下每一条诫命，查看一下自己违背了其中的哪一条，然

后再向主陈明。主必会在我们心中动工，使我们想起什么。也许大多数人应该都认识到自己违背

了全部律法。不妨将在上面所列条目中标出☒记号的坚固营垒摆在主的面前，悔改并求主的怜悯

和帮助。可以明确的是，向主敞开心扉悔改之后若是仍旧还有罪责感，那便是撒但带来的。我们

当要铭记，诸般的邪灵为了让我们继续煎熬在罪责感中，会不择手段地拦阻我们与主对话，交

通。

神的儿女能够常常得胜并活出圣洁生活的23个理由：
撒但会不断地为神的儿女们灌输罪、失败、缺乏等意识来使人受挫。我们作为神的儿女当要

清楚知道我们在耶稣基督里，能够常常得胜并活出圣洁生活的权柄与恩典，而要借着话语来取

胜。

“求我们主耶稣基督的 神，荣耀的父,将那赐人智慧和启示的灵赏给你们,使你们真知道他。

并且照明你们心中的眼睛，使你们知道他的恩召有何等指望；他在圣徒中得的基业有何等丰盛的

荣耀；并知道他向我们这信的人所显的能力是何等浩大。”(弗1：17-19)

1.既然说‘凡敬畏耶和华、遵行他道的人便为有福’，我为何要失败呢？

“凡( )、遵行他道的人，便为有福。你要吃劳碌得来的，你要享福,事情顺利。”

(诗128：1-2)

2.既然说‘若昼夜思想主的话语便会得着力量能够谨守遵行这书上所写的一切话，人生的道路就

会亨通，凡事顺利’，我为何要失望呢？

“这律法书不可离开你的口，总要昼夜( )，好使你谨守遵行这书上所写的一切话。如此，

你的道路就可以亨通，凡事顺利。”(书1：8)

3.既然说‘在加给我力量的基督里凡是都能作’，我为何不能做呢？

“我靠着那加给我力量的，( )都能作。”(腓4：13)

4.既然说‘我的神必照他荣耀的丰富，在基督耶稣里使你们一切所需用的都充足’，我岂能会缺

乏呢？

“我的 神必照他荣耀的丰富，( )使你们一切所需用的都充足。”(腓4：19)

5.既然说‘神赐给我们的不是胆怯的心，乃是刚强、仁爱、谨守的心’，我为何要惧怕呢？

“因为 神赐给我们不是胆怯的心，乃是( )。”(提后1：7)

6.神既然赐给我所需的信心，我岂能在成就神呼召的使命上缺乏信心呢？

“我凭着所赐我的恩，对你们各人说：不要看自己过于所当看的，要照着 神所分给各人(

)，看得合乎中道。”(罗12：3)

7.既然耶和华是我生命的力量，我岂能会软弱呢？

“耶和华是我的亮光，是我的拯救！我还怕谁呢？耶和华是我性命的保障(注：或作“力



门徒训练

118

量”)！我还( )谁呢？”(诗27：1)

8.既然在我里面的神比那在世界上的更大，我为何要允许撒但来支配我呢？

“小子们哪，你们是属 神的，并且胜了他们，因为( )，比那在世界上的更

大。”(约壹4：4)

9.既然神常率领我们在基督里夸胜,我为何要认为自己会失败呢？

“感谢 神！常率领我们在基督里( )，并藉着我们在各处显扬那因认识基督而有的香

气。”(林后2：14)

10.既然神使基督成为我们的智慧、公义、圣洁、救赎，我岂能活在罪中呢？

“但( )，神又使他成为我们的智慧、公义、圣洁、救赎。”(林前1：30)

11.我既然有神的慈悲、怜悯、信实、盼望，我为何要忧郁呢？

“我想起这事，心里就有指望。我们不至消灭，是出于耶和华诸般的慈爱，是因他的怜悯(

)。每早晨这都是新的。你的诚实极其广大！”(哀3：21-23)

12.我既然可以将一切的忧虑卸给神，为何还要忧虑惧怕呢？

“你们要将( )卸给 神，因为他顾念你们。”(彼前5：7)

13.既然主的圣灵所在的地方就有自由，我为何要被罪的轭挟制呢？

“基督释放了我们，叫我们(得以自由)，所以要站立得稳，不要再被奴仆的轭挟制。”(加

5：1)

14.既然在基督耶稣里的就不定罪了，我为何还要像被定了罪一样而惧怕呢？

“如今，那些在基督耶稣里的就( )了。”(罗8：1)

15.既然基督会常与我同在，总不撇下我，也不丢弃我，我岂能会孤独呢？(太28：20, 来13：5)

“凡我所吩咐你们的，都教训他们遵守，我就常与你们( )，直到世界的末了。”(太28：

20)

“你们存心不可贪爱钱财,要以自己所有的为足。因为主曾说：‘我总不撇下你，也不( )

你。’”(来13：5)

16.基督既为我受了咒诅，就赎出我脱离律法的咒诅，使我因信得着所应许的圣灵，我为何要觉得

自己受了咒诅或是认为自己是不幸的牺牲者呢？

“基督既为我们受了咒诅，就( )我们脱离律法的咒诅，因为经上记着：‘凡挂在木头上

都是被咒诅的。’这便叫亚伯拉罕的福，因基督耶稣可以临到外邦人，使我们因信得着所应许的

圣灵。”(加3：13-14)

17.我既然像使徒保罗那样，已经学会了随事随在都得到满足的秘诀，岂能会有不满足呢？

“我并不是因缺乏说这话，我无论在什么景况都可以知足，这是我已经学会了。我知道怎样

处卑贱，也知道怎样处丰富，或饱足、或饥饿、或有余、或缺乏，随事随在，我都得了秘诀。我

靠着那加给我力量的，凡事都( )。”(腓4：11-13)

18.既然神已经使无罪的基督替我成为罪，叫我在他里面成为神的义，我岂能感觉自己是没有价值

的人呢？

“神使那无罪的，替我们成为罪。好叫我们在他里面成为( )。”(林后5：21)

19.既然神在帮助我就没有谁能加害我，我为何还要像是受到迫害一样心存受害意识呢？

“既是这样，还有什么说的呢？ 神若帮助我们，谁能( )我们呢？”(罗8：31)

20.既然和平的神通过内住在我里面的圣灵赐给我知识，我岂能陷入混乱中呢？(林前14：33,2：1

2)

“因为 神不是叫人混乱，乃是叫人( )。”(林前14：33)

“我们所领受的，并不是世上的灵，乃是从 神来的灵，叫我们( ) 神开恩赐给我们

的事。”(林前2：12)

21.既然靠着耶稣基督能够在一切事上得胜有余，我为何还要惧怕失败呢？

“然而，靠着爱我们的主，在这一切的事上已经( )了。”(罗8：37)

22.既然知道耶稣已经胜了世界之后便放心了，为何还要为生活困难而苦恼呢？

“我将这些事告诉你们，是要叫你们在我里面有平安。在世上你们有苦难，但你们可以放心，

我已经( )世界。”(约16：33)

23.既然奉主的名无论向父求什么他就赐给我，我为何还要忧虑呢？

“不是你们拣选了我，是我拣选了你们；并且分派你们去结果子，叫你们的果子常存，使你



圣洁的道路

119

们奉我的名，( )，他就赐给你们。”(约15：16)

<提问>以上‘神的儿女能够常常得胜并活出圣洁生活的23个理由’中，现在能够正中
你心的是哪一个，并说明一下理由。

得胜圣徒的末世论生活
对于重生之后，活在圣洁恩典当中的，属于白昼的圣徒们而言，不论主何时再来，主的日子

也不会像贼一样临到(帖前5：4-5)。到了那日，就会瞬间改变(林前15：51-52)，被提到空中。

“我们若信耶稣死而复活了，那已经在耶稣里睡了的人，神也必将他与耶稣一同带来。我们现

在照主的话告诉你们一件事：我们这活着还存留到主降临的人，断不能在那已经睡了的人之先，

因为主必亲自从天降临，有呼叫的声音和天使长的声音，又有 神的号吹响；那在基督里死了的人

必先复活。以后我们这活着还存留的人必和他们一同被提到云里，在空中与主相遇。这样，我们

就要和主永远同在。”(帖前4：14-17)

所以，今天渴慕主再临的圣徒，就当照着帖前5：16-18里所教训的那样生活。

16节-“要常常喜乐”

17节-“不住地祷告”

18节-“凡事谢恩”

因为，这是神在基督耶稣里向我们所定的旨意。在这里，“要常常喜乐”就等于是‘要常常

圣洁’。人若犯了罪，就不能喜乐。意即，要常常与神保持正确的关系。自来水管道若堵了，水

便流不出来，也就不能洗净周围了。神掌管的神国乃是得享平安喜乐的国度。神的国就像不断涌

出泉水的泉源一般，会不断地涌出生命之水。生命之水的源头圣灵，会不断地涌出平安与喜乐。

“因为 神的国不在乎吃喝，只在乎公义、和平并圣灵中的喜乐。”(罗14：17)

但我们若犯了罪便会与神隔开，就不能得享平安与喜乐了。所以我们现在没有喜乐，责任不

在于神而在于我们远离了神。耶稣所赐的平安，不是像世人所赐的短暂而不完全的平安，而是永

远且完全的平安，且是始于十字架上并连接到天国的平安。

“我留下平安给你们，我将我的平安赐给你们。我所赐的，不像世人所赐的；你们心里不要

忧愁，也不要胆怯。”(约14：27)

弗2：16-17里记着说：“既在十字架上灭了冤仇，便藉这十字架使两下归为一体，与 神和好

了，并且来传和平的福音给你们远处的人，也给那近处的人。”



门徒训练

120

【讨论与默想】

1.你全人的健康状态是怎样的呢？

2.你是否将自己的忧虑卸给主了呢？

应用& 作业

当认识到的

当感恩与

赞美的

需要调整的

当实践与

顺从的

需要祷告的

作

业

背诵经文
●与主同行：弥6：8

●耶稣的榜样：约5：17,19

读 经 出埃及记40章

祷 告
主啊！求主帮助我学会与主同行的方法，并能够与

主同行！

读书与其他



圣洁的道路

121

第

九

课

借着圣洁与主同行

本 文 出40：34-38 背诵经文
●与主同行：弥6：8

●耶稣的榜样：约5：17,19

作业检查

检查标志 完成=○ 部分完成=△ 没做=×

读 经

默想与背诵

实习与其他

复习题
1.疾病的原因都有哪些？怎样才能得到医治呢？

2.说一说属灵的疾病与治疗方法。

学习目的
1.使人知道与主联合的恩典。

2.使人生发寻求与主同行的心。

引人思考的喻道故事

著名的信心之人乔治穆勒(George Muller)，在英国的布里斯托尔为2,000多名孤儿建立了5所

孤儿院。他一生当中仅凭着信心，便看顾了9,975所孤儿院。据说，他直至临终前竟有5万多项祷

告具体地得到了神的应答。

有一天早晨，孤儿院的所有口粮都见了底，员工们因着几百名孤儿的早餐没有着落而着急地

不知如何是好。但是，乔治穆勒却仍旧像往常一样拉着孩子们的手来到了食堂，并轻松地向孩子

们说到：“大家猜一猜，我们的神在今天早晨会为我们预备什么好吃的呢？”穆勒迈着轻松的步

伐来到了餐厅。只见餐厅里一条条长桌上，只摆好了空碟和空杯，却看不到任何食物。但穆勒却

没有一丝惊慌，非常自然而轻松地说到：“来来，我们大家一同低头祷告”。他开始祷告说：

“父神啊！我们为您今日要赐给我们的早餐，向您献上感谢赞美…”(信心的恩赐)。他的祷告刚

刚结束，邻居糕饼店的大叔便带着许多刚烤好的面包打开食堂的大门进来说到：“昨晚不知怎么

的就是挂念孤儿院的早餐，于是我在下半夜两点便开始做了面包”。不一会儿，运送牛奶的大叔

又开了食堂大门进来说到：“我们的送奶车在孤儿院门口出了故障。我们修了很长时间也没有修

好。我们原本是要将这些鲜奶送到市区的，但若修好车再送到市区的话，鲜奶可能就会变质了。

所以，我们决定将这一车鲜奶都送给你们”。

我们不妨也求穆勒那样‘始于祷告结束于祷告来运营一切孤儿院’的信心。我们越是困难的

时候，就越要仰望为我们信心创始成终的主耶稣，要仰望使我们成为完全的主耶稣(来12：2)。

“人非有信，就不能得 神的喜悦；因为到 神面前来的人，必须信有 神，且信他赏赐那寻求

他的人。”(来11：6)

你是靠着什么乐趣活着的呢？
人们总是各自奔着或赚钱、或花钱、或攒钱的乐趣而活。世上堪称最有智慧的所罗门，在他

统治的以色列太平时期里，享尽了世上极尽奢华富贵，沉溺过艺术与快乐的极致，可以说是象征

五福一般的人物。所罗门可谓是享尽了世上一切乐趣的君王。他拥有1,000名妻妾，住在黄金宫殿

里，为自己动大工程，建造房屋、栽种葡萄园、修造园囿并在其中栽种各样果树，买了仆婢，又

有许多牛群羊群，并有唱歌的男女和世人所喜爱的物，并许多的妃嫔。凡他眼所求的没有留下不

给他的，他心所乐的没有禁止不享受的(传2：4-10)。论到吃用、享福，谁能胜过他呢？(传2：25)

但是，他在快乐主义人生的极限中却体验到了虚空的深渊。他体验到神之外的一切世上的成功、



门徒训练

122

学问、钱财、快乐、权柄、付出，都是虚空的虚空。

“传道者说：‘虚空的虚空，虚空的虚空，凡事都是虚空。’”(传1：2)

只是，今天这世上有多少小所罗门却仍在挖掘所罗门虚空的深渊呢？所罗门说到：人唯有尽

上人的本分，就是敬畏神并谨守神的诫命时才会幸福。

“这些事都已听见了,总意就是敬畏 神,谨守他的诫命,这是人所当尽的本分。”(传12：13)

人类是受造为照着神的创造目的生活时才会幸福的存在。我们与主同行的生活，其中的乐趣

才是真正的幸福。

与主同行的幸福
对于我们圣徒而言，最大的幸福与平安便是确信‘神在引导我’。我们若是确信自己是在顺

从听到的神的声音，是在成就神向自己所定的旨意，是行在神所吩咐的道路上，那么即使遇见再

大的试炼，也会因着是在服侍神而会感到无比的幸福。羊的视力不佳，一般都是借着辩听牧人的

声音来跟从牧人的。据说，羊分辨牧人的声音格外精准。那是因为它们常与牧人同在的缘故。

“我的羊听我的声音，我也认识他们，他们也跟着我。”(约10：27)

我们聆听神声音的秘诀，便是否认自己而降卑自己，背起自己的十字架常与主同行。

“因为那至高至上、永远长存、名为圣者的如此说：‘我住在至高至圣的所在，也与心灵痛

悔、谦卑的人同居；要使谦卑人的灵苏醒，也使痛悔人的心苏醒。’”(赛57：15)

诗篇作者对于在主的临在中与主同行之人的幸福歌唱到，“公义和公平是你宝座的根基；慈

爱和诚实行在你前面。他们因你的名终日欢乐，因你的公义得以高举。你是他们力量的荣耀，因

为你喜悦我们，我们的角必被高举。我们的盾牌属耶和华；我们的王属以色列的圣者。”(诗89：

15-18)

与主同行的道路是：
1.永生的道路

“这些人，要往永刑里去；那些义人，要往( )里去。”(太25：46)

2.圣洁的道路

“在那里必有一条大道，称为( )。污秽人不得经过，必专为赎民行走。行路的人虽愚昧，

也不至失迷。”(赛35：8)

3.爱的道路

“从来没有人见过 神，我们若彼此( )， 神就住在我们里面，爱他的心在我们里面得以

完全了。”(约壹4：12)

4.公义的道路

“世人哪，耶和华已指示你何为善，他向你所要的是什么呢？只要你行公义，好怜悯，存谦

卑的心，与你的 神( )。”(弥6：8)

5.苦难的道路

“你不要以给我们的主作见证为耻，也不要以我这为主被囚的为耻。总要按 神的能力，与我

为福音同受( )。”(提后1：8)

6.结出丰盛果子的道路

“我是真葡萄树，我父是栽培的人。凡属我不结果子的枝子，他就剪去；凡结果子的，他就

修理干净，使枝子结果子更多。现在你们因我讲给你们的道，已经( )了。你们要常在我里面，

我也常在你们里面。枝子若不常在葡萄树上，自己就不能结果子；你们若不常在我里面，也是这

样。我是葡萄树，你们是枝子；常在我里面的，我也常在他里面，这人就多结果子。因为离了我，

你们就不能作什么。”(约15：1-5)

7.亨通的道路

“只要刚强，大大壮胆，谨守遵行我仆人摩西所吩咐你的一切律法，不可偏离左右，使你无

论往哪里去，都可以顺利。这律法书不可离开你的口，总要昼夜思想，好使你谨守遵行这书上所

写的一切话。如此，你的道路就可以( )，凡事顺利。”(书1：7-8)

8.得胜的道路

“( )的，我要赐他在我宝座上与我同坐,就如我得了胜,在我父的宝座上与他同坐一般。”

(启3：21)



圣洁的道路

123

9.蒙福的道路

“你若听从耶和华你 神的话，这以下的福必追随你，临到你身上：你在城里必蒙福，在田间

也必蒙福；你身所生的、地所产的、牲畜所下的，以及牛犊、羊羔，都必( )；你的筐子和你

的抟面盆都必蒙福。你出也蒙福，入也蒙福。”(申28：2-6)

10.永恒的荣耀道路

“日有日的( ),月有月的荣光,星有星的荣光；这星和那星的荣光也有分别。”(林前15：

41)

我们在与神同行的道路上，通过出40：34-38可以学到与神同行的七个原理。

与主同行的七个原理
旧约时代乃是预言和预表新约的时代，也是作为视听觉教材的时代。新约圣徒们所信的是已

经来临的耶稣，而旧约圣徒们是借着杀死并流出献为祭牲之羊的血，信靠将要背负世人罪孽而来

的耶稣。以色列百姓通过会幕之上的云柱与火柱，学习了与神同行的方法。云柱与火柱以及会幕

的引导，乃是圣灵引导的最明显的模型。这地上最大的祝福便是得到永生，其次便是得到永生的

神的百姓借着圣洁与神同行的祝福。与神同行的人，便是与神同吃、同住、同工并学习，所以无

论何时主再来都会欢喜快乐地迎接主，会像那常享丰筵之人(箴15：15)一般幸福。我们在前面分

享并经历了圣洁的恩典。我们现在要保持这恩典，要学会与神同行的方法，要在家庭、教会、职

场、社会中，活出见证基督的生活。

本文：出40：34-38
“当时，云彩遮盖会幕，耶和华的荣光就充满了帐幕。摩西不能进会幕，因为云彩停在其上，

并且耶和华的荣光充满了帐幕。每逢云彩从帐幕收上去，以色列人就起程前往；云彩若不收上去，

他们就不起程，直等到云彩收上去。日间，耶和华的云彩是在帐幕以上；夜间，云中有火，在以

色列全家的眼前，在他们所行的路上都是这样。”

会幕时代云柱与火柱的事工，就像绘画一般显明了今天圣灵内住在我们里面与我们同行的事

工。圣灵像云柱与火柱一样，在我们里面借着以下的七个原理来与我们同行。今天，耶稣与神同

行的榜样，仍旧是我们当要跟从的道路。

1)以马内利原理—要这样借着信合而为一。

“日间，耶和华的云彩，是在帐幕以上；夜间，云中有火，在以色列全家的眼前，在他们所

行的路上，都是这样。”(出40：38)

●耶稣-

“使他们都合而为一。正如你父在我里面，我在你里面，使他们也在我们里面，叫世人可以

信你差了我来。”(约17：21)

2)爱的原理—要这样住在爱里面。

“日间，耶和华的云彩，是在帐幕以上；夜间，云中有火，在以色列全家的眼前，在他们所

行的路上，都是这样。”(出40：38)

“耶和华的份，本是他的百姓；他的产业，本是雅各。耶和华遇见他在旷野、荒凉野兽吼叫

之地，就环绕他、看顾他、保护他，如同保护眼中的瞳人。又如鹰搅动巢窝，在雏鹰以上两翅搧

展，接取雏鹰，背在两翼之上。这样，耶和华独自引导他，并无外邦神与他同在。”(申32：9-12)

●耶稣-

“我在他们里面，你在我里面，使他们完完全全地合而为一，叫世人知道你差了我来，也知

道你爱他们如同爱我一样。”(约17：23)

3)神启示的原理—要这样正确地认识。

“他在路上，在你们前面行，为你们找安营的地方。夜间在火柱里，日间在云柱里，指示你

们所当行的路。”(申1：33)

●耶稣-

“父爱子，将自己所作的一切事指给他看，还要将比这更大的事指给他看，叫你们希奇。”



门徒训练

124

(约5：20)

4)调整原理—要这样调整。

“日间，耶和华的云彩是在帐幕以上；夜间，云中有火，在以色列全家的眼前，在他们所行

的路上都是这样。”(出40：38)

●耶稣-

“说：‘父啊！你若愿意，就把这杯撤去；然而，不要成就我的意思，只要成就你的意

思。’”(路22：42)

5)充满原理—要这样充满。

“当时，云彩遮盖会幕，耶和华的荣光就充满了帐幕。摩西不能进会幕，因为云彩停在其上，

并且耶和华的荣光充满了帐幕。”(出40：34-35)

●耶稣-

“道成了肉身，住在我们中间，充充满满地有恩典，有真理。我们也见过他的荣光，正是父

独生子的荣光。”(约1：14)

6)出发原理—要在这时出发。

“每逢云彩从帐幕收上去，以色列人就起程前往；云彩若不收上去，他们就不起程，直等到

云彩收上去。”(出40：36-37)

●耶稣-

“耶稣说：‘人子得荣耀的时候到了。’”(约12：23)

7)顺从原理—要如此行。

“第二年二月二十日，云彩从法柜的帐幕收上去。以色列人就按站往前行，离开西奈的旷野，

云彩停住在巴兰的旷野。这是他们照耶和华藉摩西所吩咐的，初次往前行。”(民10：11-13)

●耶稣-

“但要叫世人知道我爱父，并且父怎样吩咐我，我就怎样行。起来，我们走吧！”(约14：31)

与主同行的七个原理之间的关系
我们要知道，每日与神同行并非是必须要渐进性地经过以上七个原理或是阶段性的顺序。例

如，有人出生为君王的儿女，便会得到君王的爱与看顾，拥有王族的身份，居在王宫里等一系列

特权一样，七个原理也是归结为一个事件的。与神同行的道路，便是本着神所赐的圣洁之心，对

神的话语完全顺从。正如引领以色列百姓的火柱和云柱不曾离开他们的这一个事件，每日引领了

以色列的整个生活领域一样，七个原理并非是进化论式的发展过程，也不是建造没有生命的建筑

物的过程，而等于是连在同一身体上的众肢体。

1.以马内利原理—要这样借着信合而为一。

1 2 3 4 5 6 7

以马内利

原理
爱的原理 启示原理 调整原理 充满原理 出发原理 顺从原理

合而为一 住在爱里 正确认识 要调整 要充满 要出发 要行动

“日间，耶和华的云彩是在帐幕以上；夜间，云中有火，在以色列全家的( )，在他们所行

的路上都是这样。”(出40：38)

正如火柱和云柱是以色列人在旷野的道路和指南针一样，耶稣就是我们的道路、真理、生

命。以色列百姓上面的云柱与火柱乃是神与以色列百姓同在的以马内利。云柱和火柱对神来说是

对以色列百姓无条件的爱和保护，但他们若是不明白也不相信的话就对他们毫无益处了。虽然耶

稣的宝血现今仍在流淌，但罪人若是不明白也不相信的话，耶稣的宝血就不能对他们产生任何作



圣洁的道路

125

用。与神同行的第一个条件便是与神合而为一。当以色列百姓与这两个柱子成为一时，便开始与

神同行了。因此，我们要像以色列人仰望云柱和火柱那样，也要相信内住在我们里面的圣灵，要

凭信心与圣灵联合(罗6：5)。我们要相信耶稣一直都在我们里面，在我们的周围作工的事实。我

们是凭着信心罪得赦免，成为神的儿女，得蒙圣洁，得胜的。我们也是凭信心顺从，与神同行，

最后凭着信心进天国的。因此，信心是我们与神之间的关系和交通的开始与结束。但是，神对我

们的旨意都是出于爱的动机。信心不是盲目的，而是基于神的话语和应许。我们相信了神对我们

的爱，便开始与神同行了。云柱与火柱乃是以色列百姓在没有路标也没有路灯的茫茫旷野里所要

跟从的道路，也是像指南针一样为我们指明方向的，是我们当要跟从的作为我们道路、真理、生

命的耶稣。天上的双柱乃是神与以色列百姓同在的以马内利。云柱与火柱乃是出于神无条件的

爱，是神在以色列周边为他们所预备的。但是，云柱和火柱常常停留在以色列百姓的上面，他们

若是不知道那是意味着什么，也不相信时，对他们就没有任何益处了。

会幕的表象乃是用于显明神的道如何成为肉身住在我们中间(约1：14)。正如神住在会幕里那

样，神也住在基督里(西1：19)、 圣徒里(林前6：19),、教会里(弗2：22)。

<提问>谁在支配统治你的生活呢？

心乃是我们的至圣所
正如我们的身体是神的圣殿一样，我们的心乃是圣灵居住的、涌出基督生命之泉的、记录了

神话语的至圣所。

“你们既为儿子， 神就差他儿子的灵进入你们的( )，呼叫：‘阿爸，父！’”(加4：6)

“他到底怎么说呢？他说：‘这道离你不远，正在你口里，在你( )里。’就是我们所传信

主的道。”(罗10：8)

以色列的至圣所里有意味着神临在的约柜，约柜里有刻着神律法的石版。同样，我们的至圣

所里有圣灵内住，神的话语刻在我们的心版之上。正如，至圣所是会幕最为重要的地方那样，心

乃是我们身体中最为重要的部位。所以，人的心是神最关心的地方。经上记着说：“…因为耶和

华不像人看人，人是看外貌，耶和华是看( )。”(撒上16：7)

“我又要杀死她的党类，叫众教会知道，我是那察看人( )的，并要照你们的行为报应你

们各人。”(启2：23)

神的眼睛所看的不是我们的外貌(身体、学识、地位、学历、家庭背景、出身、职业、国籍

等)，而是看我们的内心。我们的灵魂成为圣洁不是出于我们的努力，而是因为圣灵临在使我们成

为圣洁的缘故，我们的至圣所心灵才会圣洁(徒15：8-9)。

“你要保守你( )，胜过保守一切，因为一生的果效，是由心发出。”(箴4：23)

所以为了使基督的生命在我们心中如江河一般流淌出来，就要为我们心灵行割礼(申30：6)，

除掉属于旧人的一切污秽。

“犹大人和耶路撒冷的居民哪，你们当自行割礼归耶和华，( )；恐怕我的忿怒因

你们的恶行发作，如火着起，甚至无人能以熄灭。”(耶4：4)

“因为外面作犹太人的，不是真犹太人；外面肉身的割礼，也不是真割礼。惟有里面作的，

才是真犹太人；真割礼也是( )的，在乎灵，不在乎仪文。这人的称赞不是从人来的，乃是从

神来的。”(罗2：28-29)

只是，我们今天到哪里才能遇见神呢？圣经向着信了耶稣而得蒙耶稣宝血洗净的人们说到:

“你们岂不知为圣事劳碌的，就吃殿中的物吗？伺候祭坛的，就分领坛上的物吗？”(林前

9：13)

<提问>结48：35中的‘耶和华沙玛’，是什么意思呢？
“城四围共一万八千肘。从此以后，这城的名字，必称为耶和华的所在。”(结48：35)

<应用>西2：10教导说，我们当要怎样生活呢？

“你们在他里面也得了丰盛。他是各样执政掌权者的元首。”(西2：10)



门徒训练

126

<提问>摩3：3里记着说，我们若要与神同行当要具备怎样的条件呢？
“二人若不同心，岂能同行呢？”(摩3：3)

<应用>“你们要圣洁，因为我是圣洁的”,“我是叫他们成圣的耶和华”(利11：45；19：2；20：

8；21：8,15,23；22：9,16)这样的话语，在利未记中反复出现了9次。神向自己的百姓所要求的

圣洁，乃是与神同行的条件。那么，在神与你之间当要除掉的障碍是什么呢？不妨经过深思之

后，记录下来。

1)心；2)钱财管理；3)异性问题；4)自己的身体 - 眼睛、口、手、脚；5)文化生活(趣味生活)；

6)人际关系(朋友、亲戚和姻亲、职场同事、教会圣徒等)；7)职场生活；8)在教会服侍的动机；9)

家庭生活；10)国家的法律。

2.爱的原理—要如此住在爱里

“日间，耶和华的云彩，是在帐幕以上；夜间，云中有火，在以色列全家的眼前，在他们所

行的路上，都是这样。”(出40：38)

以色列百姓无论是前进还是停止以及其间的生活，都要依存于云柱和火柱。云柱与火柱的停

留期间就是他们的生活期间，停留的空间就是他们的生活空间。以色列百姓若是脱离一点双柱，

就会冻死或热死。正如以色列百姓不能离开云柱和火柱一样，我们也不能离开圣灵。我们不能违

背、谤讟圣灵，要在圣灵里面祷告(犹20，弗6：18，罗8：28)、赞美，也要靠圣灵传讲话语(徒

1：18)。云柱与火柱是神对我们的最高、最佳的爱。

最高，最佳的爱

总不改变的的永恒的爱

<提问>如何知道神在爱你？不妨记一下能够确证神爱你的诸般理由。

先爱了我们的神
神先找到了扫罗(以后主要被称呼为保罗)(徒9：1-19)。实际上，当时的扫罗正在与神为敌，

而大肆逼迫神的儿子耶稣与教会。耶稣找到他，教导他神爱他的目的。神对于我们的人生亦是如

此。不是我们选择了神，而是神先拣选了我们爱了我们，并启示了神对我们的人生所定的永恒的

目的。神白天用云柱夜晚用火柱来引导以色列百姓，并非是出于以色列百姓愿意这样神才如此引

导他们，而是出于神单方面无条件的爱，才如此引导他们的。

你是否明白神旨意爱你的事实呢？若不是这样你就不会成为基督徒。

“不是你们拣选了我，是我( )了你们；并且分派你们去结果子，叫你们的果子常存，使

你们奉我的名，无论向父求什么，他就赐给你们。”(约15：16)

神呼召我们的时候，在我们身上都是有计划的。神呼召我们时，便开始在我们人生里行事，

1 2 3 4 5 6 7

以马内利

原理
爱的原理 启示原理 调整原理 充满原理 出发原理 顺从原理

合而为一 住在爱里 正确认识 要调整 要充满 要出发 要行动



圣洁的道路

127

我们便开始经历神所主导的这种爱的关系。

“一切所有的都是我父交付我的。除了父，没有人知道子是谁；除了子和子所愿意指示的，

没有人知道父是谁？”(路10：22)

神开始会开启你的心门，使你能够理解福音并将你引向他那里。当你回应神的邀请时，神便

会将你带入爱的关系里。

“看哪，我站在门外叩门，若有听见我声音就开门的，我要进到他那里去，我与他，他与我

一同坐席。”(启3：20)

神若不是先行掌握了主导权，我们也许根本不会认识神的爱，更不能住在神的爱里。

“我们爱，因为 神( )爱我们。”(约壹4：19)

<提问>读过创50：19-26之后，请回答以下问题。
1)你是否相信约瑟所说的‘以恶成就善’这样的神的摄理呢？

2)当我们像约瑟那样相信用爱与公义引导我们的神时，带给我们的益处是什么呢？

神的主导权与人类的责任
神虽然创造了人类并在掌管人类，但神是照着他的形象造了人，并为人类赐下了自由意志。

这个自由意志虽然大不过神的主权，却能够左右人在神公义的审判之下是进入地狱还是天堂，是

否能够得着天国的荣耀与赏赐。我们若没有打开心门，耶稣是不会像强盗那样强行进入我们里

面。主会在门外扣门，我们听到主的扣门之后打开心门时，主才会像绅士一般进入我们里面(启

3：20)。所以，信耶稣乃是我们自己信，神是不会代替我们来信的。在神的一面，我们只要不是

故意拒绝基督与福音，就永远不会离开我们。但也有并非是普遍而是极为少数的情况。就像许米

乃和亚历山大那样丢弃信心，信了耶稣之后又故意拒绝了耶稣和福音的话，就不能得救了(提前

1：19-20,提后2：17,来6：4-6,启3：5)。因为，这就是不得赦免的毁谤圣灵的罪(可3：28-29)。

神的本质、旨意、诫命
神的本质就是爱。所以，神向我们所定的旨意总是最好的。神行事不会违背自己的本质。神

不会在没有完全的爱的表现中，就将他对我们所定的旨意显明在我们的人生里。神给我们的总是

最好的，而不会给我们次好的。因为，神出于他的本质也要如此行。神对于继续陷在罪中与神为

敌的人，会降下试炼、审判、震怒。但是，神的试炼总是基于爱(伯23：10,来12：6)。神的本质

便是爱。所以我们要相信，神不论以什么方式来显现自己也都是最好的。下面的两处经文，便很

好地显明了神对我们的爱。

“神( )世人，甚至将他的独生子赐给他们，叫一切信他的，不至灭亡，反得永生”(约3：

16)

“主为我们舍命，我们从此就知道何为爱，我们也当为弟兄( )。”(约壹4：16)

我们对于神之爱的本质所存的信心乃是决定性的。神赐给我们的身体、家庭、职场、教会、

结婚对象、朋友、国家等一切，对于我们现在而言都是最好的礼物。这样的信心能够为我的人生

带来极大的影响，会使我们去思想十字架，不去看环境。神与我的关系决定一切事。我们总要默

想着十字架的爱来判断所有事。

<提问>耶29：11里记着说，神向我们所怀的意念是什么呢？
“耶和华说：‘我知道我向你们所怀的意念，是赐平安的意念，不是降灾祸的意念，要叫你

们末后有( ) 。”(耶29：11)

<提问>神的诫命是出于神的本质爱的表现。神在申10：12-13里说，诫命是为了谁，
又是为了什么而定的呢？

“以色列啊,现在耶和华你 神向你所要的是什么呢？只要你敬畏耶和华你的 神，遵行他的道，

爱他，尽心尽性侍奉他，遵守他的诫命、律例，就是我今日所吩咐你的，为要叫你( )。 ”

3.神的启示原理—要这样正确地认识



门徒训练

128

1 2 3 4 5 6 7

以马内利

原理
爱的原理 启示原理 调整原理 充满原理 出发原理 顺从原理

合而为一 住在爱里 正确认识 要调整 要充满 要出发 要行动

“他在路上，在你们前面行，为你们找安营的地方。夜间在火柱里，日间在云柱里，指示(

)。”(申1：33)

“日间，耶和华的云彩，是在帐幕以上；夜间，云中有火，在以色列全家的( )，在他们

所行的路上，都是这样。”(出40：38)

200万以色列百姓都亲眼目睹了云柱与火柱(38节)。这两根柱子乃是神活着的凭据，是神超自

然的启示。以色列百姓目睹云柱和火柱并跟随的时候，认为‘这就是活着的神赐下的信号’。圣

灵的事工就是神的信号。神为了显明他的目的以及道路，便借着圣灵，通过圣经、祷告、环境、

教会、心等来说话。然后，神邀请你我参与他的事工，并将他的事工托付给我们。

神在创世之前便认识我们，并在耶稣基督里拣选了我们(弗1章)。我们与神同行的道路，不是

由我们而是由神来确定方向。神拣选呼召我们是希望通过我们来行事。所以，神为了让我们知道

他所要行的事，便会向我们启示他的诸般目的。我们计划为神做什么并不重要，重要的是神要在

你所在的地方计划要做什么。神总是带着心中的目的说话。神总是希望我们能够有份于他的计划

和目的。神至今为止一直都在世上作工(约5：17)。神从我们出生伊始，便在我们的人生里作工

了。我们出生之前，就有了神对我们人生所定的目的。

“我未将你造在腹中，我已晓得你；你未出母胎，我已分别你为圣；我已派你作列国的先

知。”(耶1：5)

神在我们的人生中令我们准备移向新的阶段或方向时，都是照着神在我们的人生里作工的顺

序所定的。我们与神同行的道路上，断不会有神忽然走向岔道或没有意义地走回头路这样的事。

神总是心怀圣洁的目的，有次序地打造他的品格。

“我深信那在你们心里动了善工的，必成全这工，直到耶稣基督的日子。”(腓1：6)

亚伯拉罕的例子
神找到亚伯拉罕向他说话的时候，也是心中带有目的的。神预备要为他建立一个国。神计划

要通过亚伯拉罕的血统来预备耶稣基督降世的道路。神要通过亚伯拉罕来成就自己这样的目的。

神做好毁灭所多玛与蛾摩拉城的准备时，并没有问亚伯拉罕他想要为神做些什么或有些什么计

划。对于亚伯拉罕而言，神要做什么才是最重要的。神向他启示了自己的诸般目的。

“耶和华说：‘我所要作的事岂可瞒着亚伯拉罕呢？’”(创18：17)

“主耶和华若不将奥秘指示他的仆人众先知，就一无所行。”(摩3：7)

这样的原理，通过整个圣经便可以看到。诸如，对那些士师们、大卫、先知们、保罗等。神

预备行什么事的时候，总是掌握着主导权找到自己的仆人们(摩3：7)，并为启示自己的目的与计

划而会向他们说话。然后，神会让他们参与进来成就自己的目的。与此成为对照的是，我们却总

要为神做些什么，并随己心定下优先顺序，制定相应的长期计划。殊不知，重要的是神在我们所

在的地方有什么计划，神要如何通过我们来成就那计划。诗篇作者关乎我们的计划和目的说到：

“耶和华使列国的筹算归于无有，使众民的思念无有功效。耶和华的筹算永远立定，他心中

的思念万代常存。”(诗33：10-11)

箴言书里也记着说：“人心多有计谋，惟有耶和华的( )，才能立定。”(箴19：21)

聆听并顺从神声音的生活
撒下5章里记录了，大卫王时代非利士人布散在利乏音谷，攻击以色列的场面。当时，大卫没

有盲目地前去迎敌，而是先向神求问到：“我可以上去攻打非利士人吗？你将他们交在我手里

吗？”(撒下5：19)

对此，神回答大卫说：“你可以上去，我必将非利士人交在你手。”于是，大卫便依靠神的



圣洁的道路

129

话语而上去击退了非利士人。但是，没过多久非利士人再次布散到那地方。大卫这次仍旧先求问

了神。神这次回答大卫说：“不要一直的上去,要转到他们后头,从桑林对面攻打他们。你听见桑

树梢上有脚步的声音,就要急速前去,因为那时耶和华已经在你前头去攻打非利士人的军队。”(撒

下5：23-24)

就像如此，大卫正是因为凡事求问神并顺从了神的吩咐，才得以在同非利士人的争战中大获

全胜。大卫虽然行过死荫的幽谷也不至于遭害，而常被引向亨通的道路上。

我们若是也能够像大卫那样凡事求问神并顺从神的吩咐，不仅能够带来信心的迅速增长，而

且在家庭、职场里也会得享亨通。尤其是作为主的仆人或工人，就更应该聆听并顺从神的旨意，

才能够在神的引导中拯救众多的灵魂，在凡事上结出丰盛的果子，将荣耀归于神。或许有人误以

为，唯有信心大的人才有特权得到神的引导。殊不知，今天不同于旧约时代，现在是圣灵浇灌的

末后时代。所以，凡是领受了圣灵的神的儿女(徒2：18)，都能够听到圣灵的声音(徒13：2)，都

能够得到照着神旨意的引导。当然，我们也是照着信心大小，才能够更加正确而详细地听到神的

声音。我们信心的大小达到亚伯拉罕或摩西的程度时，才能够与神面对面聆听神的声音。所以，

得救的神的儿女即使没有亲眼看到圣灵神，或是亲耳听到圣灵的声音，但心中要明白神的圣灵就

住在自己里面的事实，而要听到并顺从圣灵的声音，要在神的引导中得享亨通的祝福。我们作为

神的儿女，与神交通乃是非常自然的，也是理所当然的。我们若是与神没有交通，凡事就会照着

自己的想法与能力而行，就会在事业上遭遇困难，或是上当受损。但是，与神交通的人便会在无

所不知的神的看顾与引导中，得享丰盛的祝福。并且，遇见恶人的欺哄时心中便会有主见而不至

于上当受骗。我们要知道与神交通的人所结的果子，和那些与神没有交通的人所结的果子，有着

天壤之别。我们知道运动选手若要取得好成绩，就要经过无数次的重复训练。神国里亦是如此。

我们是通过为实践神临在的训练，才能够与没有经历过的神有深交，并活出聆听神声音的生活。

我们要致力于听到神的声音。

第一, 话语

圣经话语乃是与神同行的道路、地图、指南针。圣灵启示的乃是真理，而真理就是耶稣。耶

稣从没有说过要教导我们真理。耶稣说，“我就是真理”(约14：6)。神赐给我们永远的生命，便

是将他自己赐给了我们(约17：3)。圣灵为我们启示真理时，不是只教导我们当要需要思想的概

念，而是将我们引向同一个人格体的关系上。神不仅借着圣灵使我们明白真理，而且还会将我们

的全部生活引向真理当中。

“只等真理的圣灵来了，他要引导你们明白一切的真理，因为他不是凭自己说的，乃是把他

所听见的都说出来，并要把将来的事告诉你们。”(约16：13)

我们每日通过圣经聆听神的声音以及与神同行的方法，便是听神的话语(耶3：15)、自己读圣

经(申17：19)、深入学习圣经(箴2：1-5)、一周里至少背诵一节中心经文(诗119：11)、并要默想

(书1：8)。这需要定立每日的目标与计划，并要持续而系统地来实行(林前9：24-26)。我们若是

为了顺从话语而去默想、思想、研究、诵读、聆听、背诵的话，神必会使亲近他的人明白神的话

语(创18：17,但2：19,林前2：7)。

“耶和华说：‘我所要作的事岂可( )亚伯拉罕呢？’”(创18：17)

“耶和华与敬畏他的人亲密，他必将自己的约( )他们。”(诗25：14)

分辨神声音的方法是什么呢？

来5：14里记着说：“惟独长大成人的，才能吃干粮，他们的心窍习练得通达，就能分辨好歹

了”。在这里‘习练得通达’，乃是接受训练的意思。神一直都在说话。直至开发出能够分辨神

的话语和自己想法的属灵能力为止，我们一直都会混淆神的话语和自己的想法。约壹4：1里记着

说：

“亲爱的弟兄啊，一切的灵，你们不可都信，总要试验那些灵是出于神的不是，因为世上有

许多假先知已经出来了。”我们不妨查验一下自己的想法是从何而来。若是不清楚不妨提出下列

问题来验证一下。即，“这是否荣耀耶稣呢？”或 “这是否与圣经一致呢？”

以赛亚先知在赛30：21里记着说：“你或向左或向右，你必听见后边有声音说：‘这是(

)，要行在其间。’”神会指示我们当行的路。神会使用我们具有分辨力的判断。亚当夏娃的堕

落，使我们心与理性也随之堕落了。所以，才会有邪恶的想法。但我们借着耶稣基督的宝血得蒙



门徒训练

130

洁净并否认自己的时候，神就会洁净我们的想法并赐下分辨力。这样的分辨力会使用在讨神喜悦

的事上。所以，我们求问神的旨意时，要否认自己，要在祷告中观察情况，深入默想着神的话

语，使用神所赐给我们的分辨力。

当我们听到周边多种矛盾的声音时，如何来分辨神的声音呢？

<提问>约伯在伯23：12里告白说，自己是如何看重神话语的呢？
“他嘴唇的命令我未曾背弃；我看重他口中的言语，过于我( )。”(伯23：12)

第二, 祷告

大部分基督徒都不会竖耳聆听神的话语。他们来到神面前，大多都是为了向神说些什么。经

上记着说，常常得蒙神使用的人都是直至听到主的声音为止会一直停留在主的临在当中。圣经清

楚地指出，主愿向我们所有人说话。

“你或向左或向右，你必听见后边有声音说：‘这是正路，要行在其间。’”(赛30：21)

我们与耶稣关系密切时，是不是得到了他的指示呢？耶稣是否告诉了我们当行之事呢？是不

是还具体地告诉我们在何时并要如何行的呢？但有些基督徒却不相信神会如此做。耶稣说到：

“我的羊听我的声音，我也认识他们，他们也跟着我。”(约10：27)

我们为了使自己的心在某些问题上(例如：结婚、学校、事业道路等)不存自己的意思，要祷

告来倒空自己的意思。

很多人说祷告得到了应允却都陷入问题当中。这种情况就不是出于神的意思，而是被伪装起

来的自己的意思，就是将自己的意愿包装成为神的意思。事实上，这的确是不容易的事。因为毕

竟是否认自己的事。很多人就是因为越不过这个阶段，才会在很多时候不是求神的意思，而是求

自己的贪心。但是，当我们深入祷告中并在神面前完全放下自己时，就会脱离这样的障碍了。主

若是我们的父，我们作为儿女听从父的声音乃是理所当然的事。凡是父所吩咐的，我们都要以

‘阿们’来顺从。我们唯有具备了这样的心志和心态时，主才会开始向我们说话。若要活出听从

神声音的生活，关键不在于听从神声音的方法，而在于愿真心与神交通并顺从的，诚实、正直、

清洁的心。

“耶和华啊，谦卑人的心愿，你早已知道；你必预备他们的心，也必侧耳听他们的祈求。”

(诗10：17)

祷告乃是始于求问神的旨意。但也要像保罗那样，带着自己的问题持续地为清楚知道神的旨

意而祷告(林后12：8)。

1)圣灵会借着我们的祷告时间，使我们明白神的话语。

2)圣灵会借着祷告时间，使我们清楚地确信是出于神的意思。

3)神会借着祷告时间，坚固我们的信心。

4)神会借着祷告时间，使我们能够清楚分辨神的旨意。当我们付之于行动时，神就会在我们心中

赐下平安。

5)神会借着祷告时间，赐下能够遵行神旨意的智慧。

6)神会借着祷告时间，开启我们的灵眼。

7)神会借着祷告时间，赐下众多的办法。

所以，我们在祷告时间里总要备好笔和便签，以便随时能记下千金难买的智慧。我们通过祷

告，便会实现与神在人格上的亲密交通。那时，我们就会分辨是不是神的话语，就会确认是神的

声音。神对我们说话的声音，不会受限于我们的想法和判断。神会借着超越我们想象的多种多样

的方法来向我们说话。神乃是向那些求见他的面，求听他的声音的人们说话的主，是向那些听到

神的声音便会信靠的人们说话的主。

“求你使我清晨得听你慈爱之言,因我倚靠你；求你使我知道当行的路,因我的心仰望你。”

(诗143：8)

<应用>要如何献上聆听神声音的祷告呢？

第三, 教会



圣洁的道路

131

被圣灵引导的教会，不是倾听自己的声音而是侧耳聆听圣灵声音的教会。徒13：2里记着说：

“他们侍奉主，禁食的时候，圣灵说：‘要为我分派巴拿巴和扫罗，去做我召他们所作的

工。’”

他们敬拜、禁食、祷告时，在侧耳聆听圣灵的声音。当时，圣灵可能是通过在安提阿教会里

说预言的一两人向他们说话的。另外，其他人听到这话之后并没有盲目顺从，而是一同对此进行

了分辨。这一点通过3节便可知晓。

“于是禁食祷告，按手在他们头上，就打发他们去了。”(徒16：3)

使徒保罗正是基于这样的经历才会劝勉哥林多教会说：“至于作先知讲道的，只好两个人，

或是三个人，其余的就当慎思明辨。”(林前14：29)

我们也当像安提阿教会那样，听到圣灵的声音之后经过分辨就要顺从。

三位东方博士都是各自跟随星星的引导而来，却都一致地被引向了基督那里。同样，神往往

会借着两位或更多的灵性敏感的教会肢体，来确认神向你所说的话(林后13：1)。大卫曾为神定立

了伟大的计划，就是要为神建造圣殿。这是在谁看来都是讨神喜悦的了不起的项目。但是，神的

意思却是要借着所罗门来建造圣殿。神通过拿单先知告诉大卫神对圣殿的旨意和计划。神就是这

样通过教会肢体来告诉他的意思。大卫得到的启示，就是要蒙神使用于为所罗门建造圣殿做好一

切准备。神是要借着所罗门来完成圣殿建造。所以，我们若要明白并顺从神的旨意，与其思想自

己要为神做什么，倒不如先去思想神为他的荣耀而在我们的人生里定了怎样的旨意和计划，并要

为此祷告寻求主的旨意。我们作为圣徒，要常常奉基督的名聚会，要多多地祷告。

“你们不可停止聚会，好像那些停止惯了的人，倒要彼此劝勉。既知道那日子临近，就更当

如此。”(来10：25)

炭火聚拢在一起便会燃烧，分摊开就会熄灭。教会若是不看重分别为圣的场所和聚会时间，

就等于是不看重主。因为，两三人奉主的名聚会的地方就会有主的同在(太18：20)。我们通过聚

会，通过临在聚会中间的神，通过与教会肢体们的交通，便能够明白神的旨意。

<提问>徒15：22-29里记着说，对于在宣教地发生的问题，使徒保罗是在哪里又是用
什么方法在寻求神的旨意呢？

第四,环境

箴21：1里记着说：“王的心在耶和华手中，好像陇沟的水( )流转。”神拥有可以主张所

有人的心，并掌管一切事物的绝对主权。所以，神往往为了将我们引向他的旨意中而会改变环

境。我们要来到神面前，祷告求神向我们显明蕴含在所处环境当中的真理，然后要等候主来作

工。

摩西牧养他岳父米甸祭司叶忒罗的羊群， 一日领羊群往野外去，到了神的山，就是何烈山，

耶和华的使者从荆棘里火焰中向摩西显现。摩西通过这样的环境引导，蒙神呼召，领受了大使

命。有几个博士在东方看见他(耶稣基督)的星，便从东方来到耶路撒冷，为要拜婴儿耶稣(太2：1

-12)。神掌管着天地万物，所以在必要时便会移动星星来启示他的旨意。耶利米先知通过看到杏

树枝理解了神所说的话。

“耶和华的话又临到我说：‘耶利米，你看见什么？’我说：‘我看见一根杏树枝。’”(耶

1：11)

大卫被圣灵感动，便晓得并非是人的言语，也不是大自然发出的声音，而是主的言语传到了

地极。

“诸天述说 神的荣耀。穹苍传扬他的手段。这日到那日发出言语；这夜到那夜传出知识。无

言无语，也无声音可听。他的量带通遍天下，他的言语传到地极。 神在其间为太阳安设帐幕。”

(诗19：1-4)

凯撒利亚的哥尼流与彼得在祷告中看到了幻象而明白了神的旨意。这不是出于他们想看到幻

象，而是圣灵通过幻象让他们明白神旨意的(徒10章)。另外，这是通过属灵环境显明神的旨意，

不是由人随意造就的，是圣灵为我们启示的属灵方法。例如，约瑟通过做梦得知，自己的未婚妻

马利亚诞生耶稣的消息。另外，预言、幻象等也都包含其中。另外还有，有时自然界和我们的生

活环境也会成为传递主信息的通道。



门徒训练

132

<应用>罗12：2记着说，为分辨神的旨意而要先行的是什么呢？

“不要效法这个世界，只要心意更新而变化，叫你们察验何为 神的善良、纯全、可喜悦的旨

意。”(罗12：2)

第五, 心

我们作为耶稣的门徒，若是撒谎、好色、行淫的话，我们有圣灵内住的内心便不会有平安。

“体贴肉体的就是死，体贴圣灵的乃是生命平安。”(罗8：6)

由圣灵作主，出于神旨意的决定，总是以平安与心灵的自由为据的。我们没必要为做菜时放

一勺还是两勺油才是神的旨意而苦恼，因为这个靠着知觉就能够做出决定。

“惟独长大成人的，才能吃干粮，他们的心窍习练得通达，就能分辨好歹了。”(来5：14)

我们的良心就好比是分辨神旨意的雷达。出于魔鬼或肉体的想法，就是仇敌带给我们的想

法，会使我们的内心感到不安和有愧。相反，神带给我们的想法却会使我们心中平安，良心无

愧。

“ 神所赐出人意外的平安，必在基督耶稣里，保守你们的心怀意念。”(腓4：7)

神的平安会超越我们的一切知觉，而能够保守我们的心怀意念。我们与其依靠自认为最有智

慧的判断、直觉、感觉，倒不如学会凭借放在我们里面的神的平安。使徒保罗说到：“又要叫基

督的平安在你们心里作主，你们也为此蒙召，归为一体；且要存感谢的。”(西3：15)

我们要将心中的平安当作雷达。神放在我们里面的平安若被破坏，就要省察自己的生活有什

么过失，并要尽快恢复那平安。我们为某事做出决定时，即使有众多充分的理由，但里面若是没

有平安的话就不要去做那事。因为，我们若是真正与神同行的话，神出人意外的平安便会在我们

里面。神乃是赐下平安的神(帖前5：23)。我们要听从神通过我们的心向我们说话的声音。

“我必称颂那指教我的耶和华；我的心肠在夜间也警戒我。”(诗16：7)

创世记24章里记着说，亚伯拉罕为儿子以撒求妻时是依据掌管环境的主的引导而求的。亚伯

拉罕打发自己的老仆人到他的本地本族去，为他的儿子以撒娶一个妻子(创24：4)。这里的本地本

族不是指拜偶像的迦南族类与迦勒底的吾珥，而是指亚伯拉罕曾经停留过的哈兰。所以，今天求

神所预备的结婚对象时，就应到信的人家或是教会里寻求，而不能到不信的人家或是娱乐场所。

“你们和不信的原不相配，不要同负一轭。义和不义有什么相交呢？光明和黑暗有什么相通

呢？基督和彼列(彼列就是撒但的别名)有什么相和呢？信主的和不信主的有什么相干呢？ 神的殿

和偶像有什么相同呢？因为我们是永生 神的殿，就如 神曾说：‘我要在他们中间居住，在他们

中间来往。我要作他们的 神，他们要作我的子民。’”(林后6：14-16)

创24：5里记着说，亚伯拉罕的老仆人提出了一个合理的问题。即，若是那女子拒绝来到迦南

时，是否要带着以撒前去哈兰的问题。对此亚伯拉罕回答说：“耶和华天上的主，曾带领我离开

父家和本族的地，对我说话，向我起誓说：‘我要将这地赐给你的后裔。’他必差遣使者在你面

前，你就可以从那里为我儿子娶一个妻子。”(创24：7)

亚伯拉罕信靠的是神应许的话语。他确信神会预备，是基于神应许的话语。二人成为一体便

是结婚(创2：24)。所以，神所预备的结婚对象必定是具备成为一体条件的人，必定是在灵里，就

是信仰与心都是相同的人。人生目的、意义、价值观相同的，才能成为一体。另外，也会具备彼

此相爱的心和身体个性。所以，今天寻求结婚对象时，要么借着信的人介绍，要么借着交通，要

么像亚伯拉罕的仆人那样借着祷告，去寻求能够成为一体的对象。在这里需要注意的一点是，亚

伯拉罕为儿子以撒求妻时是祷告之后才差人出去寻求的，而不是坐等家中等人寻来的。

耶稣说自己为父做任何事都不会自己掌握主导权(约5：19)，唯有父才有掌握主导权的权力。

父神一直都在做事，如今也在做事。

“耶稣就对他们说：‘我父作事直到如今，我也作事。’”(约5：17)

父爱子，将自己所做的一切事指给他看(约5：20)。父将自己所做的事指给他看，是在邀请儿

子参与父所做的事。所以我们也要先在环境中看到，正在我们周围的教会、家庭、职场、学校、

社会、国家里做事的主。我们要听到在环境中说话的主的真理。神既然在他的主权里统治着一

切，所以一切意外事件也都是在神为我们所定的计划里。我们出生之前，在神的计划里便有了我

们每日的生活(诗139：16)。因此，我们周边所发生的一切事，在属灵上都是很重要的。

<提问>通过赛65：10-14可知，一心寻求神的与不寻求神之人的结果，都是怎样的



圣洁的道路

133

呢？

【讨论与默想】

1.你接受圣灵的引导有什么难处吗？

2.你用什么来作为分辨神旨意的标准呢？

应用 & 作业

当认识到的

当感恩与

赞美的

需要调整的

当实践与

顺从的

需要祷告的

作

业

背诵经文
●与主同行：弥6：8

●耶稣的榜样：约5：17,19

读 经 出40：34-38

祷 告 求主帮助我成为与主同行的幸福的门徒！

读书与其他



门徒训练

134

第

十

课

幸福地与主同行

本 文 出40：34-38 背诵经文
●与主同行：弥6：8

●耶稣的榜样：约5：17,19

作业检查

检查标志 完成=○ 部分完成=△ 没做=×

读 经

默想与背诵

实习与其他

复习题
1.说一说与主同行的原理。

2.得到圣灵引导的五种方法都是那些呢？

学习目的
1.帮助人分辨神的旨意并活出调整的生活。

2.帮助人得到能够幸福地与主同行的充满的恩典。

引人思考的喻道故事

有位青年感觉自己充满了恩典，想起圣经里记着说‘彼得在水面上行走，耶稣说可以行比他

更大的事，若有信心便可以移山’等，便决定要凭着信心徒步过汉江。他向汉江迈出第一步时，

原以为会行在江面上，不曾想却掉入水中险些被江水所淹。他在失望之余，便找到牧师来问个究

竟。他以质问的语气问到：“不是说有信心便可以移山吗？彼得不是也在海面上行走了吗？我也

祷告了，也感到恩典充满，却为何会掉进江里呢？”对此，牧师反问到：“耶稣可曾吩咐你行在

江面上吗？”“没有。”“难怪你会掉进江里。彼得能行在海面上，是因为耶稣吩咐他行的。”

就像如此，我们有很多时候都是将自己的意思与神的旨意混淆在一起。我们也常会将自己的

信念，误认为是信心。本课将会接着上一课，继续分享与神同行的道路。与神同行的道路，乃是

最为幸福的人生。

4.调整原理 - 你们要如此调整

1 2 3 4 5 6 7

以马内利

原理
爱的原理 启示原理 调整原理 充满原理 出发原理 顺从原理

合而为一 住在爱里 正确认识 要调整 要充满 要出发 要行动

“日间，耶和华的云彩是在帐幕以上；夜间，云中有火，在以色列全家的眼前，在他们所行

的路上都是这样。”(出40：38)

以色列百姓要随着云柱和火柱来移动。不论何时，只要云柱和火柱移动，他们就要跟着移

动。因为不知云柱和火柱何时会移动，所以他们总要警醒随时做好移动的准备。有时因为困倦而

要入睡时，但只要火柱移动便要跟着移动，由不得他们自己。他们自己可能会想早一点到达迦

南，但只要双柱没有移动，甚至于几年不动，他们也要跟着不能动。就像如此，与神同行的生活

便是献身的连续，就是连续攻克己身，每日连续降服于神。我们要铭记，因为神爱我们所以赐给

我们最好的便是神的旨意！神让我们调整，总是为我们好。我们跟随神的期间，必会照着神引导

的方向，迎来决定我们的人生与未来的那一刻。我们若是神的仆人，就当照着神通过我们要做的

来调整我们的人生。理解神在我们当下所在的地方要做什么，比我们说要为神做些什么更重要，



圣洁的道路

135

更为优先。

以色列百姓在旷野里，根本不必为了应向哪里走而烦恼。因为，他们只要跟着云柱和火柱就

行了。以色列百姓在茫茫旷野里跟随云柱和火柱向前行，云柱和火柱向左他们就向左走，若向右

就向右走。他们所走的路在我们肉眼看来都是非常艰难的，但过后便知那是一条最安全的路。正

如走向红海的路似乎很远，却是最安全的路。他们因为走向了那里，才使得法老的追兵全部被淹

灭，而他们却活了下来。我们在人生的旷野中，也要接受神的引导，神向东我们就要向东，神向

西我们就要向西。现在，圣灵也在指引着我们的方向(罗8：14)。夜晚越黑火柱的光就会越亮。我

们越是不知何去何从，越是处在黑暗中时，就越能真切地感受到圣灵的引领。当保罗要去亚西亚

传道时，圣灵阻拦了他，并将方向转向了马其顿(徒16：6-10)。我们为了能够参与神的事工，就

要将我们的人生方向调整到神的旨意那里。

“人心筹算自己的道路，惟耶和华指引他的脚步。”(箴16：9)

“你所作的，要交托耶和华；你所谋的，就必成立。”(箴16：3)

1.从人(我)到神那里的转折点

所谓与神同行的信心生活，就是在每日从小事到大事的众多选择的岔路上，随从神的旨意而

继续选择神的一面这样的过程。信心的矛盾，便是我们需要做出决断的一个转折点。我们在这样

的转折点上，所显出的反应便会决定，要么有份于唯有神才能做的和神一样大的事，要么继续走

自己的路而放弃神在我们的人生里所计划的事。这不是经历过一次便结束的事，而是每日都要经

历的事。以色列百姓跟从云柱和火柱前行时，即使没有撒种收割也没有挨饿，吃的是从天而降的

吗哪。他们在旷野里行走40年，衣服和鞋子也没有破旧，得到了神至大的爱与保守。我们与神同

行的生活，便是我们怎样生活便能见证我们向神所信的是什么？

<提问>读过可14：32-36之后，说一说耶稣为我们做出的调整榜样是什么？

向神调整，乃是与神同行的生活所必须的！
神的启示是邀请我们将我们的心与人生调整到神那里。当神通过他的话语向我们启示他要做

什么时，便是邀请我们将我们的人生调整到神那里。摩西为拯救自己的民族，照着人的方法而行

(出2：11-15)，结果遭至失败逃到米甸旷野。他在过了40年牧羊生活，才得到了神的呼召。他将

人生方向调整到以神为中心时，才得以与神同行。我们若是将人生调整到神与神的目的和方法

上，便会将自己放到当要顺从的位置上。调整是为我们的顺从所做的准备。我们若是仍旧寻求平

常时代的生活，或是继续停留在原来的位置上，是不能同时与神同行的。

“所以你们当向耶和华我们的 神存( )，遵行他的律例，谨守他的诫命，至终如今日一

样”(王上8：61)。

<提问>下面列举的圣经人物都是如何向神调整的？

1)亚伯拉罕

2)摩西

3)彼得、安得烈、雅各、约翰等

<提问>撒该与青年财主都得到了与神同行、同工的邀请。读过与两人相关的经文之
后，回答下面问题。
撒该—路19：1-10

青年财主—路18：18-27

1.两人都需要怎样的调整呢？

1)撒该：

2)青年财主：



门徒训练

136

2.两人是什么样的反应呢？

1)撒该：

2)青年财主：

<提问>读过使徒行传10章之后，回答下列问题。
1)通过徒10：15,45可知，哪一点是彼得应当调整的部分呢？

2)徒10：19记着说，是谁在彼得做什么时，对彼得说了什么呢？

3)彼得对外邦人的偏见，通过什么事件之后改变了呢？

耶稣的榜样
路5：16里记录了耶稣传道生涯中的一个场面。

“但耶稣的名声越发传扬出去。有极多的人聚集来听道，也指望医治他们的病。耶稣却退到

旷野去( ) 。”(路5：15-16)

神旨意的特征
识别我军的旗帜时，清楚地认知我军旗帜的特征才不会弄错。同样，我们也需要清楚地知道

神旨意的特征。因为，我们若要向神调整，首先要知道神旨意的特征是什么？

1)圣洁

“ 神的旨意就是要你们成为( )，远避淫行。”(帖前4：3)

2)第一是爱神，其次是爱人如己。

“耶稣对他说：‘你要尽心、尽性、尽意,爱主你的( )。这是诫命中的第一,且是最大的。

其次也相仿，就是要爱人如己。’”(太22：37-39)

3)凭着良心

“保罗定睛看着公会的人，说:弟兄们,我在 神面前行事为人都是凭着( ),直到今日。”

(徒23：1)

4)有生命和平安

“( )的就是死，体贴圣灵的乃是生命平安。”(罗8：6)

5)常常喜乐，凡事谢恩，不住地祷告。

“要常常喜乐，不住地祷告，凡事谢恩，因为这是 神在基督耶稣里向你们所定的旨意。”

(帖前5：16-18)

6)善行

“因为 神的旨意原是要你们行善，可以堵住那糊涂无知人的口。”(彼前2：15)

7)合乎神的话语

“这要应验耶稣从前的话，说：‘你所赐给我的人，我没有失落一个。’”(约18：9)

8)不违常理

“我说这话是为你们的益处，不是要牢笼你们，乃是要叫你们行合宜的事，得以殷勤服侍主，

没有分心的事。”(林前7：35)

9)与环境协调

“王的心在耶和华手中，好像陇沟的水随意流转。”(箴21：1)



圣洁的道路

137

10)荣耀神

“所以，你们或吃或喝，无论作什么，都要为荣耀 神而行。”(林前10：31)

11)总是善良、纯全、可喜悦的。

“不要效法这个世界，只要心意更新而变化，叫你们察验何为 神的善良、纯全、可喜悦的旨

意。”(罗12：2)

如何分辨主对我们的计划与旨意，并要如何来向神调整呢？

神对他的儿女们已经有了既定的计划。

“我们原是他的工作,在基督耶稣里造成的,为要叫我们行善,就是 神所预备叫我们行的。”

(弗2：10)

1)神对每个人都有各自不同的计划。

“那美好的仗我已经打过了，( )我已经跑尽了，所信的道我已经守住了。”(提后4：7)

2)神愿自己的儿女们能够明白他的旨意。

“不要作糊涂人，要( )主的旨意如何。”(弗5：17)

3)神愿他的儿女们能够个别地明白神对各人的旨意。

“我要教导( )，指示你当行的路；我要定睛在你身上劝戒你。”(诗32：8)

4)神的旨意所定的非常细致。

“义人的( )被耶和华立定，他的道路，耶和华也喜爱。”(诗37：23)

5)神的旨意是清楚而特别的。

“你或向左或向右，你必听见后边有声音说：‘这是( )，要行在其间。’”(赛30：21)

6)神愿我们努力明白神的旨意。

“求你使我清晨得听你慈爱之( )，因我倚靠你；求你使我知道当行的路，因我的心仰望

你。”(诗143：8)

7)神的计划是持续性的。

“耶和华也必时常引导你，在干旱之地，使你心满意足，骨头强壮。你必像浇灌的园子，又

像水流不绝的( )。”(赛58：11)

8)神愿自己的儿女们对日常之事也能够借着祷告告诉他。对于相信神旨意的人们而言，神的旨意

总是良善、仁慈、完全的。

“不要效法这个世界，只要( )，叫你们察验何为 神的善良、纯全、可喜悦的旨

意。”(罗12：2)

在你的日常作息中，为下列事情投入多少时间呢？ 为了与神交通，能够调整哪些时间呢？

为每日常作息使用的时间(每日或每周)

□ 祷告

□ 默想以及研究话语 ______________________________

□ 趣味生活______________________________

□ 职场/学校 ______________________________

□ TV视听 ______________________________

□ 购物 ______________________________

□ 小组活动______________________________

□ 休息/睡觉 _____________________________

□ 与朋友对话 _____________________________

□ 与家人同处时间_____________________________

□ 读书/学习 ____________________________

<提问>读过耶25：1-14之后，回答下列问题。
1)以色列百姓所走的岔路是什么？走了多少年岔路呢？



门徒训练

138

* 3,4-7节

2)神为了调整走岔路的以色列百姓，所做的事是什么呢？

* 3-4节

3)以色列百姓当要如何来调整他们的生活呢？

* 5-6节

4)当以色列百姓继续不听从神借着耶利米先知发出的调整警告时，神所做的事是什么呢？

* 9-14节

5)我们通过出现在这里的以色列百姓，所能学到的教训是什么呢？

* 若是悖逆神的话语而不悔改(调整)的话，就只能活出不幸的生活。神是光，所以断不会容忍邪

恶与不义。

*若是认为错了，就要从头重新开始。

若是一直都没有听到神的话语，那是因为没有向神集中，而为其他的事过于忙碌的缘故。对

于活在复杂而不确实的生活中的我们，再没有比侧耳听从神话语的事，更为紧迫、必要、有益的

事。我驾车行驶时，每当遇到岔路时便会求问神走哪条路更好？当我照着神所指示的行驶时，看

似很堵却往往都会很快到达目的地。正如，对好频率才能收听收音机广播一样，无论是谁只要对

准了神的属灵频率，就能够听到神的声音。神在此时此刻也在对你说话，并希望我们能够开启灵

眼看到他，开启灵耳听到他的声音。听到神声音的那一瞬间，你的生平便会开始伟大、兴奋、奇

妙的经历。

5.充满原理 - 要如此充满

1 2 3 4 5 6 7

以马内利

原理
爱的原理 启示原理 调整原理 充满原理 出发原理 顺从原理

合而为一 住在爱里 正确认识 要调整 要充满 要出发 要行动

“当时云彩遮盖会幕，耶和华的荣光就( )了帐幕。摩西不能进会幕，因为云彩停在其上，

并且耶和华的荣光充满了帐幕。”(出40：34-35)

神的荣光，通过云柱和火柱显现出来。每当这两根柱子显现,以色列百姓就将荣耀归给了神。

这两根柱子也包含着神想要得到荣耀的意愿。所谓荣耀，就是神的品性和权柄。当我们仰望主的

荣光，就是当我们借着话语仰望神通过基督所显明的品性时，我们便会借着圣灵渐渐地效法主的

形象(林后3：15)，圣父、圣子的品性便会开始在我们里面形成起来。当我们效法基督时，便会进

入永远的祝福中。因为，我们的父神呼召我们进入他的荣耀里(彼前5：10)。正如保罗向信徒们所

说的:

“你们也晓得我们怎样劝勉你们，安慰你们，嘱咐你们各人，好像父亲待自己的儿女一样。

要叫你们行事对得起那召你们进他国、得他荣耀的 神。”(帖前2：11-12)

神是召我们是为了得他的荣耀。神在以色列百姓的旷野教会里是通过云柱和火柱得到了荣耀，

而现在是通过圣灵得到荣耀。被圣灵充满乃是神对得救的神的儿女而有的愿望。成为圣洁也是神

的严格命令(彼前1：18)。圣灵会使我们成为圣洁并用能力充满我们，引导我们进入神的荣耀中。

我们乃是蒙召为，向全地人见证并显明神的国度、权柄、荣耀的君尊的祭司，圣洁的国度。

“耶和华啊！你一切所造的，都要称谢你；你的圣民，也要称颂你，传说你国的荣耀，谈论你

的大能，好叫世人知道你大能的作为，并你国度威严的( )。你的国是永远的国，你执掌的权

柄，存到万代。”(诗145：10-13)

我们若要活出荣耀神的生活，就要得到神的光照。因为，得到了光照才能将光反射出去。月

亮是因为反射了阳光才明亮的。那么，要怎样得到神的光照呢？诗119：105里记着说：“你的话

是我脚前的灯，是我路上的光。”我们唯有借着神的话语才能寻到神的光。当神的话语光照我们

里面时，我们心中的黑暗便会消失，就会充满作为光的神的品性、权柄、能力。进而，脸上便会



圣洁的道路

139

洋溢出喜乐的光彩，生活也会随之改变。我们当要祷告，求神使改变了我们的这圣洁之光也能照

耀我们的民族以及一切列邦。

我们当要基于耶稣基督十字架代赎的恩宠，每日都要凭着信心宣告罪得赦免。即，“我已经

成为了义人。我已经与罪的审判无关了。我不是罪人。”这样的宣言，会使我们得以平安地度过

每一日。另外，我们还要基于那恩宠而要对圣洁与圣灵充满来宣告。我们凭着信心，借着圣灵，

便能够与神和睦，每日成为圣洁而活出有能力的生活(徒15：8-9)。“我借着耶稣基督宝血的功效

是圣洁的。我被圣灵充满了。圣灵总会与我同在。我靠着圣灵凡事都能做。”这样的宣言，会使

我们活出得胜的每一天。但是，有罪的心直至进入天国为止也不能得到洁净。即，那些认为自己

无法只脱离心怀二意的人，便只能活在混乱以及心中极深的矛盾与痛苦中(罗7：22-23)。

另外还有，我们要基于恩宠来宣告，死亡已经被撤废，在将来必会得到天国的荣耀。到了时

候，我们会进入不再流泪，不再有忧虑、离别、哀哭的永生世界里。对于我们而言，死亡乃是进

入这永生世界的门户而已。世人面对死亡充满了不安、恐惧、焦虑，但我们却要在平安、喜乐、

感恩中面对死亡。为此，我们也可以像使徒保罗那样宣告说：“死啊，你得胜的权势在哪里？”

(林前15：55)

耶稣的门徒们亲身与主同行三年，亲身从主受教、受训，并亲眼目睹了主的受死与复活。但

是，他们要成就神呼召他们的目的，还缺一样最根本的，就是被圣灵充满。所以，主才吩咐他们

直至圣灵充满地降临为止，不要离开耶路撒冷。唯有圣灵充满地降下，并保持圣灵充满时，才能

活出见证基督的生活。所以，得到圣灵充满并维系圣洁的本身，就是顺从神命令的神的事。我们

若没有圣灵充满，即使像马大那样再忙碌，自己做再多再久神的事，也等于是犯规之人夺冠那样

无效。今天，为将来得不到冠冕的事情做得再多也是徒劳，就是愚昧的人生。

<提问>找出下列经文之后，说一说罗马书中显明的圣灵充满的生活是怎样的呢？

1)从罪中得到释放。

“如今，那些在基督耶稣里的就不定罪了。因为赐生命圣灵的律在基督耶稣里释放了我，使

我脱离( )了。”(罗8：1-2)

2)成就律法的义。

“使( )成就在我们这不随从肉体，只随从圣灵的人身上。”(罗8：4)

3)想法(价值观)被改变。

“因为随从肉体的人体贴肉体的事；随从圣灵的人体贴( )。”(罗8：5)

4)得享完全的平安。

“体贴肉体的就是死，体贴圣灵的乃是( )。”(罗8：6)

5)得到永生的新生命。

“然而叫耶稣从死里复活者的灵，若住在你们心里，那叫基督耶稣从死里复活的，也必藉着

住在你们心里的圣灵，使你们必死的身体又活过来。”(罗8：11)

6)治死旧人。

“你们若顺从肉体活着，必要死；若靠着( )治死身体的恶行，必要活着。”(罗8：13)

7)会与神亲密起来。

我们借着圣灵便会成就与神面对面呼喊“阿爸,父”这样的祷告。

“你们所受的不是奴仆的心，仍旧害怕；所受的乃是( )，因此我们呼叫：‘阿爸，

父！’”(罗8：15)

<提问>帖前5：16-22里所说的，每日都能够被圣灵充满的6个秘诀是什么呢？
1)常常喜乐-------

2)不住地祷告-------

3)凡事谢恩------

因为这是神在基督耶稣里向我们所定的旨意。

4)不要消灭圣灵的感动，藐视先知的讲论-----

5)要凡事察验，善美的要持守--------

6)各样的恶事要禁戒不做--------------



门徒训练

140

为了能够每日与主同行，每日都要定时祷告并顺从。

我们固然要靠着圣灵随时祷告，但也要分别出时间来与神交通。这就像夫妻之间，虽然每天

都生活在一起，却仍旧需要每日彼此敞开心扉对话的时间是一样的。彼此之间没有对话的夫妇，

即便是生活在一起也会很生疏。圣经中的信心之人，每日至少都有三次定时向神祷告的时间。但

以理不惜舍命坚持了与神交通的祷告时间(但6：10)。

1.但以理的例子—

“他们对王说：‘王啊，那被掳之犹大人中的但以理不理你，也不遵你盖了玉玺的禁令，他竟

一日( )祈祷。’”(但6：13)

2.大卫的例子—

“我要( )哀声悲叹，他也必听我的声音。”(诗55：17)

3.被圣灵充满的耶稣门徒们—

“( )祷告的时候，彼得、约翰上圣殿去。”(徒3：1)

摩西在西奈山上停留了40日(出34：28)与神交通。当他下山回到营中时，自然地显明了他在

神的临在中停留的事实。因为他的脸上发光向所有百姓清楚地显明了这事实。摩西向所有百姓显

明了神的荣光(出34：29-35)。我们每日也要被圣灵充满，向众人显明神的荣耀。

我们若是得到了圣洁的恩典，就要在凡事上使人蒙恩。哪怕是说一句话，也要使人蒙恩，要

显明神的荣耀。即便是事业失败了、健康出现问题了、遭遇难事了，却仍旧先忧虑神的荣耀受损

的人，便是圣灵充满的人。若有人遭遇困难时，便担心那人会不会因软弱而不到教会的人，便是

圣灵充满的人。凡事上都注意不遮掩神荣耀的，便是圣灵充满。保罗说到：“有谁软弱，我不软

弱呢，有谁跌倒，我不焦急呢？”(林后11：29)我们也要有这样的心。

我们今天的使命是什么呢？那就是向周边人显明耶稣基督的荣耀。这就是要被圣灵充满的理

由。你现在是否正在担负起这样的使命呢？

每日出门前需要确认的三样：

正如司机出车前需要确认油箱里有没有油那样，我们每次出门前也有需要得到确认的三样。

1)是否祷告了呢？

2)是否吃下神的话语之灵粮了呢？

3)是否被圣灵充满了呢？你是靠着什么力量去传道的呢？你传道时是否被圣灵充满了呢？

6.出发原理 - 要在此时出发

1 2 3 4 5 6 7

以马内利

原理
爱的原理 启示原理 调整原理 充满原理 出发原理 顺从原理

合而为一 住在爱里 正确认识 要调整 要充满 要出发 要行动

“每逢云彩从帐幕收上去，以色列人就起程前往；云彩若不收上去，他们就不起程，直等到

云彩收上去。”(出40：36-37)

以色列百姓即使想多走，但只要云柱停下来，他们就得跟着停下来。各位，神移动各位就要

移动，神停下来各位就要停下来。我们的信仰生活，通常是我先走，再让神跟过来；事情发生后

再让神来收拾残局。我们失败的原因就在此。我们祈求祝福的时候，常常都是先列出好几种，再

让神赐给我们其中的一种。这是错误的。我们要进入神的祝福里，而不能试图把神拽到我们里面

跟着我们走。因为神向我们所行的一切事都是出于爱，所以神的决定总是最好的。因为神是全知

的，所以神所定的时候不会有失误。因为神是全能的，所以神必会在他的时候成就他的工。神呼

召我们与神同行的时候，往往会引起我们信心的矛盾，并要求我们作出决断以及相应的信心行

动。过去是借着云柱与火柱发出的出发指令，但现在是由圣灵发出出发的指令。亚伯拉罕是神为

他发出的出发指令(创12：1-3)。会幕时代是由云柱火柱发出的出发指令，而小亚细亚7教会是由



圣洁的道路

141

圣灵发出的出发指令。

“圣灵向众教会所说的话，凡有耳的，就应当听。”(启3：22)

圣灵在安提阿教会里向保罗和巴拿巴发出了向海外宣教的指令(徒13：1-3)。所以说，神的时

候是由神来定的，而不是由人来定的。因此，我们要常常等候神的时候。神在今天仍旧是会向我

们指示他的时候(出发指令)的信实的主。

当神向我们指示他为我们所定的人生计划并走在前面时，我们就要跟从。当我们心中不安，

良心不够洁净，前途不明确时，就要等候。

神的时候
“凡事都有定期，天下万务都有定时。”(传3：1)

我们当要铭记，神不仅对我们人生定有旨意，并且还定了成就那旨意的完全时候。我们对于

这两样都要有确信。我们有时总要急于或延迟成就神的旨意。这对我们是有损害的，最后只能害

了我们自己。神的旨意和时候总是完全的。神所定的断不会提前也不会迟延。神借着云柱和火柱

引导以色列百姓时，白日用云柱晚上用火柱引导了他们。神乃是在时间上很正确的主。

正如神借着圣灵、话语、教会、环境、心灵等来显明他的旨意那样，神的时候亦是如此。

1.通过祷告得到圣灵的感动与批准。

2.合乎圣经话语。

3.有教会众肢体的支持与确证。

4.与环境协调。

5.心中有平安和喜乐时，就要大胆地付之于行动。

*出14：15里记着说，“耶和华对摩西说：‘你为什么向我哀求呢？你吩咐以色列人往前走。’”

就像如此，有时需要我们祷告，有时也需要我们行动。我们寻求神的时候与旨意，若是没有通

过上述的 1-5条，就要祷告忍耐等候神的时候到来。例如，你是未婚的姊妹。你也许能够发现出

于神旨意的未婚夫，但眼下与他结婚却有可能不是神的时候。将来要成为你结婚对象的人，若是

灵命还很小，没有正式职业的弟兄，从客观上分辨时(也许认为合乎第一条。因为圣灵必会行在话

语之中，而我们往往有可能会将自己的感情误认为是圣灵的感动)，却不合乎第2条。

因为主曾关乎婚姻说到：“因此，人要离开父母，与妻子连合，二人成为一体。”(太19：5)

两人结婚就应具备在灵里、精神上、经济上能够离开父母而独立的条件。但若是不具备这些条件

便匆忙结婚时，便会发生很多问题，甚至于会达到婚姻破裂的地步，而要应付这些问题可能就需

几年时间。亚当夏娃犯罪，不是因为没在神的旨意中结婚的，而是在神的旨意里结婚之后，在婚

姻生活中被自己的私欲牵引，受到魔鬼的引诱而跌倒的。创24章里记着说，亚伯拉罕的仆人虽然

先知道利百加就是神为以撒预备的妻子，却仍旧等候当事者利百加的应答与她家人的同意。其结

果，亚伯拉罕是基于话语寻到了以撒的配偶，且是祷告之后差了仆人出去寻找的；而亚伯拉罕的

仆人也是在祷告中，遇见了在环境中与之配合的利百加，心中感受并分辨出利百加就是神所预备

的；利百加的家人也都赞同了；仆人赞美了良善的主；以撒直至神的时候来到，一直都在默想着

等候(创24：63)，最终迎来了神所预备的配偶。

<提问>读创12：1-5，看一下神是怎样呼召亚伯拉罕的。查看一下，神吩咐亚伯拉罕
跟随之前，是如何详细指示他当行的。

“耶和华对亚伯兰说：‘你要( )本地、本族、父家，( )我所要指示你的地去。我必叫你

成为大国。我必赐福给你，叫你的名为大，你也要叫别人得( )。为你祝福的，我必赐福与他；

那咒诅你的，我必咒诅他。地上的万族都要因你得福。’亚伯兰就照着耶和华的吩咐去了，罗得

也和他同去。亚伯兰出哈兰的时候年七十五岁。亚伯兰将他妻子撒莱和侄儿罗得，连他们在哈兰

所积蓄的财物，所得的人口，都带往迦南地去。他们就( )迦南地。”(创12：1-5)

神在什么时候呼召了亚伯拉罕呢？救恩是在有了神恩典的呼召，罪人相信时临到的(弗2：8-

9；帖后2：13-14)。亚伯拉罕还在崇拜月神的迦勒底的吾珥沉浸于偶像崇拜时(书24：2)，神呼召

了他 (创11：28,31,15：7；尼9：7)。亚伯拉罕还不认识真神，也没有积攒什么功德时，神出于

恩典呼召了他。

“不是你们拣选了我，是我拣选了你们。”(约15：16)



门徒训练

142

亚伯拉罕蒙神呼召时，年75岁。年龄没有理由成为信心的障碍。他信靠神有一百年(创25：

7)。我们今天从他的生平中可以学到，如何在信心的道路上活出讨神喜悦的生活。亚伯拉罕的生

平乃是一切愿意行在信心道路上的基督徒的榜样。亚伯拉罕是凭着信心得救(创15：6；罗4：1-

5；加3：6-14),凭着信心生活的(来11：8-19)。他的顺从便是他有信心的凭据(雅2：14-26)。

神供应的时候
我们与神同行，就会从神那里得到一切所需的祝福与权力。亚伯拉罕在摩利亚山上经历了

‘耶和华以勒’的神。

<提问>读过创22：6-14之后，回答下列问题。

1)神的供应是在哪里呢？

2)神的供应是在什么时候呢？

3)神的供应是如何提供的呢？

4)神的供应是赐给谁的呢？

5)神为何会赐下所需的呢？

耶稣门徒们的景况(太4：18-22)
西门和安得烈听到耶稣的呼召时，并没有迟疑而随即便顺从了。实际上，他们当时需要修补

渔网、打鱼、需要赡养老人、养育孩子，正是忙于生计的时候。所以，耶稣的命令对他们而言显

然不是那么轻松的。但他们并没有迟延，因为主的意思说的很清楚，他们必须要做出选择。

今天，主的呼召也并不是只在我们景况良好时才会临到。顺从主的呼召，有时会很不便，甚

至于还需要付出代价。对于某些人而言可能需要付出极大的代价，要求可能会相当沉重。我们听

到基督的命令时，往往会听到在里面争战的两种声音。即，一种是往后拖一拖的声音，另一种是

马上顺从的声音。我们不能同时回应这两种声音，选择这一个就要排除另一个。总之，一定要回

应一种声音。这种决定不是容易做出的。因为，两种声音呼吁得都很强烈。但我们要铭记，‘再

等一等’这样的决定，断不会成为有意义的道路。真正的门徒，会毫不迟疑地顺从。

<应用>主若吩咐你明天就到非洲去宣教时，你会作出怎样的反应呢？

神的程序与神的时候
诗139：13-18里记着说：“我的肺腑是你所造的。我在母腹中，你已覆庇我。我要称谢你，

因我受造奇妙可畏。你的作为奇妙，这是我心深知道的。我在暗中受造，在地的深处被联络，那

时，我的形体并不向你隐藏。我未成形的体质，你的眼早已看见了。你所定的日子，我尚未度一

日，你都写在你的册上了。 神啊，你的意念向我何等宝贵，其数何等众多！我若数点，比海沙更

多。我睡醒的时候，仍和你同在。”

我们的神无论做什么事，都是照着在创世之前所定的计划，所编的程序来做事的。无论做什

么，若是目标与程序不清楚就不会成功(林前9：26)。更何况，创造了宇宙万物的神，掌管着人类

历史，岂能没有目标、计划、程序就做事呢？所以，耶稣才会教导我们要祷告说：“愿 神的旨意

行在地上如同行在天上。”(太6：10)

所以，我们要求智慧人的心。因为，智慧人能够辨明神的时候和定理。

“凡遵守命令的，必不经历祸患；智慧人的心，能辨明时候和定理。各样事务成就，都有时

候和定理，因为人的苦难重压在他身上。”(传8：5-6)

神呼召我们进入与他的关系上。我们解释环境时需要谨慎。因为我们有很多时候总是过早地

下结论。我们不可以这样，因为我们的人生是在主的手中成就的。



圣洁的道路

143

“我终身的事在你手中，求你救我脱离仇敌的手和那些逼迫我的人。”(诗31：15)

神呼召我们或对我们有什么指示的时候，多数情况下不是要我们为神做些什么，而是告诉我

们神在我们所处的地方要做些什么。例如，神告诉保罗要通过他向外邦人传播福音。不是保罗，

而是神要寻找拯救外邦人。保罗决定了一个方向，但圣灵却拦阻了他前往(徒16：6-10)。于是，

保罗又选择了别的方向时，圣灵再次拦阻了他。那么，神原来的计划是什么呢？ 就是寻找外邦

人。那么，保罗的问题是什么呢？ 他在努力知道自己应做些什么，因此关闭了机会的‘门’。但

是，门真的关闭了吗？没有。“他们就越过每西亚下到特罗亚去。”(徒16：8)

保罗在特罗亚那里看到了马其顿人求他们前往那里帮助他们的幻像。那么，发生了什么事

呢？神的计划是向西，就是将传福音的方向转向了希腊和罗马。神在腓立比作工，并希望保罗能

够到那里与神汇合。我们开始跟随神，环境若看似关闭了机会之门，就要回到主那里清楚知道神

说了什么。比这更好的方法便是，努力知道当初感受到蒙神呼召时神说的是什么。神多半都不是

呼召我们到什么事工当中，而是呼召我们到关系性当中。神是通过这关系性，是通过我们的人生

而要做些什么。我们开始向一个方向行走时，若一切都关闭的话，就要清楚知道神对我们希望的

是什么？我们不要否认神所说的，而要顺从神所说的。

神向我们所定的旨意和神的时候
大卫要为神建造圣殿时被神拦阻了。但这并不意味着大卫的梦破灭了，照着神的时间来看时

只是延期而已。神虽然将建造圣殿的事交给了所罗门，但大卫却得到特权为建造圣殿筹划和准

备。大卫要为建造圣殿选址、预备建筑材料、绘制圣殿图纸，组织训练在圣殿里服侍和管理的人

们。大卫将实现建造圣殿计划的责任转给了所罗门，同时将统治权也转给了他(代上22-27章)。我

们在这里可以得到的教训，就是应当照着神的长期计划来制定计划并进行准备。我们考虑未来之

事时，若像当初的大卫那样与神的计划无关的话便是错误的(雅4：13-17)。但是，我们若照着神

的计划来计划并准备我们当作的便是正确的事(林后9：1-8)。大卫只要忠心于神交托给自己的事

就可以了。主在将来赏赐的时候，是照着在受托之事上的忠心程度来赏赐的。

我们每个人都有神所定的旨意和时候。经上记着说，

“我未成形的体质，你的眼早已看见了。你所定的日子，我尚未度一日，你都写在你的册上

了。”(诗139：16)

我们的定期还没有到，神就已经将我们的一生都记在了神的册上了。所以，我们祷告时才要

说，“愿你的旨意行在地上，如同行在天上。”(太6：10)我们纵然致力于照着自己所定的计划和

旨意来经营自己的人生，但脱离了神计划的人生，只会有悲哀、痛苦、绝望、伤痕累累。

在神的旨意中最为重要的便是所有人都信耶稣。正因为如此，神才会赐下了自己的独生爱

子，使得凡信他的都能得到永生。进入神这般旨意当中的人，便会得到神所赐的，没有眼泪、忧

虑、叹息的，充满喜乐和爱的神国。但是，丢掉神这般的旨意，与基督为敌而背对神国的人，便

只能在痛苦的呻吟中进入黑暗的地狱里。神对每个人的旨意都是不同的。所以，我们当要决定照

着神向我们所定的旨意来生活。我们自己随意决定，想要成为医生、牧师、企业家等是没有任何

用处的。因为，最优先的乃是神的计划。若是为了定立在神为我们所定的事业或为我们教会事工

当中的新目标而需要商讨时，不妨同教会肢体或爱人一同计划。在计划上失败的，乃是定立失败

计划的人。我们当要清楚，不论大小神的旨意都不是一朝一夕偶然就能成就的事实。

神是全知的
神的引导总是正确无误的。神在本质上是全知的，知道一切。神拥有一切知识。换言之，过

去，现在，未来的一切，都不能脱离神的知识范畴。所以，神无论何时向我们显明自己时，他的

引导总是正确无误的。

“耶和华说：‘我的意念非同你们的意念，我的道路非同你们的道路。天怎样高过地，照样，

我的道路高过你们的道路，我的意念高过你们的意念。’”(赛55：8-9)

因此，神的指示无论何时也都是正确的。神的旨意总是最好的。得蒙圣洁的恩典与神同行的

人生道路，就是成功与亨通的人生道路(书1：7-8)。我们根本没必要质问，神的旨意是否正确或

是最好的。因为，神的旨意总是正确的，也是最好的。这是因为，神爱我们且是全知的缘故。因

为神完全爱我们，所以我们可以信靠并顺从神。

当我们接受自己所处的一切环境与命运为天职并尽上忠心时，照着神的旨意就会将我们移向



门徒训练

144

更好更美的地方。我们若是出于自己的贪心而挣扎来挑战窑匠的主权时，其结果就只能是虚空。

假设，神呼召你成为修鞋匠，那么你就要尽心尽力做好修鞋匠。神若喜悦，交给你一个皮鞋厂也

未可知。我们无论在哪里，做什么，都要存喜乐和忠心背负起使命。仆人没有决定权，只需照着

主人的吩咐行，只要顺从主人的指示就可以了。神用基督的宝血买赎了我们。所以，成为神仆人

的我们，唯有对我们的主人绝对顺从和尽忠的义务。但人们却以主人自居，而自己任意做出决

定。然后，若是不顺利便会怨天尤人。这便是问题所在。

经上记着说：“看哪，仆人的眼睛怎样望主人的手，使女的眼睛怎样望主母的手，我们的眼

睛也照样望耶和华我们的 神，直到他怜悯我们”(诗123：2)。我们总要仰望主，并要等候神的旨

意。

我们即使不明白神的旨意，遭遇了黑暗，也不能随从自己的意思。亚伯拉罕每当遇见困难时

便随从了自己的意思，而没有等到神的旨意显明出来。我们也像亚伯拉罕那样，常常没有忍耐等

候到神的旨意显明出来。但我们即使遭遇饥饿、被赶到旷野中、撞了墙、被洪水阻挡，也要等到

神的旨意显明出来。

神旨意的结果便是祝福
成就神计划的过程，并不一定都会一帆风顺。亚伯拉罕照着神的旨意进入迦南地时，那地正

在遭遇饥荒。约瑟也是照着神的计划，为奴、含冤、下了监。但约瑟明白神的旨意，凭着信心绝

对顺从尽忠的结果，便迎来了令人称奇的祝福冠冕。我们亦是如此。我们照着神的旨意，活出良

善而忠心的仆人生活时，神的盼望与祝福在任何逆境当中也都会临到我们。我们照着神的旨意而

行时，并非只有平坦的道路，也会有试炼、痛苦、误会、迫害、诬陷等。但无论过程怎样，其结

果便是身体健壮，灵魂兴盛，凡事亨通，生命丰盛的祝福。我们还没有在母腹里生成时，神便知

道我们一切，并在神的册上记录了我们的一生。所以，我们当每日都要祷告说：“神啊，愿照着

你在天上对我所定的旨意，成就在我的生平里。愿你的国降临。愿你的旨意行在地上，如同行在

天上”(太6：10)。我们不要随从自己的意思，要明白神的旨意，要顺从神的计划。我们若是那样

生活，就会活出亚伯拉罕、以撒、雅各、约瑟那样的伟大人生。另外，神的旨意总是良善的而不

是恶的，总是令人蒙福的而不是使人得祸的，总是使人成功的而不是使人失败的。所以，我们要

在耶稣基督里在神的旨意中荣耀地生活。

我们从使徒行传8章的记录中可知，腓利若是听到圣灵的声音(神的旨意)之后，放弃了神的时

候，就不会遇见埃提阿伯有大权的太监，神的作为也不能借着腓利显明出来。正如，以色列百姓

跟从云柱和火柱时不能赶在前面也不能落在后面那样，我们跟从圣灵也是不能赶前也不能落后，

而要与圣灵同行。

<提问>读过弥6：8之后，回答下列问题。
我们与神同行时，神通过弥迦说出的话语，在成为我们的出发命令之前，还不能满足。

“世人哪，耶和华已指示你何为善，他向你所要的是什么呢？只要你行公义，好怜悯，存谦

卑的心，与你的 神同行。”(弥6：8)

1)今天为了能够公正对待我的雇主、上司、在上掌权的，我要注意 。

2)我爱人子时，神的爱便会显明出来，所以我要在与家人的关系上 。

3)我谦卑地与神同行时，神就会得到尊荣。所以我在下次参加敬拜时要 。

7.顺从的原理 - 要如此而行

1 2 3 4 5 6 7

以马内利

原理
爱的原理 启示原理 调整原理 充满原理 出发原理 顺从原理

合而为一 住在爱里 正确认识 要调整 要充满 要出发 要行动

所谓信心，就是确信神所应许的或是神说出的话语必会成就，就是活出顺从神话语的生活。



圣洁的道路

145

神的启示要求信心。以色列百姓上面的云柱和火柱，乃是等于引导他们进入迦南的灯塔。以色列

百姓要为云柱和火柱的启示做出顺从的反应。神说话时，对我们的反应所要求的是信心。神通过

整本圣经启示自己与自己的目的和道路时，对于回应所要求的就是信心的行动。

神的计划对我的计划
大卫在他的生活中常存的梦想和计划就是为神建造圣殿。但是，神通过拿单先知说出了神的

计划就是要在所罗门时代里实现大卫的梦想。大卫经历了自己的梦想破灭。大卫一直倾心于为神

做大事。大卫不顾先知的劝阻，仍旧固执了自己的主张。大卫认为凭借自己君王的权力，无论如

何也能够推进自己的计划来完成圣殿建造。但是，他却没有建成圣殿。因为，神没有参与这计

划，也没有祝福这事工。在这过程中，大卫忘记了神为他预备的更大的计划和祝福。大卫虽然没

得到允许为神建造肉眼可见的圣殿，神却为大卫建造了肉眼看不见的圣殿。即，神应许给大卫永

远的王朝与王国。我们向神所存的计划和梦想不是最优先和最重要的,知道神对我们有什么计划才

是要优先和最重要的。所以,我们为神做什么大事之前,要先让神在我们里面做大事。徒27：24-25

里记着说：“‘保罗，不要害怕！你必定站在凯撒面前；并且与你同船的人， 神都赐给你了。’

所以众位可以放心，我信 神他怎样对我说，事情也要怎样成就。”这是告白，即使有再大的风

浪，神对使徒保罗本身所定的计划也不会改变，必会照着成就。世界在变，但神的旨意绝对不会

改变。

<提问>读过下列经文之后回答问题。
“信就是所望之事的实底，是未见之事的确据。”(来11：1)

1)信心是什么？不妨用自己的话来定义一下。

2)来11：4-5里列举到了亚伯和以诺。这里记着说，亚伯因着什么虽然死了仍旧说话，而以诺被接

去以先已经得了什么明证呢？

“亚伯因着信，献祭与 神，比该隐所献的更美，因此便得了称义的见证，就是 神指他礼物

作的见证。他虽然死了，却因这信，仍旧说话。以诺因着信，被接去，不至于见死，人也找不着

他，因为 神已经把他接去了。只是他被接去以先，已经得了 神喜悦他的明证。”(来11：4-5)

“若有先知擅敢托我的名，说我所未曾吩咐他说的话，或是奉别神的名说话，那先知就必治

死。’…先知托耶和华的名说话，所说的若不成就，也无效验，这就是耶和华所未曾吩咐的，是

那先知擅自说的，你不要怕他。”(申18：20,22)

我们与其将信心放在自己或别人所定的事上，倒不如将信心放在神或神所说的话语上，才是

最为智慧的。耶稣说到：

“我实实在在地告诉你们：我所作的事，信我的人也要作；并且要作比这更大的事，因为我

往父那里去。”(约14：12)

呼召我们为神的同工，乃是大小等于神的呼召。人们若要认识神是怎样的一位，唯一的方法

就是看神所行的事。以色列百姓上面的云柱和火柱乃是神超自然的启示。但是，对于不认识神的

百姓们而言就只是无法知道真相的奇异现象而已。神为我们所显明的最大的启示就是耶稣受死之

后又复活的事实。不信耶稣的受死与复活的，便是与神和天国无关的人。同样，以色列百姓若是

忽略云柱和火柱的启示，便会成为与应许之地迦南无关的人。他们唯有看到神的本质是通过神的

活动显明出来时，才能领悟到神的本质。神使人参与到他的计划和使命时，那使命总是属于和神

一样的立场。神今天仍在邀请我们与他同行，并愿通过我们来做事。使徒保罗告白说，基督在他

里面活着(加2：20)。神并非在远处，而总是在与我们同在。父神与我们的关系是非常亲密的。箴

18：24里记着说：“但有一朋友，比弟兄更亲密。”

<提问>通过来11：8-19可知，亚伯拉罕是在不知道几样的前提下顺从的呢？

1)不知道往哪里去(来11：8-10)；

2)不知应许怎样成就(11-12)；

3)不知何时成就(13-16)；



门徒训练

146

4)不知为何要去(17-19)。

不妨每日都寻找一下在你周边做事的神。

.你的家庭

.你的职场

.你的教会

.你的国家

<提问>读过耶1：4-10之后，回答下列问题。
1.神是在什么时候拣选的耶利米呢？

2.耶利米需要调整的部分是什么呢？

3.你相信神在什么时候便认识你，拣选呼召了你呢？

<提问>赛43：24里记着说，我们不顺从神的话语会带来怎样的结果呢？
“你没有用银子为我买菖蒲，也没有用祭物的脂油使我饱足；倒使我因你的罪恶服劳，使我

因你的罪孽( )。”

人的方法与神的方法
大卫为了神的荣耀，便计划将约柜移到耶路撒冷，并付之了行动。大卫的意愿确实是出于讨

神喜悦，是值得称赞的。只是他在决定搬移约柜的方式上，没有照着神的方法而照着自己方便的

方式移动。以至于有一人因用手碰了约柜而丧了命(撒下6章)。这一切都是源于大卫在搬移约柜的

事上，轻看了民4：15里言及的神的方法。我们又怎样呢？ 我们是否出于正确的动机，用神的方

法，在做神的事呢？ 我们不妨用下面的提问来检验一下，定期参与的服侍教会和基督的事。

1)对自己所做的事动机是否正确呢？

2)是否在用神的方法在做这事呢？

若是对于以上这两个提问能够回答“是”，那么照着代上16：8里所记，“你们要称谢耶和

华，求告他的名，在万民中传扬他的作为”，就要因着神在你的生活中做事而赞美神。以色列百

姓在旷野漂流40年，并不是出于神的原计划，而是因为他们的不顺从。神是绝对不会与罪妥协

的。

“那行不义的，必受不义的报应；主并不偏待人。”(西3：25)

“我是耶和华你的 神，曾把你从埃及地领上来。你要大大张口，我就给你充满。无奈我的民

不听我的声音；以色列全不理我。我便任凭他们心里刚硬，随自己的计谋而行。甚愿我的民肯听

从我，以色列肯行我的道，我便速速治服他们的仇敌，反手攻击他们的敌人。”(诗81：10-14)

我们是神的仆人，我们要向着神要做什么来调整我们的人生。我们要将自己调整到，便于神

通过我们来做他所愿的事。神不是我们的仆人，所以神可以针对我们的计划而有所改变。我们若

是坚持不顺从，神就会任凭我们随意而行。我们若是不顺从就无法经历神为我们所要行的事以及

神通过我们要行的事。我们若继续不顺从，轻看神给我们的悔改机会，神就会挪走灯台(启2：

5)，从口中将我们吐出来(启3：16)，扔进患难之中(启2：22)。另外，神还会像使用约书亚代替

摩西引导以色列百姓进入迦南那样，通过别人来成就神的计划。

以色列百姓经历许多神迹奇事之后才出了埃及。他们在旷野中的生活，不是咒诅而是蒙祝福

的地方。神将他们放在旷野里，是为了洁净他们里面的埃及，是为了让他们学习与神同行的生

活。诸位是否认为，以色列百姓相信神能够成就一切事呢？ 实际上他们并没有相信神能够赐给他

们应许之地。正是出于这样的不信，他们才会在旷野里漂流了40年，最终都倒毙在那里。诗篇81

篇提醒我们，以色列若是不随从自己的意思而顺从了神的方法，神可能会更快地为他们征服他们

的仇敌。

掌握主导权的神



圣洁的道路

147

神向我们启示他的事工，乃是邀请我们参与他的事工。主导的是神，而不是我们。以色列百

姓上面的云柱和火柱，乃是神超自然的启示。这启示乃是神单方面的意思和方法。若没有这启

示，以色列百姓便不知该往哪里去。掌握主导权的神，若不向我们显明他自己，我们便无法得知

神的道路。通过全部圣经可知，掌握一切主导权的乃是神。神向谁显现，便会向谁启示自己与自

己的事工。这是出于邀请那人将自己的生活调整到神那里。遇见神的人，断不会停留在原来的生

活中。遇见神的人，为了活出顺从神并与神同行的生活，就必须要为自己的人生做出突破性的调

整。我们向神的调整，若没有神的帮助也是不行的。所以，我们需要献上祷告。

“因为你们立志行事，都是 神在你们心里运行，为要成就他的美意。”(腓2：13)

神是拥有绝对主权的主。正因为神掌握主导权，我们才要致力于将自己的人生调整为以神为

中心。我们要靠着圣灵祷告，使神在他所愿的一切事上掌握主导权。圣灵知道我们应向神调整的

部分。我们以神为中心时,出于神的掌管，我们里面便会生发愿作神喜悦之事的心。耶稣在约10：

2-4,16里说到：“从门进去的，才是羊的牧人。看门的就给他开门，羊也听他的声音。他按着名

叫自己的羊，把羊领出来。既放出自己的羊来,就在前头走，羊也跟着他，因为认得他的声音。我

另外有羊，不是这圈里的；我必须领他们来，他们也要听我的声音，并且要合成一群，归一个牧

人了。”

要将你的人生调整到神那里 - 要借着祷告来调整 - 然后加以顺从

我们的调整总要向神来调整。我们要将自己的人生调整到神那里。调整的最终目的就是为了

荣耀神。我们要调整自己，使自己的观点成为像神的观点，使自己的道路成为像神的道路。我们

完成了必要的调整之后，神才会指示我们为了顺从神当要做的是什么。每日都向神降服，乃是调

整的秘诀。所以，保罗才会说自己天天都在基督里冒死。每日调整的生活，便是与神同行的生

活。当我们向神调整并顺从时，便会经历到通过你行出唯有神才能行的事。我们总要想到，若是

耶稣会怎样行，这样来调整自己的生活。我们时刻联想着耶稣，行在耶稣曾经走过的路，便是与

神同行的路。

<提问>读过罗8：5-27之后，回答下列问题。
1)我们怎样生活时，便会与神为敌呢？

2)我们为何需要被圣灵充满，需要圣灵来完全支配我们的生活呢？

3)神的灵若住在我们里面，我们的肉身便会做什么呢？

4)神的灵若住在我们里面，神会做什么呢？(9,11节)

5)我们为了将自己的生活向神调整而祷告时，圣灵会怎样帮助我们呢？

顺从的重要性
神若指示我们什么，我们就要顺从。整个圣经为我们提示了两个公式，即 顺从=生命；不顺

从=死亡与不幸。这两个公式比科学更为正确。若没有顺从，断不会偶然得到生命与祝福。我们既

然知道神爱我们，就不能对神的指示存有疑惑。因为，从神而来的指示总是正确的，也是最好

的。神对我们有所指示时，我们不可以旁观、讨论、争论，唯要顺从。我们论及‘顺从’或遵行

神旨意时，便会想到要动身做些什么。但所谓顺从固然包括照着神的旨意动身行动，然而有时照

着主的吩咐，不动、等候、放弃，也是顺从。

顺从带来的祝福
耶德逊(Adoniram Judson)刚从神学院毕业时，便受到波斯顿市上流阶层教会的邀请，到该教

会担任副牧师。他的同伴好友们都很羡慕，家中的母亲和姐姐为此也很高兴。但谁曾想，耶德逊

却拒绝了他们的邀请并说到：“神呼召我是要使用我到海外宣教去。我留在这里服侍，固然也是

为主作事，但那只是部分性地顺从神。我要完全顺从神。”耶德逊就这样放弃了安逸的位置，来

到铁桶一般刚硬的佛教国家缅甸作了一名宣教士。耶德逊来到缅甸之后，便拼尽全力不惜舍命地

开始了事工。但他使当地的第一个人接受福音并受洗，竟用了足足6年的时间。他在那里宣教时，

曾下监很长时间，也经历过几次死亡和疾病的坎儿。但是，因着耶德逊圣洁的献身，便使得在缅

甸诞生了五万名基督徒，在全地基督徒的心中点亮了不熄灭的火把。

神会赐福给顺从的人(申28：1-14)。顺从的祝福会超乎我们的想象。其中包括成为神的百姓



门徒训练

148

(耶7：23)，每当遇见风浪时都会把根基安在磐石上(路6：46-49)，明白属灵的真理(约7：16-1

7)，得到永恒的赏赐等。顺从乃是与神同行生活的必要条件。路得在没有信心的时代里诚实地守

住了信心，神便赐给了她信实的丈夫与儿子，并得到成为大卫的曾祖母、耶稣基督先祖的特权。

正如，波阿斯成为路得赎回产业的人那样，耶稣基督成为了将我们从罪中救赎出来的中保，而且

还是以远远大过波阿斯对路得的爱，在爱我们。

<提问>诗46：10里记着说，为了能够看到神的品性与能力，当要怎样行呢？
“你们要( )，要知道我是 神！我必在外邦中被尊崇，在遍地上也被尊崇。”(诗46：10)

<提问>耶稣门徒们领受了徒1：4,8话语之后，当要做的事是什么呢？

<提问>神对自己的百姓所要求的，最为重要的是什么呢？查考一下申10：12-13。
“以色列啊，现在耶和华你 神向你所要的是什么呢？只要你敬畏耶和华你的 神，遵行他

的道，爱他，尽心尽性侍奉他，( )，就是我今日所吩咐你的，为要叫你得福。”

<提问>读过下列经文之后，不妨写出顺从带来的祝福是什么？
1)耶7：23--“我只吩咐他们这一件说：你们当听从我的话，我就作你们的 神，你们也作我的子

民；你们行我所吩咐的一切道，就可以( )！”

2)约8：12--“耶稣又对众人说：‘我是世界的光。跟从我的，就不在黑暗里走，必要得着( )

的光。’”

3)路6：46-49--“你们为什么称呼我‘主啊，主啊’却不遵我的话行呢？凡到我这里来，听见我

的话就去行的，我要告诉你们他像什么人：他像一个人盖房子，深深地挖地，把根基安在磐石

上；到发大水的时候，水冲那房子，房子总不能摇动，因为根基立在磐石上。惟有听见不去行的，

就像一个人在土地上盖房子，没有根基；水一冲，随即倒塌了，并且那房子坏得很大。”

4)约7：16-17--“耶稣说：‘我的教训不是我自己的，乃是那差我来者的。人若立志遵着他的旨

意行，就必晓得这教训或是出于 神，或是我凭着自己说的。’”

5)启2：10--“你务要至死忠心，我就赐给你那生命的冠冕。”

<应用>不妨将诗篇作者的祷告作为对我们人生的祷告。

“耶和华啊，求你将你的律例( )我，我必遵守到底。求你赐我( )，我便( )你的

律法，且要一心遵守。求你叫我( )你的命令，因为这是我所喜乐的。”(诗119：33-35)

<提问>民32：11-12记着说，出埃及的人当中除了迦勒和约书亚之外，都没有进入迦
南应许之地的理由是什么呢？另外，在你的生活中并不完全的只顺从一半的都有哪些
呢？

<提问>林后11：17-18与林后4：17-18里记着说，保罗为了顺从神付出了什么代价
呢？保罗能够如此向神顺从的心态是什么呢？

<提问>读过撒上15：21-22之后，回答下列问题。

1)扫罗王是怎样对待神的命令的呢？

“百姓却在所当灭的物中取了最好的牛羊，要在吉甲献与耶和华你的 神。”(撒上15：21)

2)撒母耳对此是怎样责备的呢？

“撒母耳说：‘耶和华喜悦燔祭和平安祭，岂如喜悦人听从他的话呢？听命胜于献祭；顺从



圣洁的道路

149

胜于公羊的脂油。’”(撒上15：22)

3)扫罗因着不顺从而遭至了什么结果呢？

4)你到现在为止仍旧向神没有顺从的都有哪些呢？你要如何来克服这些呢？

你的行动会说明你的信心
你的生活与行动会说明你的信心。当你受到邀请参与神的事工之后，遇见信心的矛盾时，你

所做的便能说明你对神所信的是什么。你行动上的呼声要大过言语上的呼声。你的生活与行动便

是显明你里面信心的镜子。路得是在没有钱财、丈夫、未来的希望这样的状况下，离开故国和家

乡到异国他乡的路口上，舍命选择了神的一边。她告白说：“不要催我回去不跟随你。你往哪里

去,我也往那里去；你在哪里住宿，我也在那里住宿；你的国就是我的国，你的 神就是我的 神。

你在哪里死，我也在那里死，也葬在那里。除非( )能使你我相离，不然，愿耶和华重重地降罚

与我！”(得1：16-17)

以斯帖放下了一切荣华富贵而说到：“我若死就死吧”，之后便开始了禁食。

“‘你当去招聚书珊城所有的犹大人，为我禁食三昼三夜，不吃不喝；我和我的宫女也要这

样禁食。然后我违例进去见王，( )！’”(斯4：16)

但以理的三友面对被扔进火窑的酷刑面前，仍旧不屈不挠地没有跪拜金像。

“即便如此，我们所侍奉的 神，能将我们从烈火的窑中救出来。王啊，他也必救我们脱离你

的手；即或不然,王啊,你当知道我们决不侍奉你的 神，也不敬拜你所立的金像！”(但3：17-18)

就像如此,信心是会显明为行动的。没有行为的信心是死的。“身体没有灵魂是死的,( )

没有行为也是死的”(雅2：26)。当你遭遇信心的矛盾时，做出什么样的行动便会显明你所信的是

什么。信心没有行为是死的。

<提问>通过约4：34可知，耶稣作为肉身在世时，是如何彻底向神顺从的呢？

<提问>
1)路10：16里对于主人与仆人的关系和70人与耶稣之间的关系，显明了什么呢？

2)通过路10：17可知，那70人借着他们的经历，对神认识到了什么呢？

要爱神
我们若是爱神，就会顺从神。神掌握主导权是为了成就他与我们之间的爱的关系。神愿我们

能够认识他，与他交通，敬拜他。神尤其愿我们能够爱他。

“有了我的命令又( )的，这人就是爱我的；爱我的必蒙我父爱他，我也要爱他，并且要

向他显现。”(约14：21)

耶稣对于爱他的人，有两个应许。即，第一，会得到耶稣的爱；第二，耶稣会向他显现。你

爱神吗？那么，就去顺从神！耶稣说：“你们若爱我，就必遵守我的命令。”(约14：15)当你顺

从耶稣时, 便是爱他依靠他的表现。父神爱那些爱他儿子的人们。耶稣也说到：凡是爱他的他也

爱他并会向他显现。顺从乃是我们显明在外的对神的爱。耶稣对于爱他顺从他的报偿，便是显现

自己。耶稣通过他的生平，为我们出示了一个标本。耶稣说到：“但要叫世人知道我爱父，并且

父怎样吩咐我，我就怎样行。”(约14：31)耶稣遵行了父神的一切命令。耶稣借着顺从显明了对

神的爱。我们与神的爱的关系，要求我们借着顺从神来显明爱。这不仅包括如实地顺从命令，也

包括明白命令的动机而顺从。我们若是在顺从上有问题，那么在爱上也会有问题。我们要将一切

关心都集中在神的爱上。在神的公义和爱里，没有绝对平等。因为神赐给了人类人格，所以在与

神的关系上只有公义的相对平等。耶稣也是从跟随自己的众人当中拣选了12使徒，而在12使徒中

最爱的是彼得、约翰、雅各，在他们三人中最爱的是约翰。我们特别地蒙神所爱，是在我们特别

爱主并顺从的时候。这就是公义之主的爱。



门徒训练

150

<提问>读过约15章之后，回答下列问题(参考：以西结书15章)

1)“在主里面”是什么意思呢？

*那是意味着我们与基督在确实而清楚的关系中不断地交通。

2)我们作为葡萄树上的枝子，为了能够结出丰盛的果子当作的事是什么呢？

①圣洁-约15：1-2

②顺从-约15：9-10



圣洁的道路

151

【讨论与默想】

1.不妨说一说你所感受到的神的爱。

2.通过学习本课，想要祷告的内容是什么呢？

应用 & 作业

当认识到的

当感恩与

赞美的

需要调整的

当实践与

顺从的

需要祷告的

作

业

背诵经文
●结婚：创2：24

●孝道：弗6：2-3

读 经 以弗所书5章

祷 告
求主来造就我的家庭，使我的家庭成为圣洁的家

庭！

读书与其他



门徒训练

152

第

十

一

课

圣洁幸福的家庭

本 文 弗5： 背诵经文
●结婚：创2：24

●孝道：弗6：2-3

作业检查

检查标志 完成=○ 部分完成=△ 没做=×

读 经

默想与背诵

实习与其他

复习题
1.为何称圣徒是有君尊的祭司呢？

2.如何每日穿戴全副军装呢？

学习目的
1.使人知道神设立的家庭的祝福与任务。

2.使人知道打造幸福的家庭，家人们应怎样起到作用？

引人思考的喻道故事

20世纪的首富约翰大卫森·洛克非勒(John Davison Rockefeller)曾经也经营过矿产业。但

他被人欺骗，以至于全部投资都打了水漂。矿工们变成了暴徒，向他索要拖欠的工资。他被债逼

得走投无路，甚至想过要自杀。他无可奈何地来到废弃的矿山，俯伏在地，开始祷告说：“主啊，

我从小到现在，一直都献上了完全的十分之一。我为何还要遭遇这样的试炼呢？主若是活着，求

你显出凭据来。”他这样痛哭地祷告时，在他的心灵深处听到有主的声音说：“到了时候，就会

收取果子。你往下挖得再深一些。”于是，他便站起来开始在那废矿里重新挖起来。周围的人都

嘲讽他疯了。他顾不得这些，一直继续挖了下去。突然，有股黑色的柱子向上喷涌出来。原来，

废弃的矿底下就是一个大型油田。这样，他在三十二岁的时候就用一百万美元本金成立了俄亥俄

洲石油公司。他为了扩大公司的力量，夜以继日废寝忘食地工作。终于，在他四十四岁的时候就

是在1882年里，成为掌握全美石油产业90%的石油大王。他到了五十三岁时成了世界首富，一周的

收入竟高达一百万美元。他成立了洛克非勒财团，援助了许多教会、宣教和慈善事业。他能够掌

握经济权服侍神，是因为从小开始就从信心的母亲那里领受了十条信仰家训，并彻底遵行了这些

家训的缘故。可见家庭教育是何等重要啊！

他领受的十条信仰家训：
1.服侍神要超过服侍生父。

2.像服侍神那样服侍牧师。

3.主日崇拜必须要在本教会。

4.右边口袋总要作为装十一奉献的口袋。

5.不要与任何人结怨。

6.早晨要立定目标祷告。

7.入睡前要反醒一天的生活祷告。

8.早上一定要读神的话。

9.要尽力帮助别人。

10.礼拜时间总要坐在最前排。

神创造的家庭



圣洁的道路

153

神造了天地和其中的万物，又造了适合人类生存居住的最美而幸福的伊甸园。然后，神照着

自己的形像和样式造了亚当。神为亚当造了天上的飞鸟、水中的鱼和各样的活物，但这些都不能

成为亚当的配偶。神看亚当独居不好，就用他的肋骨造了夏娃，把她带到亚当面前。亚当看见夏

娃便高兴地说：“这是我骨中的骨，肉中的肉。”(创2：23)于是，人类最初的圣洁幸福的家庭就

这样诞生了。

可是，魔鬼誓死拦阻亚当和夏娃和睦相处，生儿育女，敬畏上帝。魔鬼为了拦阻神的国“通

过家庭”临到这个世界，便引诱了亚当和夏娃犯罪。他们吃了神吩咐他们不可吃的园子当中分别

善恶树的果子，便犯罪堕落了。由于蛇的引诱，亚当和夏娃背叛了神，从此罪恶便进入了家庭。

从此，丈夫与妻子之间厌烦和矛盾不断，父母与儿女之间有了分离，弟兄姐妹之间反目，明争暗

斗的悲剧不断上演。家庭的破坏导致了社会、国家、民族的破坏，使这个世界成为战争不止、流

血不断的世界。因此，建立圣洁幸福的家庭，乃是创建幸福的社会、国家、世界的基础。但若要

成为幸福的家庭就要圣洁。因此，若要在神的里面建立幸福的家庭，就要应用圣洁的福音与恩

典。

家庭乃是神创造的人类社会最基本的单位。所以说，家庭就是社会的根基，家庭坍塌了社会

就会混乱倒塌。魔鬼为了控制人类，不遗余力地在人类历史中破坏家庭。魔鬼总是致力于策动夫

妻之间产生矛盾，父母与子女之间产生隔阂。今天这样的攻击越来越汹涌地席卷着全球。神希望

并祝福我们，能够同心合意地建立幸福的家庭。

<提问>结婚的目的是什么？神为什么设立了婚姻？

①繁衍

“ 神就赐福给他们，又对他们说：‘要 ( )众多，遍满地面，治理这地；也要管理海里

的鱼、空中的鸟、和地上各样行动的活物。’”(创1：28)

②圣洁

“但要免( )的事，男子当各有自己的妻子，女子也当各有自己的丈夫。”(林前7：2)

③交通与连合

“你要喝自己池中的水，饮自己井里的活水。你的泉源岂可涨溢在外？你的河水岂可流在街

上？惟独归你一人，不可与外人同用。要使你的泉源蒙福，要喜悦你幼年所娶的妻。她如可爱的

鹿麀，可爱的母鹿。愿她的胸怀使你时时( )，她的爱情使你常常( )。”(箴5：15-19)

④服侍

“如果你们以为侍奉耶和华为不好，今日就可以选择所要侍奉的：是你们列祖在大河那边所

侍奉的神呢？是你们所住这地的亚摩利人的神呢？至于我和我家，我们必定侍奉( )。”(书2

4：15)

<提问>结婚在哪些方面是“好的”？(创2：18；来13：4)

①____________________________________________________________________________

②___________________________________________________________________________

<提问>“帮助的配偶”，这话对男人和女人提出了什么要求？

①男人：

②女人：

<提问>读过创世记2：24之后，回答下列问题。
“因此，人要离开父母与妻子( )，二人成为一体。”(创2：24)



门徒训练

154

1)人生首要的(重要的)人际关系是什么？

2)“离开父母”意味着什么？

3)“连合”这话是指什么？

4)“成为一体”意味着什么？

5)为了促进并显明夫妻是一体，结婚的夫妻应当作些什么？请写下来。

“基督和彼列有什么相和呢？信主的和不信主的有什么( )呢？”(林后6：15)

“你们作丈夫的，也要按情理和妻子同住，因她比你软弱，( )生命之恩的，所

以要敬重她。这样，便叫你们的祷告没有阻碍。”(彼前3：7)

<提问>读过弗5：21-23之后，回答下列问题。
①不妨用自己的话说一下，弗5：21的话语是如何适用于丈夫、妻子、未婚的准夫妻呢？

②你是如何解决夫妻之间的磨擦呢？

③你的家人敬畏神吗？你在生活当中是如何解决与不信的家人之间的矛盾呢？

追求创建幸福的家庭
主是默默无声地常与我们家庭同在的一家之主。因为，神在伊甸园里设立了第一个家庭。我

们的家庭应当成为地上的天国。我们的家庭在罪恶的世界中，应当成为避难所、成为像神为爱他

之人所预备的天国一样的家。

不久前，我在礼拜中有了很大的感动，就想约某一对夫妻分享神的话语。于是，便打了电话

询问对方能否与他们夫妻一起分享两天话语。当时接电话的是那人妻子，她在电话里带着哭腔说

可以。其实他们夫妻在约定的日子到来之前，一直都在争吵。我与他们每天用了五个小时的时间

分享了话语。后来，我才知道他们之前已经决定离婚了。他们因为我作为牧师在百忙之间特意抽

空要和他们分享话语，实在无法拒绝便商量好听完话语之后就去办离婚手续。他们的家庭矛盾已

经到了如此严重的地步。他们是长时间学过圣经的教师，在教会中是热心服侍的执事。他们因为

家庭问题也找过不少人交通，但都无果而终，最终还是走到了离婚的边缘。然而，当我借着神的

话为他们显明了主之后，他们便开始互相承认一切都是自己的错了。他们之前互相认为问题都在

对方身上，都觉得自己是义人，是受害者。那天他们对协议离婚的事感到很羞愧而争先悔改。现

在，他们夫妻已经恢复了相爱而幸福地生活。

我们若到基督徒争吵的地方去看时，便会看到都是在基于律法来判定我对你错或是在争主导

权。其实都忘了自己是被免了律法的刑罚，蒙了耶稣的大爱，才从地狱迁到天国的大罪人(太18

章)。如今却成了瞎子，在用律法判断人，甚至于还要审判别人。然而，律法是不能救人的。律法

对罪人最终所要求的就是死亡。神若是用律法审判我们，谁也不能存活。因此，主才道成肉身，

并为我们受死的。这就是神的爱。唯有十字架的福音才能救人。

“他叫我们能承当这新约的执事。不是凭着字句，乃是凭着精意。因为那字句是叫人死，精

意是叫人活。”(林后3：6)

正确认识福音，各自承认自己是罪魁的地方，天国才会降临，也才能真正地成为一个共同体

(弗4：3-4)。正如一小团面酵能使全团都发起来那样，个人的圣洁扩张为社会的圣洁，便是神的

旨意(路13：20-21)。圣洁的家庭才是最为幸福的家庭。照着神的话语和圣灵的感动，成为好丈夫，

好妻子，好父母，好子女，就是作神的工，且是伴有天国赏赐的工。若是每个家庭成员都舍己，

背起自己的十字架跟随主，这个家庭就会成为天国，就是在创建最幸福的家庭。

圣经里所说的家庭是什么地方呢？

1.家庭就是宣教共同体
基于耶稣在太12：48-49里所说的话，真正属神的家庭不是靠血缘关系建立的父母兄弟，而是

“遵行天父旨意的人”。因此，家庭福音化要最优先，也是最重要的。当家人都接待了耶稣，尊



圣洁的道路

155

耶稣为家庭的主人和王的时候，便会形成永恒的家人关系，便会开始真正的家庭天国。另外，家

庭是属于小型教会，而教会就是宣教共同体，教会的使命就是向万民传福音。所以，家庭就是向

邻舍传福音的小宣教共同体。

1)神赐下了家庭福音化的应许。

◇“他们说：‘当信主耶稣，你和( )都必得救。’”(徒16：31)

2)要为了家人得救而祷告，并要为此做出最大的努力。

◇“又次日，他们进入凯撒利亚。哥尼流已经请了他的( )、密友等候他们。”(徒10：24)

◇“人若不看顾亲属，就是背了真道,比不信的人还不好。( )，更是如此。”(提前

5：8)

3)借着向家人实际显明圣洁的生活而有的传道，是很重要的。

“你们作妻子的要顺服自己的丈夫。这样，若有不信从道理的丈夫，他们虽然不听道，也可

以因妻子的品行被感化过来，这正是因看见你们有贞洁的( )和敬畏的心。”(彼前3：1-2)

4)使我们的家庭成为向邻舍传道的宣教中心。

◇“为基督耶稣被囚的保罗同兄弟提摩太，写信给我们所亲爱的同工腓利门，和妹子亚腓亚，并

与我们同当兵的亚基布，以及( )的教会。”(门1：1-2)

<提问>读过徒10：24-44之后，说一说神的国如何通过哥尼流的家庭得到扩张的？

2.家庭是分享爱的小天国。
当全家常常认定并服侍神为家庭的主人与王时，便会成为家庭天国。正如教会的元首是基督

那样，家庭的头也是耶稣。另外，顺服神在家庭里所立的秩序和权柄，就是顺从神(罗13：1-2)。

在上有权柄的人总要先用爱来服侍在下的人，而在下的人要以顺服来服侍在上有权柄的人，来相

互服侍(弗5：21)，彼此相爱(帖后1：3)。天国生活最大的特征就是爱。蒙福的家庭就是信而服侍

神，彼此相爱的家庭(箴15：16-17)。

1)丈夫 - 要爱妻子，正如基督爱教会，为教会舍己(弗5：25-31)。

“你们作丈夫的，要爱你们的妻子，正如基督( )，为教会舍己。”(弗5：25)

2)妻子 - 要爱丈夫和子女(多2：4)，顺服丈夫如同顺服主(弗5：22-24)。

“你们作妻子的，当顺服自己的丈夫，如同顺服( )。”(弗5：22)

3)父母 - 要用爱教训和养育子女。(箴13：24，23：13-14；弗6：4；来12：6)

“你们作父母的，不要惹儿女的气，只要照着( )他们。”(弗6：4)

4)儿女 - 在主里孝敬和听从父母。

“你们作儿女的，要( )听从父母，这是理所当然的。要孝敬父母，使你( )，在世

长寿。这是第一条带应许的诫命。”(弗6：1-3)

5)年少者 - 要尊敬老人(利19：32)，要爱弟兄(彼后1：7)。

“在白发人面前，你要站起来，也要尊敬老人，又要敬畏你的神。我是耶和华。”(利19：32)

“有了虔敬，又要加上( )弟兄的心；有了爱弟兄的心，又要加上爱众人的心。”(彼后1：7)

6)年长者 - 要教训子孙(申4：9；提后1：5)，长辈要爱晚辈(弗6：2)。

“你只要谨慎，殷勤保守你的心灵，免得忘记你亲眼所看见的事，又免得你一生这事离开你

的心，总要( )你的子子孙孙。”(申4：9)

<提问>箴15：16-17里所描述的，有福的家庭是什么样子呢？



门徒训练

156

“少有财宝，( )，强如多有财宝，烦乱不安。吃素菜，彼此相爱，强如吃肥牛，

彼此相恨。”(箴15：16-17)

3.家庭是养育和敬拜的共同体
神希望通过家庭来传承敬畏耶和华的信心。另外，家庭成员信心的起步、成长、继承，也都

是借着家庭敬拜为中心来实现的。“用信仰培养和教育子女”是父母的重大责任。

“你要详细知道你羊群的情况，留心料理你的羊群。”(箴27：23)

另外，神还命令父母要成为儿女的祭司。主乃是通过这祭司的职分进入我们家庭的。每天献

上的敬拜内容里要包括赞美(撒下18：28)-祷告(创20：7，太6；9)-圣经话语(申4：9；提后1：5)

-代祷(西1：3，9)-祝福(创27：27-29)。

*圣经里所显明的信心家庭的实例：
1) 旧约 - 挪亚(创8：20，9：1)、亚伯拉罕(创18：9-15)、雅各(创35：1-3)、约书亚(书24：15)

2)新约 - 狱卒的家人(徒16：33)、犹士都和基利司布的家庭(徒8：7)、在个人家里建立的教会

(林前16：19；西4：15；门2)。

<提问>默想申6：10-19之后，说一说每日献上家庭敬拜的目的是什么？应包括哪些内
容？你是如何顺从的此命令呢？

<应用>你的家庭是如何献家庭敬拜呢？

4.家庭就是门徒训练学校
“门徒训练”是指训练新信徒，将其养育到一定的信仰成熟程度，使他们能够再向别人传道

并养育新信徒，达到“再生产”的目的。门徒训练是教会的中心功能。家庭事工的重要形态便是

父母以基督教信仰训练子女成为门徒。弗5：21 - 6：4节里记着说，理想的家庭关系便是被比作

主与教会的关系。家庭是养育家人的机关。神是家庭的设立者，并将父母的权柄置于子女之上。

父母在养育子女上，向神负有最终的责任。因此，正如主在教会中，将主的羊群托付给小牧者一

样(彼前5：2)，主在家庭中将主的小羊子女们托付给了父母。因此，教会事工和家庭事工不是对

立关系或竞争关系，两者都是同等重要的神的事工。

另外，圣经是教育子女最好的教材。撒但为了不让我们的子女成为像提摩太一样的人，便竭

力抢夺父母和子女分享圣经真理的时间，让父母忙碌于其他的事情。

“你们作父亲的，不要惹儿女的气，只要照着主的教训和警戒养育他们。”(弗6：4)

“教养孩童，使他走当行的道，就是到老他也不偏离。”(箴22：6)

<提问>读过申5：28 - 6：9之后，回答下列问题。
1)神向他的选民以色列百姓所定的旨意是什么？

“惟愿他们存这样的心敬畏我，常遵守我的一切诫命，使他们和他们的子孙永远( )。”

(申5：29)

2)神委托给摩西的事情是什么？

“至于你，可以站在我这里，我要将一切诫命、律例、典章传给你，你要( )他们，使他

们在我赐他们为业的地上遵行。”(申5：31)

3)神对于遵守话语之人的应许是什么呢？

“耶和华你们 神所吩咐你们行的，你们都要去行，使你们可以存活( )，并使你们的日子

在所要承受的地上可以长久。”(申5：33)

4)说一说神在申6：5-7中委托给父母的教育子女的原理。

“你要尽心、尽性、尽力( )耶和华你的 神。我今日所吩咐你的话都要记在( )上，也要殷

勤教训你的儿女，无论你坐在家里，行在路上，躺下，起来，都要( )。”(申6：5-7)



圣洁的道路

157

5.家庭是圣洁的小教会
照着圣经，教会与家庭乃是神所立的仅有的两个机关。作为创造事工的顶点，神造了亚当夏

娃，并为他们组成了家庭。作为救赎事工的顶点，神的儿子耶稣借着在十字架上受死，便诞生了

用他血价买赎的教会。救赎事工的需要是源于人类的堕落。救赎便是恢复，所以得救的人要通过

教会来恢复起初的创造。换言之，就是通过教会学习应在家庭与社会里如何生活，成就神创造的

本意。所以，圣徒的教会生活不稳定，家庭生活也会不稳定。奥古斯丁说到：若不能像服侍母亲

那样服侍教会的，便没有资格称神为父。我们的家庭就是小教会(林前16：19；西4：15；门2)。

因此，我们家庭中的神国要彰显基督的荣耀和圣洁。

*太5：1-12

*加5：22，23

*彼后1：5-8所说的，便是行在光明中的生活样式。

<提问>不妨查看一下以上经文显明的模范的特点，然后再具体记一下你的家庭需要补
充的都是什么？
1.

2.

3.

4.

5.

<

提问>通过下面项目，察验一下自己家庭的圣洁。
1)看的文化(TV/录像/电影/网络等)

2)读的文化(报纸/书/杂志)

3)听的文化(音乐/广播)

4)趣味生活(运动/登山)

6.家庭乃是得蒙分享神祝福的团契
喜乐是分享时就能加倍，痛苦是分担时就能减半。家人若能够在基督里合一，分享祝福与重

担时，便会加赠祝福，减轻重担。

1)全家人都要勤奋、诚实。

◇“懒惰人羡慕，却无所得；殷勤人必得( )。”(箴13：4)

◇“( )不可懒惰。要心里火热，常常服侍主。”(罗12：11)

2)全家人都要过简朴的生活

◇“你们在世上( )，好宴乐，当宰杀的日子竟娇养你们的心。”(雅5：5)

◇“但那( )的寡妇，正活着的时候也是死的。”(提前5：6)

◇“因为我们没有带什么到世上来，也不能带什么去，只要有衣有食，就当知足。”(提前6：7-8)

3)全家人都要分担重担

“你们各人的( )要担当，如此，就完全了基督的律法。”(加6：2)

<提问>你是如何与家人分享，每天在默想的话语时得到的恩典呢？

<应用>神应许赐福给顺从他的人(申28：1-2)。你的家庭对于下列事项是如何顺从的呢？

1)完全的十分之一奉献

2)圣守主日

3)传道

4)家庭礼拜



门徒训练

158

7.一同将荣耀归于神的服侍的团契
设立家庭的是神，家庭的主人是神，家庭存在的目的就是要单单荣耀神。所以，家庭立定的

一切计划，一切行为，目的都在于荣耀神。另外，创建幸福的家庭，使家庭成为小天国，便是最

有力的传道。神希望通过我们家庭的善行得到荣耀。(太5：16)

1)全家同心侍奉，荣耀归神。

“所以，你们或吃或喝，( )，都要为荣耀 神而行。”(林前10：31)

2)全家人要乐善好施、助人为乐。

“( )的，必得丰裕；滋润人的必得滋润。”(箴11：25)

<提问>查看徒9：36之后，说一说大比大是怎样帮助邻舍的？
“在约帕有一个女徒,名叫大比大,翻希腊话就是多加。她广行善事，多施周济。”(徒9：36)

<提问>查看罗7：6，12：6-7；林后8：4；腓3：3；彼前4：11之后，说一说服侍的能
力是什么？你帮助邻舍、服侍教会时，是否像路17：10里所告白的那样生活呢？我们
为何只能这样告白呢？

“这样，你们作完了一切所吩咐的，只当说：‘我们是无用的仆人，所做的本是我们(

)。’”(路17：10)

家庭被圣灵充满时才能成为天国

醉酒 圣灵充满

外形上的

相似之处

①酒喝多了便会兴奋。 ①被圣灵充满时便会喜乐

②醉酒时，酒劲会使人变得勇敢起来。

事实上，是中枢神经被麻痹所致。

②被圣灵充满时，便会借着全能的圣

灵而变得刚强壮胆。

③醉酒时，便会发出舌头打卷的声音。

③被圣灵充满时便会得到方言(不一定

都会得到)，也会发出舌头打卷的声

音。

④醉酒时，酒劲会使人变得神志不清。
④ 被圣灵充满时，出于圣灵的感动而

会使人变得身不由己。

⑤醉酒时，便会随地小便，打骂人，砸

坏东西。

⑤被圣灵充满时,便会出于圣灵的事

工,而会做出悔改、传道、献身服侍的

事。

不同之处

①醉酒时，酒精会麻痹中枢神经。 ①可以说圣灵就是中枢神经清醒剂。

②酒喝得越多，花钱也会越多。
②不论怎样被圣灵充满，也不用花一

分钱。

③越是酒醉，就会越加疯狂。 ③越是充满圣灵，越会变成圣者。

④醉酒会使夫妻吵架，或关系不好。 ④圣灵充满会使夫妻变得琴瑟相谐。

⑤醉酒会改变和破坏家庭，会使家庭变

得像地狱一般。

⑤圣灵充满，会使家庭变得幸福，就

像天国一般。

我们要知道在家庭里树立丈夫的权威，并不是因为丈夫在各个方面都比妻子优秀。妻子要顺

服丈夫，也不是因为妻子是不如丈夫的劣等存在。作为丈夫要彰显基督对教会的爱，而作为妻子

要彰显教会对神的顺服。这乃是为了向全地彰显出天国的完成。亚当是夏娃自身存在的根源。夏



圣洁的道路

159

娃借着顺从与亚当连在一起才具有意义。这与教会向基督应有的性情，在本质上是一致的，也与

基督徒承认基督是生命之主的性情是一样的。另一方面，亚当爱夏娃，与基督爱教会为教会舍命

的爱和本质都是一样的性情。这是丈夫与妻子应有的极大的奥秘。我们在夫妻之间感受到的不满

足与不完美，到了基督再临的那天便会在新郎耶稣与新妇教会的婚筵上，就会得到完全的满足而

达到完美了。夫妻随着年龄的增长，便会得享正在完成的天国，得享丰盛与祝福，而被训练成为

越来越成熟的圣徒。

照着圣经的教导，丈夫应爱妻子的第一个理由就是出于丈夫在家庭中的身份。即 丈夫是妻子

的头，是耶稣基督的代理人。主作为家庭的头，出于爱妻子，甘愿受死在十字架上。丈夫作为家

庭里的主的代理人，理所当然地要像耶稣爱了教会那样，舍己爱自己的妻子。第二个理由，丈夫

若为妻子舍己便是爱主之人，若不为妻子舍己便是不顺从主之人。只是，这并不是一件容易的

事。因为，还要与拦阻并引诱人的撒但，进行属灵的争战。但是，丈夫只要得到圣洁的恩典，依

靠圣灵而顺从时，便会轻松地实践这舍己的爱了。因为，主会为顺从之人赐下‘仁爱’这样的圣

灵果子。

主在传道生涯中所行的第一个神迹，就是在迦拿的婚筵上以水变成酒满足了婚筵的需求(约

2：1-11)，给人带来婚筵的快乐。最后的神迹“羔羊的婚筵”，也是要通过婚礼来完成的。这样

看来，婚姻才是使人能够更好地认识主，得享天国，活出正确而美好信仰生活的场所。婚姻与家

庭就应成为快乐幸福的婚筵之家。正如，婚宴需要不断地得到葡萄酒的供应那样，我们的婚姻与

家庭不断地得到主的新酒之“圣灵”的充满供应时，便会伴随欢乐、幸福、天国的临在。

1.丈夫对妻子应尽的义务
1)要像基督爱教会一样，舍己来爱妻子。

“你们作丈夫的，要爱你们的妻子，( )。”(西3：19)

“你们作丈夫的，要爱你们的妻子，正如基督爱教会，为教会( )。”(弗5：25)

“丈夫也当照样爱妻子，( )，爱妻子便是爱自己了。”(弗5：28)

“然而你们各人都当爱妻子，如同爱自己一样；妻子也当敬重她的丈夫。”(弗5：33)

2)至死不分离

“既然如此，夫妻不再是两个人，乃是一体的了。所以( )配合的,人不可分开。”(太19：6)

“你们还说：这是为什么呢？因耶和华在你和你幼年所娶的妻中间作见证。她虽是你的配偶，

又是你盟约的妻，你却以诡诈待她。虽然神有灵的余力能造多人，他不是单造一人吗？为何只造

一人呢？乃是他愿人得虔诚的后裔。所以当谨守你们的心，谁也不可以诡诈待幼年所娶的妻。耶

和华以色列的神说：( )和以强暴待妻的人，都是我所恨恶的。所以当谨守你们的心，不

可行诡诈。这是万军之耶和华说的。”(玛2：14-16)

3)要喜悦妻子，以她为满足，恋慕她的爱情。

“她如可爱的麀鹿，可喜的母鹿。愿她的胸怀使你时时知足，她的爱情使你常常恋慕。”(箴

5：19)

“要使你的泉源蒙福，要喜悦你幼年所娶的妻。”(箴5：18)

4)要看顾妻子

“人若不看顾亲属,就是背了真道,比不信的人还不好。不( )自己家里的人更是如此。”

(提前5：8)

5)要敬重妻子

“你们作丈夫的也要按情理和妻子同住，因她比你软弱，与你一同承受生命之恩的，所以要

( )她。这样，便叫你们的祷告没有阻碍。”(彼前3：7)

6)要教导妻子

“妇女在会中要闭口不言，像在圣徒的众教会一样，因为不准她们说话。她们总要顺服，正

如律法所说的。她们若要学什么，可以在家里( )，因为妇女在会中说话原是可耻

的。”(林前14：34-35)

7)要管辖妻子

“又对女人说：‘我必多多加增你怀胎的苦楚，你生产儿女必多受苦楚。你必恋慕你丈夫，

你丈夫必( )你。’”(创3：16)

“我不许女人讲道，也不许她( )男人，只要沉静。因为先造的是亚当，后造的是夏娃；



门徒训练

160

且不是亚当被引诱，乃是女人被引诱，陷在罪里。”(提前2：12-14)

<提问>男人与女人彼此是什么关系呢？
“耶和华 神说：‘那人独居不好，我要为他造一个配偶( )他。’”(创2：18)

“我愿意你们知道，基督是各人的头，男人是女人的( )， 神是基督的头。”(林前11：3)

<提问>丈夫就功用而言，丈夫的位置是头。当头不能发挥功用时，会发生什么问题？

“又对亚当说：‘你既听从( )的话，吃了我所吩咐你不可吃的那树上的果子，地必为你

的缘故受咒诅。你必终身劳苦，才能从地里得吃的。地必给你长出荆棘和蒺藜来，你也要吃田间

的菜蔬。你必汗流满面才得糊口，直到你归了土，因为你是从土而出的。你本是尘土，仍要归于

尘土。’”(创3：17-19)

“不持定元首，全身既然靠着他，筋节得以相助联络，就因神大得长进。”(西2：19)

<提问>丈夫作为头，若要发挥自己的功用应当怎样行呢？
*提前3：2-5

<提问>丈夫有时也需要谦让妻子。那么是在什么情况下要谦让呢？
“ 神对亚伯拉罕说：‘你不必为这童子和你的使女忧愁，凡撒拉对你说的话，你都该听从，

因为从以撒生的，才要称为你的后裔。至于使女的儿子，我也必使他的后裔成立一国，因为他是

你所生的。’”(创21：12-13)

<提问>丈夫持定自己的位置，正确发挥头的功用时，要知道是反映谁的荣耀呢？
“我愿意你们知道，基督是各人的头，男人是女人的头， 神是基督的头。”(林前11：3)

爱妻子的具体方法
(1)要常说关爱、称赞和感谢的话(彼前3：7；箴31：28)。

因为这是过于简单和常见的缘故，反倒容易被忽略。例如，不妨常说一些“亲爱的，我爱

你”，“今天你的发型不错”，“今天你做的汤真好喝”，“和你结婚是我的福气”等等。

(2)要满足妻子的需要。

要关心和满足妻子在身体上、精神上、情绪上、知识上、社会上、娱乐上、性生活、属灵上

的需求。(提前5：8,约壹3：17,弗5：28)

(3)要保护妻子。

要保护妻子的身体，避免让妻子担负过重的担子，要看顾妻子的健康。即便是妻子在怀孕或

照顾孩子期间，也要首先考虑到妻子的健康。

(4)要帮助妻子做些家务，减轻妻子所承担的责任。

财宝在哪儿，人的心就在哪儿。所以，要把生活费交给妻子。家庭经济也要合一，互藏私房

钱或分管钱财，难免会发生分裂。

(5)要为妻子牺牲自己(弗5：25, 腓2：5，6)。

疲惫的妻子渴望聊天的时候，要和她聊天，听她说话。即使有事要做或很忙，也要尽量满足

妻子的要求。如果真的脱不开身，也要让她知道你在努力满足她的要求。妻子外出时，不妨与之

同行。

(6)要与妻子分享自己的生活。

要与妻子商量在外面发生的重要事情，要说出自己的感受。丈夫不妨也说出自己的过去、感

情、希望和人生的梦想等等，然后求其帮助。另外，重要的是不要厌烦妻子絮叨各种琐碎的小事，

而要关切地来倾听，若能更进一步地再加一些提问就更好了。因为，这样会使妻子感受到被爱的

感觉，远远胜过其他爱的表白。再有就是在对话时，要彼此调整好立场和水平，这样会使双方都

感到很轻松。我们要知道，与妻子对话的目的不在于贯彻自己的意思，而在于理解妻子。

(7)要避免拿其他女子与妻子比较。



圣洁的道路

161

不要总是指出妻子的缺点，标榜自己喜欢的类型和性格。尽管是出于希望妻子能够改变的意

愿，但这种做法不但不能使妻子改变，反而会给妻子带来伤害。其实，这是在藐视赐给你妻子的

神，而比较与不满足都是从撒但而来的。鞋子没有左右完全一样的，但却是般配的一双。同样，

妻子的不同与缺点乃是出于神的恩典，有着特别的旨意。

(8)要显明除了耶稣之外，妻子便是自己人生中最重要的人。

要让妻子知道丈夫重视她胜过自己的事业、孩子和爱好。那么，真的是除了耶稣之外妻子便

是最重要的吗？

(9)要心存温柔和尊敬之心，礼貌地对待妻子。(弗5：28，西3：19,林前13：4，5)

①不要在他人面前贬低妻子。若有忠告或劝勉的什么时，要在两个人单独在一起的时候再说。

②不要对妻子说一些不中听或过分的话。

③要像珍爱宝石一般珍爱妻子。

④满足她愿有的一切，并要时常用语言来表达。

⑤要接受并认可妻子的想法和感受。

⑥要接受妻子的判断与失误。

(10)要有创意和进取性地爱妻子。

不妨用一些别人不曾用的方法或过去没用过的方法与不同的次数，向妻子表达自己的爱，要

加速度地去爱妻子，要让妻子觉得丈夫是最好的。如果得不到妻子和儿女的认证和尊敬，他就是

在信仰上和社会上表里不一的失败者。神是创造性的和进取性的，所以丈夫理当如此对待妻子。

2.妻子(女人)的功用
‘帮助的配偶’、‘从男人身上取出的肋骨’、‘骨中的骨，肉中的肉’等表现，都是一个

意思。至于争论男人和女人谁在上的问题是没有意义的。神造女人时为何不用头骨或脚骨呢？是

不是出于男女虽有同等品格，但需要用胸怀保护的便是女人这样的意思呢？需要得到从男人内心

里流出的炙热之爱这样的存在就是女人。但在次序上,男人是头(弗5：22，林前11：3-11)。神先

造了男人,又从男人造了女人。女人的使命便是成为一个男人的配偶，帮助这个男人成为使命者。

虽然是男人征服世界，但实际帮助男人的是女人。男人们固然爱说大话，但因为缺了一根肋骨的

缘故，终究是有不足的地方。女人的使命便是填补男人不足的部分。男人的命运取决于妻子如何

帮助。男人和女人虽然位置相同,但次序和使命却不同。我们不要争论谁在上在下的问题，而要论

各自的使命。若说男人的使命是给万物起名，那么女人的使命便是帮助男人正确地为万物起名。

男人的武器是爱，女人的武器是顺从。虽然走在前的是男人，但女人要跟在后面补足男人不足的

部分。

丈夫对妻子所期望的最重要的六项：
第一，丈夫期望妻子是信仰健康、贤惠、聪明的女人。

丈夫都盼望妻子人品好、心地善良温和、能够成为像理解自己的母亲一样的女人。

“才德的妇人是丈夫的( )；贻羞的妇人如同朽烂在她丈夫的骨中。”(箴12：4)

第二, 成为自己的性伴侣。

男人在性方面得到满足时，生活便会有活力。妻子将卧室收拾得雅静舒适，并能营造很好的

氛围时，便能得到丈夫的大爱，也能给丈夫带来很大的力量。当然，这不是世俗的而是神创造的

摄理，也是很自然的事。

“夫妻不可彼此亏负，除非两相情愿，暂时分房，为要专心祷告方可；以后仍要同房，免得

撒但趁着你们情不自禁引诱你们。”(林前7：5)

第三，丈夫期望妻子在趣味活动上成为伴侣。

妻子若能在丈夫生活中最深而广的领域里与丈夫同行时，便会为彼此带来极大的力量与喜乐。

“你们作丈夫的也要按情理和妻子同住，因她比你软弱，与你一同承受( )的，所以要

敬重她。这样，便叫你们的祷告没有阻碍。”(彼前3：7)

第四，丈夫期望妻子能够变得漂亮。

这一点多少会因人而异，但可以肯定的是男人在用眼看的一面上是比较软弱的。男人犯罪多

是用身体犯罪，相反好的也多是用身体得着的。所以，女人才要穿漂亮衣服，化妆并保持好身

材。尤其重要的是，妻子在丈夫面前要显为漂亮，而不要显为浅薄。



门徒训练

162

“又愿女人廉耻、自守，以正派衣裳为妆饰，不以编发、黄金、珍珠和贵价的衣裳为妆饰；

只要有善行，这才与自称是敬 神的女人相宜。女人要沉静学道，一味地顺服。”(提前2：9-11)

第五，丈夫期望妻子能够营造使人舒心的家庭氛围。

男人若在家里得享不到满足与安息的话，就会从别人那里得到代替的满足。家要成为丈夫向

往的地方。

“宁可住在旷野，不与争吵使气的妇人同住。”(箴21：19)

第六，丈夫期望得到妻子的尊敬与称赞。

原本最应该肯定丈夫的妻子，却有很多时候都在打击丈夫。

“你们作妻子的，当顺服自己的丈夫，如同顺服主。因为丈夫是妻子的头，如同基督是教会

的头，他又是教会全体的救主。教会怎样顺服基督，妻子也要怎样凡事顺服丈夫。”(弗5：22-24)

<提问>对于妻子而言，丈夫的位置是什么呢？
“我愿意你们知道，基督是各人的头，( )，神是基督的头。”(林前11：3)

“男人本不该蒙着头，因为他是 神的形像和荣耀，但( )。”(林前11：7)

*参考：民30：6-16里言及到，妻子与丈夫在向神当履行的义务上意见相左时，妻子应作出怎样的

决定。

<提问>林前14：34-35，虽然在恩赐方面承认了女人的权利，但却限制在男人的权柄
之下。其中的缘由是什么呢？(妻子与职分与恩赐的管理)

“因为先造的是亚当，后造的是夏娃；且不是亚当被引诱，乃是女人被( ),陷在罪里。”

(提前2：13-14)

讲师用资料与提示(Tip) 【这里固然有神对罪公义的审判这层意思，但也透露出女人容易受到引

诱的事实。】

<提问>家庭中妻子的位置与教会中神对于姊妹的位置是什么呢？
1)“你们作妻子的，当顺服自己的丈夫，如同（ ）。因为丈夫是妻子的头，如同基督是

教会的头，他又是教会全体的救主。”(弗5：22-23)

2)“只要有善行，这才与自称是敬 神的女人相宜。我不许女人讲道，也不许她辖管( )，只要

沉静。”(提前2：11-12)

<提问>顺服丈夫，最终等于是顺服谁呢？
“你们作妻子的，当( )自己的丈夫，这在主里面是相宜的。”(西3：18)

*妻子要出于敬畏丈夫而顺服的理由只有一个，那就是因为基督如此命令的缘故。

才德的女人形像(箴31：10-31)
1)心善的女人

“才德的妇人谁能得着呢？她的价值远胜过( )。她丈夫心里倚靠她，必不缺少利益。她

一生使丈夫有益无损。”(箴31：10-12)

2)会过日子的女人

“她寻找羊绒和麻，甘心( )作工。她好像商船从远方运粮来，未到黎明她就起来，把食物

分给家中的人，将当作的工分派婢女。她想得田地就买来，用手所得之利，栽种葡萄园。她以能

力束腰，使膀臂有力。她觉得所经营的有利，她的灯终夜不灭。她手拿捻线竿,手把纺线车。”

(箴31：13-19)

3)会帮助人的女人



圣洁的道路

163

“她张手周济困苦人，伸手帮补( )。”(箴31：20)

4)语言美的女人

“她开口就发( )，她舌上有仁慈的法则。她观察家务，并不吃闲饭。她的儿女起来称她

有福，她的丈夫也称赞她，说：‘才德的女子很多，惟独你超过一切！’”(箴31：26-29)

5)敬畏耶和华的女人

“艳丽是虚假的，美容是虚浮的，惟( )的妇女必得称赞！愿她享受操作所得的；愿

她的工作，在城门口荣耀她。”(箴31：30-31)

<提问>彼前3：6里记着说，撒拉是如何称呼亚伯拉罕的，又是如何顺从他的呢？
“就如撒拉( )亚伯拉罕,称他为主。你们若行善,不因恐吓而害怕,便是撒拉的女儿了。”

(彼前3：6)

<提问>读过王下4：1-7之后，回答下列问题。
1)战时与战后时期，生活用品价格上升，此时的物价涨幅有多严重呢？

*王下6：25

2)这个幸存者的丈夫是什么人？

*王下4：1

3)两三个家人同心顺从，会有什么结果？

*王下4：4-6

*太18：19-20

4)以利沙对家庭主妇的教训是什么？

*‘欠了债神会偿还，所以我们欠了债也不用愁，只要祷告就可以了’这样的想法是愚蠢的。

5)基督徒应树立怎样的“经济观”？

*罗13：7-8

*约6：12

6)不得已借入或借出时，什么情况下在神面前算是犯罪呢？不妨借用结18：8-9来回答一下。

<提问>读过林前7：2-5,9之后，不妨具体地记一下，在这里是如何论及的性问题。
1)正当性关系，当与谁发生呢？

*在神面前结婚的对象。

2)在婚姻生活中，赐予丈夫和妻子婚后的权力各自是什么呢？

“妻子没有权柄主张自己的身子,乃在丈夫；丈夫也没有权柄主张自己的身子,乃在妻子。”

(林前7：4)

3)婚姻生活中的性关系都包含什么目的？

4)夫妻之间可以分居多长时间呢？

<提问>在徒20：35里找出并记一下，适用于性生活的诸般原理。
“我凡事给你们作榜样，叫你们知道应当这样劳苦，( )，又当记念主耶稣的话，

说：‘施比受更为有福。”(徒20：35)

<提问>读过来13：4之后，回答下列问题。
1)不妨用自己的话说一下来13：4。

“婚姻，人人都当尊重，床也不可污秽，因为苟合行淫的人，神必( )。”

2)你是否同意神严禁婚前发生性关系呢？

*你若是在婚前能否在神面前立下纯洁誓约呢？你是否相信应当为子女进行纯洁教育呢？婚前的性

行为，其伤痛与报应会伴随一生。(罗2：6,西3：25)



门徒训练

164

<提问>玛2：13-16关于婚姻关系所教训的真理是什么呢？
“虽然 神有灵的余力能造多人，他不是单造一人吗？为何只造一人呢？乃是他愿人得虔诚的

后裔。所以当谨守你们的心，谁也不可以诡诈待幼年所娶的妻。耶和华以色列的 神说：‘( )

的事和以强暴待妻的人，都是我所恨恶的。所以当谨守你们的心，不可行诡诈。这是万军之耶和

华说的。’”(玛2：15-16)

幸福的夫妻
亚居拉和百基拉的家庭，是在信仰上合一的家庭。他们是单单奉耶稣为救主，以基督、教

会、信仰为中心的家庭。他们同心合意地把自己的家奉献出来作为教会聚会的场所，能够为见证

和保全使徒所传的福音而不顾惜自己的性命。他们在无法预测会遭遇什么危险的处境中，一直坚

持开放自己的家作为敬拜场所。这对夫妻作为一般信徒，却在信仰上出色地培养了当时闻名世界

的雄辩家、学者亚波罗。他们在圣经话语知识上与属灵指导力上都是很出众的。不言而喻，他们

夫妻俩都是在主的事工上奋不顾身热心服侍的模范信仰人。他们活出了信仰中心的生活，以至于

从没有不平与不满，总是充满了感恩，并受到亚西亚所有信徒的尊敬与称赞。另外，这对夫妻一

直都是形影不离地一同作工。圣经里出现他们的名字时，虽然有时是亚居拉在先，有时是百基拉

在先，但两人的名字却总是出现在一起。他们组成了彼此信赖、热心作工、健康生活的家庭。他

们将每天努力工作所得的，有益地用在了福音事工上。

若要成就幸福的家庭，男人就要熟悉女人的特点，女人也要熟知男人的特点。神造女人时是

将女人造为听觉性的存在。所以，女人喜欢听，是被动的、响应的存在。我们在夫妻之间所感受

的干渴与不完美，到了基督再临的日子，在新郎耶稣与新妇教会的结婚仪式中，必会得到满足而

达到完美。

美国著名婚姻咨询家加里·查普曼开(Gary Chapman)曾编写过名为“爱的五种语言”这样的

一本书。该书的内容简介如下：

1)要说出认同的话。

称赞或感谢的话，有传递爱的力量。比起说出自身需要的话，更重要的是说出激励对方的话

(说温柔和谦卑的话)。

2)要安排同在的时间。

关心 - 完全的集中于某人。

约会 - 恋人和已婚的差异。

联带感 - 彼此关心

真正的对话 - 不是解决方法，而是出于渴望聆听与倾诉。

3)互赠礼物。

显明爱的结婚仪式中互赠戒指，乃是象征以永远的爱捆在一起的内在结合的标志。

自身成为礼物 - 比起棒球比赛，更重要的是在医院里的相伴。

凡是含有爱的，都可以成为礼物。

4)服侍

满足伴侣向你所愿的 - 听从对方的要求。

若是有了相同的爱的语言，就承诺去实现。唯有打破自己的固有观念，才能实践爱(各自受到的父

母的影响)。

5)要有肉体的接触。

握住对方的手、亲吻、拥抱、夫妻关系等，都是向配偶传递爱的方法。明明白白地爱的接

触，需要很多时间。作为配偶要研究怎样才能更好地表达爱。



圣洁的道路

165

爱的语言 我的评价分 准备怎样改善呢？

1 认同的言语

2 同在的时间

3 礼物

4 服侍

5 肉体的接触

作为基督徒夫妇的生活道路，要沟通好适合自己的爱的语言，要在5种语言中选择一个，并要

知道是不是对方所愿的。要向对方表明清楚自己所愿的爱的语言是什么。那时，才会建立相爱的

关系。没人会说自己的生活没有矛盾，都需要爱。问题在于不知对方所愿的爱，以至于彼此都在

饥渴。耶稣基督的受死是爱的表现，耶稣基督的复活也是爱的能力。我们若是在生活中向主献

身，即便是从对方那里没有得到爱，主也会为我们赐下能够爱对方的属灵力量。作为基督徒夫妇

的道路，便是呼召之路。神不是无缘无故地使我们与对方成为夫妻的，而是出于神的旨意和计划

所建立的家庭。夫妻之间的对话，可以说就是人际关系的血液循环。因为，血液循环受阻身体功

能就只能变为麻痹了。对话需要技巧，但首先需要的是聆听的技巧，优先要有聆听对方说话的态

度。

<提问>不妨检讨一下自己作为对话人态度是否合适？

3.父母的儿女观 - 父母对子孙的姿态
儿女不是父母的私有物，而是神所赐的产业(诗127：3)。我们在世上开一个小商店叫产业，

经营一家大公司也叫产业。神赐给我们的产业就是儿女。因为养育儿女就是神所赐的事业，所以

神最终必会向我们要结果。因此，我们不能认为养育儿女是顺其自然的事，而要当作有天国赏赐

的家庭事业。

1)对儿女的正确理解

(1)儿女是神的礼物

“以扫举目看见妇人孩子，就说：‘这些和你同行的是谁呢？’雅各说：‘这些孩子是 神施

恩给你仆人的。’”(创3：5)

(2)儿女是神所赐的产业、赏赐，好像勇士手中的箭。

“儿女是耶和华所赐的产业，所怀的胎是他所给的赏赐。少年时所生的儿女，好像勇士手中

的箭。箭袋充满的人便为有福。他们在城门口和仇敌说话的时候，必不至于羞愧。”(诗127：3-5)

<提问>人在母腹中，神就已经拣选了。请用圣经说明这是适用于所有人的普遍真理。
(参考：诗87：5-6，弗1：4，赛49：1，耶1：5，加1：15)
<提问>胎儿在八个月的时候便会自动变换体位。胎儿自动准备出生是出于谁的作为？

<提问>神鉴察胎儿，若有缺陷的精子和卵子结合时，便会以自然流产处理。这是神的
恩惠。但如果毁坏神所赐的完美的礼物(诗127：3)，或是看都不看便将礼物扔进垃圾
箱里时，赐下礼物的神将会是怎样的心情呢？

*禁止人工流产的圣经根据

(创29：31，30：22，22：18；出21：22-25；诗119：73；约10：8-11，13：15；撒上1：5-6；传

6：3-5；摩1：13等)



门徒训练

166

2)对子女的义务

路2：52里显明儿女成长所需的四个层面上的因素。“耶稣的智慧和身量，并神和人喜爱他的

心，都一齐增长。”即，这里显明儿童的成长需要智慧(精神层面的成长)、身量(肉体层面的成

长)、神的爱(灵性层面的成长)、人的爱(人格层面的成长)等，一齐增长。父母要为孩子在这些层

面都能够健康成长而营造环境。儿女就是父母的镜子。所以，父母首先要在这四个层面上成长并

做出榜样。

“你自己凡事要显出善行的榜样，在教训上要正直端庄。”(多2：7)

正如约叁1：3里所说的，“亲爱的兄弟啊，我愿你凡事兴盛，身体健壮，正如你的灵魂兴盛

一样”。得蒙灵魂兴盛、身体健壮、凡事兴盛这样给祝福的父母，便是儿女最好的教材，也是为

儿女留下的最好的遗产。

父母的子女教育
发明王爱迪生(Thomas Alva Edison)出生在一个非常贫穷的家庭里。他读小学时头脑很笨，

以至于老师怎么教也教不会。最后，班主任找到他的父母，让他们在家中试着教他。他的母亲并

没有因此灰心，热心教他并祷告求神赐她力量不至于软弱。后来，爱迪生到了11岁的时候便在火

车上卖报纸。有一次，他在火车上做实验时不慎失火，挨了车长一记耳光之后，便有一只耳朵失

去了听力。但他在极大的困境中仍旧没有屈服。然而他坚持不懈地努力结果，成为了有2,000多项

发明的发明王。爱迪生是常常祷告并感恩的信仰之人。据说，他发明电灯时直至成功为止祷告了1

2万多次，试验了一万多次。据说，他每试验失败一次就会祷告三个小时。

我们作为父母能否照着路14：26里的话语，凭信心放下自己的儿女呢？

即，“人到我这里来，若不爱我胜过爱自己的父母、妻子、儿女、弟兄、姐妹和自己的性命，

就不能作我的门徒。”

父母对儿女要怎样进行属灵的事工呢？
(1)爱与信

“人若不看顾亲属，就是( )，( )还不好。不看顾自己家里的人更是如

此。”(提前5：8)

出于爱心不住地为子女祷告，比什么都重要。

“我劝你第一要为万人恳求、祷告、代求、祝谢。”(提前2：1)

“不住地祷告。”(帖前5：17)

另外，全家要本着耶稣的爱和睦相处，一同过好信仰生活。父母不要偏爱子女。“偏爱”是

破坏家庭和睦的愚昧之举。

“设筵满屋，大家相争，不如有块干饼，大家相安。”(箴17：1)

“他是个虔诚人，他和全家都敬畏 神，多多周济百姓，常常祷告 神。”(徒10：2)

“又次日，他们进入凯撒利亚。哥尼流已经请了他的亲属、密友等候他们。”(徒10：24)

另外，要借着每天的“家庭礼拜”，留下没有虚假的信仰遗产。

“想到你心里无伪之信，这信是先在你外祖母罗以和你母亲友妮基心里的，我深信也在你的

心里。”(提后1：5)

(2)养育与教育

“你们作父亲的，不要惹儿女的气，只要照着主的教训和警戒( )他们。”(弗6：4)

“也要殷勤( )你的儿女，无论你坐在家里，行在路上，躺下，起来，都要谈论；也要系

在手上为记号，戴在额上为经文；又要写在你房屋的门框上，并你的城门上。”(申6：7-9)

“若寡妇有儿女，或有孙子、孙女，便叫他们先在自己家中( )行孝，报答亲恩，因为这

在 神面前是可悦纳的。”(提前5：4)

父母要教导儿女行孝道。旧约里，凡是殴打、辱骂、不顺从父母的，必须用石头打死。不顺

从父母，所受的惩罚是严厉而不可饶恕的。要教导子女不是父母想得到他们的孝敬，而是因为圣

经这样教训的所以才要他们孝敬父母。父母要让子女知道，基督教对孝道的要求格外严格严厉的

事实。好父母的榜样可以举亚伯拉罕为例。他的子孙万代都敬畏耶和华神，可见他的教育有多么



圣洁的道路

167

彻底。亚伯拉罕是非常彻底而伟大的教育之父。以撒是作儿女的榜样。因为亚伯拉罕顺从了神，

所以才生了顺从的儿子。为了使儿子顺从父亲，父亲必须要顺从神。父亲先孝敬神，儿子才能孝

敬父亲。圣经记着说，亚伯拉罕为了献以撒为燔祭，走三天的路程去摩利亚山的时候，年少的以

撒问：“献祭的羊在哪儿？”亚伯拉罕回答：“神必预备。”亚伯拉罕在摩利亚山上要将以撒献

为燔祭时，以撒也顺从了。这是耶稣的影子。为了正确地教育子女，就必须要塑造“好父亲”的

形象，而且要常常观察子女出席的教会是否在神面前行得正。

(3)称赞与管教

称赞与管教也要合乎子女的年龄和性格。合宜的称赞会加增孩子的勇气，会成为孩子生活的

激力素，会使孩子具有自信心和安全感。所以，有人才会说称赞越多越好。但是，“称赞”有时

也会造成孩子紧张而做错事，并形成看脸色行事的双重性格。我们称赞孩子的时候要让孩子知道，

这是出于他的努力、付出、以及所作之事带来的结果。所以，对孩子本身的性格或态度直接称赞，

或是与他人比较做出的称赞，不会给孩子带来任何帮助。合宜的称赞会使孩子忍不住为自己画出

自画像。不要用比较来称赞。

父母若爱批评，子女就会效法父母消极的性格。经常看着父母充满恶意与傲气的样子长大的孩

子，性情就会狂暴。但是常常得到鼓励而长大的孩子，便会充满自信心。在称赞中长大的孩子，

会知道感恩。

“义人的记念被称赞；恶人的名字必朽烂。”(箴10：7)

孩子会自然而然地效法父母。所以，父母要努力为孩子做出好榜样，要使家庭变成温馨的爱

巢。总会让人想要依靠的温暖的地方就是家庭。称赞的最终目的，便是间接地教育孩子在基督显

现的时候会有赏赐和荣耀。

“叫你们的信心既被试验，就比那被火试验仍然能坏的金子更显宝贵，可以在耶稣基督显现

的时候，得着称赞、荣耀、尊贵。”(彼前1：7)

合乎圣经的管教儿女的原则
健全而属灵的管教或责备的原则有五种：

第一，要让子女知道管教是因为“爱”他(她)。

“不忍用杖打儿子的，是恨恶他；疼爱儿子的，( )管教。”(箴13：24)

父母要存自己挨打的心情管教孩子。

第二，要让孩子明白管教是出于神的命令。

“因为耶和华所爱的，他必责备，正如父亲( )所喜爱的儿子。”(箴3：12)

立定并让孩子知道某些纪律之后，孩子若是违反了就要让孩子知道管教是出于神的命令。父

母与孩子之间也有必要约定怎样管教的协议。例如，下次再犯便要禁食一顿的惩戒。父母的责备

若是没有一惯性，便会让孩子不知为何受到责备，就会造成孩子在对错上的混乱。

第三，必须要祷告之后再责打。

管教孩子时，要使用灵活的方法。例如，责罚孩子打扫卫生、擦皮鞋等。

“耶稣转身对她们说：‘耶路撒冷的女子，不要为我哭，当为自己和自己的儿女( )。’”

(路23：28)

第四，要征求孩子的同意之后再行管教，并要让孩子感受到这是为他好。

如果因为惩罚而使孩子与父母之间变得没有感情，心里不舒服，还不如不打。管教要成为赶

除迷住孩童之心的愚蒙这样的祝福。

“愚蒙迷住孩童的心，用( )可以远远赶除。”(箴22：15)

翻陈年老账式的责备，是没有益处的。父母要有智慧地管教孩子，以至于管教之后孩子对父

母能够生发尊敬之心。

第五，要坚决杜绝出于愤怒或即兴的感情打孩子。

“你们作父亲的，不要惹儿女的气，只要照着( )养育他们。”(弗6：4)

“你们作父亲的，( )，恐怕他们失了志气。”(西3：21)

<提问>诗128：1-6里言及到，敬畏神的家庭所蒙的福。不妨用自己的话，简单说明一



门徒训练

168

下该内容。

<提问>申11：19-20里言及的是关乎子女教育的内容。读过之后，不妨说一说自己的
感受和以色列百姓的热心。

<提问>读过王下4：8-37之后，回答下列问题。

1)按自己所知道的，写一下有关书念夫妇的情况。

*家庭(4：14)

*经济(4：8，13)

2)是出于怎样的心盛情款待客人的呢？

*看出以利沙是圣洁的神人。他们出于服侍神的心接待了客人。

3)农夫的妻子与丈夫商量后决定了一件事(王下4：9-10)。以利沙在他们预备的小楼里与神决定的

事是什么呢？

*王下4：16-17

*书念夫妇对以利沙照顾得非常周到，因此神对这个家庭的关怀也无微不至。

4)神赐给书念妇人的儿子突然因头痛病死了。我们从农夫的妻子身上应学习的是什么？

*王下4：23，26，29-31

<提问>如何知道父母的恶习遗传给了子女的呢？不妨参考一下，创12：13→20：2(一
代) →26：6-11(二代) →27：18-24(三代) →37：31-36(四代)来谈一谈。

<提问>你是否像箴13：22里所说的那样，按照神喜悦的经济原则生活，以至于能够为
子孙遗留产业呢？

“善人给子孙遗留( )，罪人为义人积存资财。”(箴13：22)

4.子女向父母尽孝的生活
无论父母年老与否，爱父母、恭敬父母，是我们应尽的本分。我们不同于其他受造之物，是

要随从从天而来的伦理而生活的人。牲畜也会爱自己的崽子。但孝敬老人，只能在人类中才能寻

到。我们能够领悟并感谢从上帝而来的恩典，也是我们人类的特权。

当要孝敬父母的理由
1)因为这是使我们得福并在世长寿的，第一条带应许的(诫命)。

“要孝敬父母，使你得福，在世长寿。这是第一条( )。”(弗6：2，3)

“当孝敬父母，使你的日子在耶和华你 神所赐你的地上( )。”(出20：12)

2)因为这是正路。

“你们作儿女的，要( )听从父母，这是理所当然的。”(弗6：1)

3)因为这是主所喜悦的事。

“你们作儿女的，要凡事听从父母，因为这是( )。”(西3：20)

4)因为这是报答亲恩，也是合神心意的事。

“若寡妇有儿女，或有孙子、孙女，便叫他们先在自己家中( )行孝，报答亲恩，因为这

在 神面前是可悦纳的。”(提前5：4)

5)因为今天向父母行孝，明天儿女便会对你尽孝。

“不要自欺， 神是轻慢不得的。人种的是什么，( )也是什么。”(加6：7)

“少种的少收，多种的( )，这话是真的。”(林后9：6)

6)因为人若不看顾亲属，就是背了真道，比不信的人还不好。

“人若不看顾亲属，就是背了真道，比不信的人还不好。不看顾自己( )更是如此。”

(提前5：8)



圣洁的道路

169

7)因为不孝敬父母，便会受咒诅。

“凡咒骂父母的，总要治死他；他( )，他的罪要归到他身上。”(利20：9)

“戏笑父亲，藐视而( )母亲的，他的眼睛必为谷中的乌鸦啄出来，为鹰雏所吃。”(箴3

0：17)

应如何孝敬父母？(孝敬的方法)
1)要敬畏父母

“你们各人都当( )父母，也要守我的安息日。我是耶和华你们的 神。”(利19：3)

2)要恭敬父母

“当( )父母，使你的日子在耶和华你神所赐你的地上得以长久。”(出20：12)

3)要在主里听从父母

“你们作儿女的，要在主里( )父母，这是理所当然的。”(弗6：1)

4)要让父母欢喜快乐

“你要使父母欢喜，使生你的( )。”(箴23：25)

5)对父母要守礼节

“在白发的人面前，你要站起来，也要( )老人，又要敬畏你的 神。”(利19：32)

<提问>耶稣对于出21：15-17的话语所持的立场是什么？不妨比较可7：9-10，15-16
来说明一下。

<提问>如果你的父母还很健康，你还有几年孝敬他们的机会？(参考：诗90：10)
*70岁-现在的年龄=

*80岁-现在的年龄=

<提问>弗6：2-3里记着说‘要孝敬父母，使你得福，在世长寿’。若是对这句话进行
逆向推理的话，那么不孝敬父母会怎样呢？
*孝敬父母=得福+长寿。

不孝=

<提问>神的儿子耶稣，作为人子所显明的榜样是什么？(参考：约2：3-9，19：26-27)

“他就同他们下去，回到拿撒勒，并且( )他们。他母亲把这一切的事都存在心里。”(路

2：51)

<提问>服侍神的事与孝敬父母是什么关系呢？
*“你们这假冒为善的文士和法利赛人有祸了！因为你们将薄荷、茴香、芹菜献上十分之一，那律

法上更重的事，就是公义、怜悯、信实，反倒不行了。这更重的是你们当行的，那也是不可不行

的。”(太23：23)

5.家人之间真诚地交通与人格上的对话
家人之间交通的作用，在成就家庭的天国上是非常重要的。神的国是借着接待耶稣来成就

的，但享受神的国却是要借着与耶稣的交通来成就的。家庭的幸福是通过家人间真诚的沟通来成

就的。夫妻与家人之间的合一，只能是在充分沟通交流的地方才能成就。



门徒训练

170

<提问>你认为充分的沟通交流所必要的条件是什么呢？

<提问>读过斯1：1-22之后，回答下列问题。
1)丈夫亚哈随鲁想要把妻子瓦实提介绍给来宾的心态是怎样的？为何会做出这么轻率的行动？

*你在朋友或亲戚面前为了炫耀自己，是否有过向妻子发号施令的事呢？圣经是如何忠告的？(箴1

7：27)

2)亚哈随鲁王所不知道的，妻子为作好他的内助而在忙碌的事是什么呢？

3)瓦实提在哪一点上轻率了呢？

<应用>你在娘家人面前是否有过轻看丈夫的言行，而使丈夫很难堪呢(问问你的丈夫)？对此，圣

经是如何忠告的？(箴20：19，25：9-10)

4)假如你是瓦实提，你会用什么样的话让太监向丈夫说明眼下的情况，求得丈夫的谅解呢？对此，

圣经是如何忠告的？(箴18：4)

5)太监是在二人之间传达双方意思的使者。如果你是那个太监，会在亚哈随鲁和瓦实提之间起到

怎样的使者作用呢？对此，圣经是如何忠告的？

(你在丈夫-婆婆，哥哥-嫂子，妻子-母亲之间，起到了怎样的使者作用？)

*箴17：9，21：18

6)通过斯1：1-12，得到的教训是什么？

<提问>家人之间发生不和而没有对话的时候，会发生什么事呢？请参考下列经文来说
一说。
*“弟兄( )，劝他和好，比取坚固城还难，这样的争竞，如同坚寨的门闩。”(箴18：19)

<参考>以下是为圆满沟通所必要的经文。

弗4：15，25，4：29；弗4：26-27，4：32；诗141：3；赛50：4；传12：10；箴12：25，15：1-

2，15：23，28；17：14；18：23；20：5，15；25：9；25：15；31：26；加5：13。



圣洁的道路

171

【讨论与默想】

1.你为创建幸福家庭付出了什么牺牲和劳苦呢？

2.怎样对待自己看不上的家庭成员才是最明智的？

应用& 作业

当认识到的

当感恩与

赞美的

需要调整的

当实践与

顺从的

需要祷告的

作

业

背诵经文
●教会成长：弗4：16

●灵魂圣洁：彼前1：22

读 经 西1：1

祷 告 求主帮助，使我们教会成为圣洁的教会！

读书与其他



门徒训练

172

第

十

二

课

圣洁的教会

本 文
徒2：42-47

西1：24-29
背诵经文

●教会成长：弗4：16

●灵魂圣洁：彼前1：22

作业检查

检查标志 完成=○ 部分完成=△ 没做=×

读 经

默想与背诵

实习与其他

复习题
1.说一说家庭的作用。

2.说一说合乎圣经的孝道。

学习目的
1.使人具有合乎圣经的正确教会论。

2.使人明白在基督里教会肢体们成长的道路。

引人思考的喻道故事

摩拉比安宣教士乔治.史密斯(George Smith)的生平，为我们留下了极为重要的教训。他的一

生都将目标集中于成为非洲的宣教士。他的生活重心总是没有离开过基督在非洲大陆上变为尊贵

这样的异象。史密斯终于结束了准备的岁月，踏上了前往非洲的船舶。他的梦想、呼召、蓝图，

终于实现了。但是，他登陆到非洲没过几个月就被驱逐出境了。直至被驱逐出境为止使一位老妇

人悔改，便是他在非洲结出的全部宣教果子。但是，史密斯直至到死去为止一直都没有停止过向

着非洲屈膝祷告。几十年的宣教准备，几个月的宣教，一位老妇人的宣教果子，英年早逝的史密

斯，在人看来就是一事无成的人生。

但谁曾想到百年之后史密斯宣教士种下的一粒麦子发芽生长，竟然在那里结出了13000名基督

徒的果子。神照着所种的收取并结出千百倍果子的作为，在那里显明出来了。人是看人的外貌来

评价，但是神却不看人的外貌而是看人的内心。另外，神不仅看果子而且还会看到隐藏在里面的

种子，并使那种子发芽生长结出新的果子。神在所有人看来都是绝望的时刻里，仍旧会看到隐藏

在里面的种子，而使其发芽生长并结出果子。事实上，撒种的乃是在‘我’之前的主。主在

‘我’里面种下了有爱、有饶恕的新人，成为在神的性情上有份的、效法神形象的人。

神的国-教会的起源
“我还告诉你：你是彼得，我要把我的教会建造在这磐石上，阴间的权柄不能胜过他。”(太

16：18)

肉眼可见的神国类型的教会，由来于希腊语‘艾可儿列西亚’(ekklesia)一词，是意味着

“呼召出来”的意思。‘艾可儿列西亚’一词，在新约里出现过109次，都是指称主耶稣的聚会。

所谓教会，不是指一般性的聚集，而是指从世界当中呼召出来的众人。出埃及的以色列百姓在旷

野里被称为是‘会众’，就是旷野教会。徒19：32，39 ，41里记着说，以弗所居民当中的一群人

形成了‘会众’。新约教会实质性的开始，是在五旬节以前(太18：15-18)。洗礼与圣餐在五旬节

之前便有了(罗4：，路22：28-30)。教会在五旬节之前便有了奉献箱(约13：29)，也开了事务会

议(徒1：15-26)。耶稣所立的教会，在五旬节之前便有了12使徒的聚集，70门徒的聚集，120个门

徒。另外，在五旬节里有3,000灵魂加入了已有的教会里(徒2：41)。我们没有办法在不存在之上

添加什么。圣经教导我们，新约教会是耶稣在地上传道期间建立的。耶稣呼召12门徒并任命他们

为使徒时，教会便开始了(可3：13,14；路6：12,13；林前12：28)。圣灵内住的教会是始于五旬

节圣灵降临到120门徒身上的时候。



圣洁的道路

173

教会的本质
教会是基督的创造物(林后5：17)。教会的主人是三位一体神。教会是有君尊的祭司圣洁的国

度(彼前2：9)。神亲立了教会领袖(徒20：28,弗4：11)，并随自己的意思将肢体俱各安排在身上

(林前12：18)。所以，神俱各安排在教会的各肢体，要彼此建立，彼此尊重。另外，教会是有众

肢体的基督活着的身体(林前12：12-14,27)。耶稣基督是旧约旷野教会与新约教会的头(西1：1

8)。肢体与肢体之间的关系具有多样性。所以，教会肢体们要承认肢体间的差异和作用，不要致

力于将别人都打造成像自己一样的人。教会不是建筑物或组织，而是俱各安排在活着的基督身体

上的众人的聚集。教会唯要连于元首基督之上(弗1：22,4：15-16)。肢体与身体的关系具有统一

性。教会里活动的一切事，不是在某个人、团体、世界政府的指挥与主权之下，而是在基督的指

挥与主权之下进行的。教会肢体们的关系乃是置于彼此特殊的关系上(弗4：11-16,林前12章)。神

为教会设立了次序(林前12：28)，赐下了教会职分(弗4：11)。另外，神命定圣徒们要顺从引导他

们的人(来13：17)。所有肢体们作为连在一个身体上的有机体，都是互为必要的。

“全身都靠他联络得合式，百节各按各职，照着各体的功用彼此相助，便叫身体渐渐增长，

在爱中建立自己。”(弗4：16)

教会与基督一同担当着在这世上成就父神救赎目的的事工(太28：18-20,林后5：17-20)。

“我们是与 神同工的。”(林前3：9)

圣灵来是为了见证基督(徒1：8)开始建立教会，为教会赐下恩赐，将荣耀归于神(彼前4：1

1)。所以，教会存在的目的就是见证耶稣基督将荣耀归于神。身体上的任何一个器官若是与身体

分离开，就会变得无用而完全丧失其功能。我们若不能在教会里持续地得到恩典的供应，属灵生

活就会开始颓废而最终失去灵性。我们首先要彻底地与神和好，而这是唯有在耶稣基督里才能成

就的。因为，耶稣已经为我们作了挽回祭。

“不是我们爱 神，乃是 神爱我们，差他的儿子，为我们的罪作了挽回祭，这就是爱了。”

(约壹4：10)

通过逃城显明的得救的真理与教会的特性
书20：1-9里记着说，神设立了6座逃城，使那

无心而误杀人的，可以逃到那里，作为逃避报血仇

人的地方。出于无心误杀人的，只要逃进逃城里就

可以避免被报复。逃进逃城里的人，唯有等到当时

的大祭司死了，才可以回到本城本家。这逃城便是

像影子一样，预表了成为罪人避难所的基督与教会

(来10：11)，显明作为我们的大祭司与律法的本体

基督唯有借着受死才能使我们得享自由的事实。就

像如此，旧约唯要在新约福音的光照之下才能解释

正确。

1.逃城是逃避报血仇之人的地方(书20：3)。

报血仇的人所意味的是：

①律法。律法追击罪人，因为所有人都犯了罪，所

以没有一人例外。

“死啊，你得胜的权势在哪里？死啊，你的毒钩在哪里？”死的毒钩就是罪，罪的权势就是

律法。”(林前15：55-56)

②撒但。撒但为了将犯罪的人类引向死亡，而会继续追击。

③死亡。死亡会追击犯罪者，因为罪的工价就是死亡。逃城乃是杀人者唯一的避难所。教会是罪

人的避难所。因为天下所有人都是罪人(罗3：23) ，所以教会乃是世上所有人的避难所。

“因为赐生命圣灵的律在基督耶稣里释放了我，使我脱离罪和死的律了。”(罗8：2)

<提问>你所在的教会是否很好地负起了逃城的作用呢？



门徒训练

174

2.逃城乃是神特别指定的地方。

书20：2里记着说：“要照着我藉摩西所晓谕你们的，为自己设立逃城。”那地方是神设立

的。出21：13里也记着说：“我就设下一个地方，他可以往那里逃跑。”所以，即使出于无心杀

了人，但若不来到神所设立的逃城里就无法保存性命了。书20：9里记着说，逃城都是在为以色列

众人和在他们中间寄居的外人所分定的地邑里选定的(出21：12-13)。那么，唯一使人逃避追杀的

逃城，到底是在说明什么呢？ 神为我们的得救，指定了独生爱子(徒4：12)。这是启示在神面前

成为罪人的我们，除了基督之外别无拯救。人们尽管要借着其他宗教或是道德修养等诸多方法来

逃避审判，却逃避不了。唯有耶稣才能成为我们的避难所(约14：6,罗3：23-24)。所以，徒4：12

里才会说到“除他以外，别无拯救；因为在天下人间，没有赐下别的名，我们可以靠着得救。”

<提问>基于弗1：4，你是否相信得救的教会乃是在创世之前便在基督里所指定的呢？

3.逃城设立在以色列人生活的中间(申19：2)

逃城设立在中间，是为了照顾躲避之人无论在哪里都能够容易进入来躲避追杀。我们从中可

以看到神来到罪人中间救赎罪人的慈悲与爱(太9：13,约8：3-11)。教会不能为了躲避世界而建立

在山中或旷野里，要建立在需要拯救的罪人与世界中间。耶稣就住在了世界的中间，我们的中

间。

“道成了肉身，住在我们中间，充充满满地有恩典，有真理。我们也见过他的荣光，正是父

独生子的荣光。”(约1：14)

作为新以色列、基督的身体、神的百姓、回应神呼召的共同体而存在的教会，在这个世界当

中有自己独特的使命。教会在这个世界当中必须要追求并完成的四项使命。即，①宣告话语(凯里

格玛：Kerygma),②教导(滴答凯：Didache),③亲交(考一挠尼阿：Koynonia),④服侍(低阿考尼

阿：Diakonia)等。教会要通过圣洁地保全神的话语，简单易懂地教导人，成就神百姓的得救与圣

洁的生活。

<提问>你所在的教会是怎样在遵行教会的四大使命呢？

4.逃城要设立在高处便于人容易看见，又要修平道路便于人容易进入。(申19：3)

申19：3里记着说，“要将耶和华你 神使你承受为业的地分为三段，又要预备道路，使误杀

人的，都可以逃到那里去。”

因有报血仇的人追赶，所以逃城要成为容易找到并能够得到安全保护的地方。因此，为了便

于进入便设立了6座逃城，并在东西两面各分散设立三座。同时还修平道路使人能够顺利地逃入城

中。另外，只要有人请求开门便要随时开门，使人利用起来非常容易。因为，若不这样便会被报

血仇之人抓住杀掉。这是意味着，信救主耶稣是容易的，得救也是容易的。无论是谁，只要听到

福音之后信了就会得救。即，只要凭信心领受耶稣基督所成就的赎罪的功效，就会得到永生。相

信并承认因着主在十字架上受难而赎了自己一切罪的事实，岂不是很容易吗？为此，即便是还有

罪恶，也要领受那称不敬虔之人为义人的神的判定。教会是最容易，也是最快捷地见证基督的地

方。最好的证道与教导，就是能够使受教的人容易理解。

<提问>你所在的教会是否在使任何人都能够听到并学到借着基督成就的永生的福音
呢？

5.逃城内没有犹太人与外邦人的差别(书20：9，民35：15，罗10：12，弗2：14-15)。

逃城虽然位于以色列百姓生活的地方，但不是只有以色列百姓可以进入，而是凡知道逃城应

许的人都可以进入保全生命的地方。神对得救的对象，从没有要求国籍或血统上的区别。教会内

不分贫富贵贱、男女老少。

“犹太人和希腊人并没有分别；因为众人同有一位主，他也厚待一切求告他的人。”(罗10：

12)



圣洁的道路

175

‘一个教会’就是有关教会联合的概念，可以在教会的三位一体说明中发现(弗4：4，5)。教

会是在神的里面、耶稣基督里、圣灵里合一的。耶稣基督是教会的头，信他的信徒们是肢体。作

为主身体的教会，在统一中并具有多样性。这可以比喻为人体。正如人体上有很多肢体，但这些

肢体连在一起便成为一个身体一样，基督身体的教会便是如此。

<提问>照着弗4：3所说，你是否坚信你所在的教会里并没
有外貌上的分别而在合一呢？

6.凡是出了逃城的便无法活命(民35：26-27)。

民35：26-27里记着说：“但误杀人的，无论什么时候，若出

了逃城的境外，报血仇的在逃城境外遇见他，将他杀了，报血仇

的就没有流血之罪。”

凡是出了逃城境外的，生命便无法得到保障。唯有在逃城里才是安全的，出了逃城门外便会

受到报应。因信得救的我们，唯有在耶稣基督里的时候得救才会有保障，若在基督之外便会仍旧

得到罪的报应(约壹3：24,约壹4：16-17,罗8：33)。意即，离开耶稣便不得活。进入逃城里的

人，即便是憧憬外面的世界而有心要出去，也不能出去。曾经与保罗一同传福音的底马，就是因

贪爱世界而离开了保罗(提后4：10)。一旦出去生命便无法得到保障了。因为，报血仇的刀就在外

面等你出来。就像如此，若有人认为自己没有耶稣凭着自己的义也能活的话，他会实际因着作为

报血仇的良心和律法的刀口而无法存活。正如，离开挪亚方舟便会淹死在洪水中一样，离开耶

稣，离开教会，就再没有别的得救之路了。

<提问>是否相信在基督与教会之外别无拯救的事实呢？

教会与会幕
教会与会幕虽然形态不同，但本质上却是一样的。会幕是蒙神拣选的百姓们赎罪与得救的临

时手段。会幕是对将来拯救人类的教会的启示与应许(来11：1-2)。旧约时代的百姓们相信神所应

许的代赎者，并作为所望之事的实底与未见之事的确据而献上祭物来罪得赦免的。会幕作为神在

旧约时代里饶恕他百姓们的权宜之计，通过他们的会幕生活显明了新约时代的真理。所以，会幕

乃是以教会为本体的一个影儿(来10：1)。所以，旧约的会幕与圣殿乃是应许之神所临在的帐篷

(家)，是为百姓们的罪而献祭的帐篷(家)。因此，教会便是应许之神所临在的家(圣殿)。

篱笆
本文：出27：9-19

从外面看会幕时,只能看到篱笆。从东或西看便能看到10根柱子,而从南或北看时便能看到20

根柱子。柱子的高度是2.5米左右(5肘)，比人的身高稍高一些。此外，除了东面的门以外四围都

是用细麻布围成的。所以，从外面根本看不到里面。会幕就是耶稣的样式，唯有进入篱笆里才能

看到耶稣。有一个不信的人找到牧者说到：“你要能让我看到耶稣，我就信。”对此牧者回答

说：“你信了自然就会看见耶稣了。”耶稣乃是信而看见的，而不是看见之后才信的。唯有进入

篱笆里才能看见耶稣，才能得救。篱笆的60根柱子都是用铜制造的，柱子下面有铜座，并且柱子

上带有银钩子。

会幕的篱笆所意味的是什么呢？
在《圣经》中，铜是意味着十字架。以色列百姓在旷野被蛇所咬而要死亡时，摩西制造铜蛇

挂在杆子上，凡仰望铜蛇的人便都得到了医治。此后，铜便象征了十字架。另外，金和银则因着

不改变的金属性质，而一直都意味着信心。所以，篱笆所意味的是只有凭借十字架上的信心才能

得以圣洁。教会与圣徒，要从外在上让人看见十字架的爱与圣洁。

篱笆的属灵意思



门徒训练

176

1)保护

篱笆意味着保护。篱笆的里面会得到保护，但篱笆外面却不能得到保护。进入方舟里的挪亚

一家都得到了保护，方舟之外的所有人都被洪水淹死了。希望大家相信，耶稣基督再临时唯有教

会能够得到保护被接上升。神会从罪与死亡的权势中、邪恶的撒但势力中保护圣徒。神应许到，

不论在怎样的患难中也都会与圣徒们同在。但是，没有篱笆的人就只能遭遇患难了。

“但你恼怒你的受膏者，就丢掉弃绝他。你厌恶了与仆人所立的约，将他的冠冕践踏于地。

你拆毁了他一切的篱笆，使他的保障变为荒场。凡过路的人都抢夺他，他成为邻邦的羞辱。”(诗

89：38-41)

这是言及以色列百姓因犯罪而遭到弃绝的情形。可见，神若是拆除保护的篱笆，就无法阻挡

邪恶仇敌的抢夺和入侵了。所以，希望大家能够将教会就是神保护我们的篱笆作为盾牌，战胜罪

恶和仇敌的权势，成为成就神之圣洁的圣徒。

2)安全(保险)

篱笆里面是安全的，但外面却是总有灾祸临到的地方。篱笆的60根柱子，40年来从没有出过

故障是绝对安全(保险)的。

“祸患必不临到你，灾害也不挨近你的帐棚。”(诗91：10)

“凡住在地上、名字从创世以来没有记在被杀之羔羊生命册上的人，都要拜它。凡有耳的，

就应当听！”(启13：8-9)

这里所说的是在篱笆之外没有得救的人们。唯有篱笆里面才是安全的。

3)所属(拥有)

篱笆意味着所属。篱笆围住的里面是属于主人的。篱笆是分别属于主人与不属于主人的界

线。所以，在神的篱笆里面便是神的子民，而在篱笆外面便是属于魔鬼的儿女。

赛43：1里记着说：“你不要害怕！因为我救赎了你。我曾提你的名召你，你是属我的。”

在这里“我救赎了你”乃是意味着会幕里的燔祭。篱笆里面便是属于神的。我们成为属于主的所

有了，这是何等感恩与荣耀的事。全知全能的主人会亲自看守他的所属(约10：28)。

“岂不知你们的身子就是圣灵的殿吗？这圣灵是从 神而来，住在你们里头的；并且你们不是

自己的人，因为你们是重价买来的，所以要在你们的身子上荣耀 神。”(林前6：19-20)篱笆里的

一切都是属于神的。

4)供应

“你们要常在我里面，我也常在你们里面。枝子若不常在葡萄树上，自己就不能结果子；你

们若不常在我里面，也是这样。我是葡萄树，你们是枝子；常在我里面的，我也常在他里面，这

人就多结果子。因为离了我，你们就不能做什么。人若不常在我里面，就像枝子丢在外面枯干，

人拾起来扔在火里烧了。”(约15：4-6)

“我是葡萄树，你们是枝子”，枝子只有连在树上才能得到养分的供应而存活。若不在篱笆

里面，便只能死掉。但若在篱笆里面便可以得到话语、光、祝福的供应。篱笆里面的人，便是因

信而进入到基督里的圣徒，就会得到永生与一切属天福分的供应。

“不持定元首。全身既然靠着他，筋节得以相助联络，就因 神大得长进。”(西2：19)在篱

笆里面便会得到神一切的供应。

“你们若常在我里面，我的话也常在你们里面；凡你们所愿意的，祈求就给你们成就。”(约

15：7)

所以，在基督里的人并没有缺乏。另外，圣徒在教会里会得到话语的供应，属天福分的供

应，属灵力量的供应。

“你们不可停止聚会，好像那些停止惯了的人，倒要彼此劝勉。既知道那日子临近，就更当

如此。”(来10：25)

所以，我们不能停止聚会。若停止聚会便只能陷入罪中，而聚会时便会得到神的保护与供

应。

5)分别



圣洁的道路

177

篱笆的里面与外面，乃是意味着绵羊与山羊，生命与死亡，祝福与罪，天国与地狱的分别。

“我就是羊的门；……我就是门，凡从我进来的，必然得救，并且出入得草吃。”(约10：7-9)

分别为圣的场所就是圣所；分别为圣的日子就是圣日；分别为圣的物质就是圣物；分别为圣

的人就是圣徒。篱笆的里面与篱笆外面的一切都是分别的。

会幕的门
出27：13-16

会幕的门所意味的是耶稣基督。“所以耶稣又对他们说：‘我实实在在地告诉你们，我就是

( )的门。’”(约10：7)因此，会幕的门又称羊的门，所指的乃是耶稣基督。

1)唯一的门

唯有一扇门可以进入神所居住的会幕里。这是意味着唯有借着耶稣才能得救。

“除他以外，别无( )；因为在天下人间，没有赐下别的名，我们可以靠着得救。”(徒4：

12)

“耶稣说：‘我就是道路、真理、生命；若不藉着( ),没有人能到父那里去。’”(约14：6)

2)特大的门

进入会幕唯一的一扇门，是大门而不是小门。东面篱笆25米(50肘)中，门就占有10米(20

肘)，以至于会幕的东面差不多一半都是门。我们十分感激神造了这样又宽又大的门，以便凡愿意

的都可以进入(罗10：13-15)。神愿所有人都能进入。

“他愿意( )得救，明白真道。”(提前2：4)

“叫一切信他的，不至灭亡，反得永生。”(约3：16)

这里有宣教的义务性。正因为所有的人都需要经过这扇大门进入会幕，所以才要向万民传福

音(太24：14)。向万民传福音，使世界福音化，乃是主交托给我们的任务。

3)东边的门

东边为人留下的第一印象就是太阳升起的地方。东边是有阳光照耀驱散黑暗的地方，是有圣

灵作工魔鬼权势离开的光明的地方。以会幕为中心，在东边安营的是犹大支派。弥赛亚便是通过

犹大支派来到了这个世界。

“圭必不离犹大,杖必不离他两脚之间,直等细罗(就是“赐平安者”)来到,万民都必归顺。”

(创49：10)

东边的门是犹大支派安营之地。因为基督里拥有一切，所以东边的门意味着盼望。东边是太

阳升起的地方，耶稣基督是我们唯一的盼望，是公义的太阳。我们唯要盼望耶稣基督。我们进入

教会(会幕)时是背负重担进去的，但向东出来时因已经将重担卸给了主便可以轻省地出来了。世

上的盼望终究会破碎消逝，但耶稣基督的盼望却是永恒的。传扬耶稣基督的教会，便是世界的盼

望。

4)四色的门

5)没有门槛的门



门徒训练

178

6)开后还要关上的门

7)需要各自开启的门

进入会幕的人需要自己开门，没有人代替你开门。无论是谁，

都要各自接待耶稣为自己的救主，别人是无法代替的。

<提问>耶稣基督被传开的决定性因素是什么？我们在职场与社会生活中，应显出怎样
的传道者样子呢？

“那城里有好些撒玛利亚人信了耶稣，因为那妇人作( )说：‘他将我素来所行的一切事

都给我说出来了。’”(约4：39)

“他所念的那段经,说：‘他像羊被牵到宰杀之地,又像羊羔在剪毛的人手下无声,他也是这样

不开口。他卑微的时候,人不按公义审判他；谁能述说他的世代？因为他的生命从地上夺去。’太

监对腓利说：‘请问先知说这话,是指着谁？是指着自己呢？是指着别人呢？’腓利就开口从这经

上起,对他( )耶稣”(徒8：32-33,35)。

“我们既是这样爱你们，不但愿意将 神的福音给你们，连自己的( )也愿意给你们，因你

们是我们所疼爱的。弟兄们，你们记念我们的辛苦劳碌，昼夜( )，传 神的福音给你们，免得

叫你们一人受累。”(帖前2：8-9)

<提问>对于传道的结果，应有的态度是什么呢？

<提问>耶稣责备门徒们不明白比喻的意思(可4：13)。当比喻看似遮掩了真理时，能
够明白比喻奥秘的方法是什么呢？

<提问>通过该比喻可知，凡是不信的人们聚集的地方，几乎都免不了会有四种类型的
听众。那么，这四种类型的听众都是什么人呢？

<提问>基于可4：15-20可知，决定他们听到神话语之后的结出果子的是什么呢？

<提问>你在传道时是否经历过耶稣比喻的切实可靠呢？
不妨讲一讲为了将人们的心田耕作好土地，我们能够使用的方法都有哪些呢？

<提问>你所在的教会是如何共同参与世界宣教的呢？

幕板和幔子
幕板(出26：15-30)

幕板是用皂荚木包裹上金子造成的。这是意味着如同旷野皂荚木一般的人类，唯有披上信心

才能得救。今天作为圣所的教会乃是被弃绝的人们(皂荚木)披上信心(精金)围起来形成一个身体

的地方。神呼召我们时虽然都是照着在世界上原有的样子呼召的，但神使用我们时便会包裹上

金、银、铜之后才使用的。

每块幕板底下都有两个带卯的银座。因为银子被用于赎银，所以银座具有救赎的意思。约瑟



圣洁的道路

179

被卖二十舍客勒银子(创37：28-30), 耶稣被卖了30块钱(太26：14-15)。被弃绝的人(皂荚木)，

当要凭着信心(金子)得救，坚立在(两卯)救赎的恩宠(银)之上。银座将幕板与地分别开来了。所

以，幕板不再是属于世界的皂荚木，而被金子包裹成为属天的神家(林前6：19-20)。幕板两面各

有5个金闩，将幕板紧密地连接在一起。金闩是意味着信心之闩。被弃绝的人(皂荚木)，用信心

(金子)包裹，坚立在救赎的恩宠(银子)之上,彼此凭信心连接(金闩)一起，才能形成完全的教会。

幕幔(出26：1-14)

正如上图所示，幕幔有四层。最里面的第一层和第二层幕幔是垂在帐幕的两旁来遮盖帐幕，

而第三和第四层幕幔是用绳子固定的。幕幔就是耶稣基督的样子。会幕最里面一层的幕幔是用捻

的细麻和蓝色、紫色、朱红色线制造，并用巧匠的手工绣上基路伯。就像如此，圣所里的幕幔秀

有天使，祭司们是在天使的俯瞰中作工的。四色乃是耶稣基督的四个样子。即，蓝色是生命的基

督，紫色是君王基督，朱红色是受难的基督，细麻是复活的基督样子。

圣所与至圣所(出26：1-14)
会幕划分为燔祭坛、洗濯盆、圣所。

以色列民族的旷野生活，便是今天我们这个时代的世界生活。会幕生活便是今天我们这个时

代的教会生活。会幕可分为燔祭坛、洗濯盆、圣所。燔祭坛是焚烧祭物献祭的地方。洗濯盆是过

会幕生活的人在生活中沾染了污秽而在那里洗净身子的地方。圣所是与神见面得到饶恕和启示的

地方。圣所是祭司为百姓们的罪焚香的地方，是执行赎罪律例的地方。

即，管理灯台使灯台不熄灭，常摆上陈设饼使饼不断

绝，为陈明百姓们的罪而焚香的地方。会幕全部的生活乃

是通过成为神的燔祭物成就代赎的耶稣基督的事工。圣所

是在会幕里借着祭司的生活显明新约时代属灵生活的模

型。旧约的会幕生活，是祭司分别为圣的生活。不是祭司

族类的一般人是不能在会幕里作工的。所以，所谓教会生

活便是在基督里得救的有君尊的祭司的生活。为此，若不

能正确认识圣所，便无法活出正确的教会生活。

旧约里的燔祭坛与燔祭物，就是新约的十字架和基

督。打开会幕的门进入时，首先看到的便是燔祭坛，所能

闻到的都是动物的血腥味以及祭物在燔祭坛上被焚烧的味道。教会当要显明耶稣基督，每日都要

散发出耶稣的血味。即，教会是为见证耶稣基督而存在的。

教会乃是为传扬福音而存在的

“我不以福音为耻；这( )本是 神的大能,要救一切相信的,先是犹

太人,后是希腊人。”(罗1：16)

这节经文是这样开始的。第一句是始于宣告胜利的姿态，始于‘我’。

我自己首先要经历福音，要成为福音的主角。他人得到恩典、得救、得着能

力，与我没有任何关系。因为信仰是我与神一对一的关系。我要因信福音得

救。所以，保罗才会说到‘我’，说的是他所信的福音。“不以福音为耻”，为何会不以福音为

耻呢？ 因为，福音本是神的大能，是从神而来的超自然的救赎能力。当时的罗马是在人类历史上

最强大的帝国首都。“条条大路通罗马”，便是当时罗马帝国国威与权威无比强大的真实写照。

当时的罗马是在政治、军事、文化、经济、艺术、产业、宗教等一切领域上，都引领全世界的国

际都城。但现在，‘福音的炸弹’就在这座国际都城里炸开了。这福音虽然当时在犹太人为绊脚

石，在希腊人为愚拙的，但保罗还是不以这福音为耻反倒是当作可夸的来宣告。其结果怎样了

呢？ 结果，那般强大的罗马帝国还是被福音所征服。到了主后313年，随着米兰诏敕的颁布，基

督教信仰在罗马帝国里便得到了自由，随之罗马帝国也变为基督教国家了。福音真可谓是神的大

能，生命的伟大力量。

“这福音本是 神的大能，要救一切相信的。”(罗1：16)

罗马书是保罗写给罗马人的。罗马崛起之前是属于希腊人，是亚历山大大王在支配全世界，

是希腊的哲学和文化在支配着整个欧洲。希腊哲学和文化是尊重人类的。但随着罗马的兴起，罗



门徒训练

180

马的权力和武力便践踏了当时世界的哲学与文化。为此，当时的社会陷入了极大的混乱之中，并

沦为唯有罗马的权力横行的世界。即，看重人类理性的哲学被推翻，取而代之的便是罗马的力量

哲学。大有力量的强者作为真理粉墨登场，而弱者被践踏为不义，世界迎来了由力量哲学支配的

时代。保罗便是在这样的状况中宣告说：“我不以福音为耻”。事实上保罗这样的宣告，当时在外

表上是羞愧的。因为，对照现实中的罗马哲学，耶稣非常软弱地被仇敌钉死在了十字架上。但

是，保罗不仅不以福音为耻，并宣告说这福音是神的大能。保罗这样以罗马为对象的宣告乃是非

同凡响的宣告。

我们在保罗不以福音为耻的宣告中，还能发现其他意思。那就是能够发现，保罗在福音里活

出了没有羞愧的生活，就是活出了圣洁的生活。我们的教会与圣徒们，当要像保罗那样夸耀、热

爱、宣扬、宣告福音。若有人得了必死的病，借着医生提供的药物得到了痊愈，岂能以那医生和

药物为耻呢？岂能不会因着感谢和可夸的而到处宣扬呢？不以福音为耻的理由，是因为福音对于

信的人而言就是使人得救的神的大能。若有人掉进深水里垂死挣扎时，救生人员施救岂能为耻

呢？反倒会因着是有价值和意义的事，而义无反顾地施救。更何况，传扬福音乃是拯救那些奔向

地狱的灵魂，岂能为耻呢？为此，我们当要大胆地向所有人传扬福音。我们若不传福音，人们便

会失去得救的机会。所以，我们必须要传福音。若是，因着我们没有传福音而使人进入灭亡时，

神便会向我们追讨他灭亡的罪(结3：18-19)。教会即使有上好的建筑与设施，唱诗嘹亮的唱诗

班，众多的奉献，美好的交通，热心的救济，火热的敬拜与圣经学习，有趣的讲道等一切，但若

是没有‘福音’，若是不能得时与不得时地传福音，那么就不是神的教会，而只能是宗教团体或社

交活动而已。

福音
所谓福音就是好消息，有福的消息，用一句话便是“耶稣基督”。圣经从第一章开始直至最后

所显明的主流便是神愿救赎人类并具体施行拯救行动的神的救赎史。圣经至始至终的关注都在于

神对人类的爱与救赎上。神救赎人类的应许便是他的儿子耶稣基督。于是，若说旧约(Old Testme

nt)是关乎弥赛亚要来的应许，那么新约(New Testment)便是关乎已经到来的弥赛亚的证言。所

以，我们可以说新旧约圣经的主题都是耶稣基督。一切圣经都要本着耶稣基督来解释的缘由也在

于此。耶稣基督是我们的盼望、拯救、喜乐、生命。主的使者向牧羊人显现并对他们说到：

“不要惧怕！我报给你们大喜的信息，是关乎万民的。 因今天在大卫的城里，为你们生了救

主，就是主基督。”(路2：10-11)

福音就是耶稣。唯有福音才是能够拯救死去的灵魂、受伤的肉体与心灵、家庭、社会、国

家、民族的道路。传扬那能够拯救一个城市、民族、国家之伟大福音的，是何等有福之人呢？

“我来了，是要叫羊得生命，并且得的更丰盛。”(约10：10)

“正如人子来,不是要受人的服侍,乃是要服侍人,并且要舍命,作多人的赎价”(太20：28) 。

神爱罪人，呼召罪人，寻找罪人的信息便是福音。不靠着人的力量与努力的代价，而白白得

救的信息便是福音。

那么，耶稣是在什么位置与领域里拯救的我们呢？

1.从罪里救出来。
“她将要生一个儿子，你要给他起名叫耶稣，因他要将自己的百姓从罪恶里救出来。”(太

1：21)

使个人、家庭、社会、国家灭亡的是罪，使肉体、灵魂灭亡的也是罪。现在与将来一切灭亡

的原因也都是因为罪。靠着人的能力、智慧、手段，就连最小的罪也胜不过。但是，借着信主耶

稣便能从罪中得救。耶稣的宝血就没有洗净不了的罪。

1)从罪习中救出来。

说谎、背信弃义、酗酒、吸烟、叛逆、赌博、淫乱、奢侈、贿赂等一切不义的习惯，人们靠

着自己是无法胜过的。耶稣为我们开启了将旧人钉死在十字架上，向着罪死而向着义活的圣洁道

路(赛35：8)。



圣洁的道路

181

2)从罪刑中救出来。

律法在追讨罪责。律法要求，要照着“罪的工价是死亡”这样的标准来执行。没有一人能够

免除或自行脱离罪责。但神却为我们解决了罪责。

即，“律法既因肉体软弱，有所不能行的， 神就差遣自己的儿子成为罪身的形状，作了赎罪

祭，在肉体中定了罪案。”(罗8：3)

“ 神使那无罪的，替我们成为罪。好叫我们在他里面成为 神的义。”(林后5：21)

“如今，那些在基督耶稣里的就不定罪了。”(罗8：1)

所有人都需要从罪责中得到拯救。因为，不然就要自己背负自己的罪责。

3)从犯罪的痛苦中救出来

“耶和华说：‘恶人必不得( )！’”(赛48：22)

以赛亚先知说到：良心会随时随地记念犯罪并定罪。若不悔改，便会令人痛苦到骨头枯干的

程度。

“我闭口不认罪的时候，因终日( )而骨头枯干。黑夜白日，你的手在我身上沉重；我的

精液耗尽，如同夏天的干旱。”(诗32：3-4)

但若是能够悔改的话，便能够罪得赦免而会得享安舒。

“所以你们当悔改归正，使你们的罪得以涂抹；这样,那( )的日子就必从主面前来到。”

(徒3：19)

凡是接待了耶稣的，便会得到天国的喜乐与平安，便能够活出常常喜乐的生活。

“公义的( )必是平安；公义的效验必是平稳，直到永远。”(赛32：17)

4)从罪性中救出来。

神不仅会将我们从自犯罪当中救出来，也会将我们从我们心中的罪性，就是从罪心中借着信

救出来(徒15：8-9)。借着圣洁的福音，就是借着顺从真理，借着信使我们的灵魂得蒙洁净。

“你们既因顺从真理，洁净了自己的( )，以致爱弟兄没有虚假，就当从心里彼此切实相

爱。”(彼前1：22)

若没有心灵的更新变化，便没有圣洁的生活。我们要充满新的灵、新的心(结36：26)。我们

若是悔改，罪得赦免，有圣灵内住，主在十字架上流出的宝血浸透了内心，耶稣住在心中来支配

一切时，便会清楚地显出“现在活着的不再是我，乃是基督在我里面活着”(加2：20)的凭据。

5)从罪污中救出来。

正如人们干活回来都会洗手洗脚那样，我们生活在充满污秽与邪恶的世界里，难免会沾染污

秽。所以，耶稣才会说已经洗过澡的人每天也要洗脚(约13：10)。对此，称之为是成圣。所以，

保罗才会使用现在时态而表现到，

“若靠着( )治死身体的恶行，必要活着。”(罗8：13)

这是意味着“从罪污当中的得救”,就是意味着成圣，乃是要持续到得荣耀的日子为止的争

战。成圣在这世上是没有尽头的。所以，我们每天都要从罪污中得救。这是属于现在的。

2.从魔鬼和邪恶中救出来。
“被掳的得( )”(路4：18)

“那时，你们在其中行事为人，随从今世的风俗,( )空中掌权者的首领，就是现今在悖逆

之子心中运行的邪灵。”(弗2：2)

自然人是无法胜过撒但的。耶稣称撒但为“这世界的王”(约12：31)。但是，不信的人们却

不知道这样的事实。因为,撒但本来是说谎的,也是说谎之人的父(约8：44)。一切不信耶稣的人都

是在撒但的权势之下,都需要从撒但那里得救(徒26：18)。我们的仇敌魔鬼无非要偷窃、杀害、毁

坏人(约10：10),但耶稣总要释放那些被魔鬼压制的人,为人赐下生命,使人得享自由(徒10：38)。

希伯来书2章里,对于耶稣基督道成肉身来到世上的目的记着说：

“儿女既同有血肉之体，他也照样亲自成了血肉之体，特要藉着死，败坏那掌死权的，就是

魔鬼，并要( )那些一生因怕死而为奴仆的人。”(来2：14-15)

今天，只要信了耶稣，被圣灵充满，就会从魔鬼的压制中得到释放，从邪恶中得蒙拯救。能



门徒训练

182

够使我们胜过世界与撒但攻击的，乃是我们的元帅耶稣基督。耶稣那里绝对没有失败，只有得

胜。

3.从死亡中救出来。
自亚当犯罪以后，我们的人生就变得必会迎来死亡的那一天。成为罪人的人类，在神面前就

等于是被判为死刑的死囚被囚在牢里，不知什么时候就会被执行死刑了。若要活在天国里，就要

得到天国的生命。信而接待了耶稣，就会得到永生。

“( )的人有永生；不信子的人得不着永生， 神的震怒常在他身上。”(约3：36)

“这见证就是 神赐给我们永生，这永生也是在他儿子里面。人有了 神的儿子就有( )；

没有 神的儿子就没有生命。”(约壹5：11-12)

罗8：11里记着说：“然而叫耶稣从死里复活者的灵，若住在你们心里，那叫基督耶稣从死里

复活的，也必藉着住在你们心里的圣灵，使你们必死的身体又活过来。”

另外，罗马书里还记着说：“不但如此，就是我们这有圣灵初结果子的，也是自己心里叹息，

等候得着儿子的名分，乃是我们的身体得赎。”(罗8：23)

到了我们这卑贱的身体改变形状和主荣耀的身体相似的日子，我们的得救便得以完成了。那

时，就可以向死亡嘲笑说：“死啊，你得胜的权势在哪里？死啊，你的毒钩在哪里？”死的毒钩

就是罪，罪的权势就是律法。感谢神，使我们藉着我们的主耶稣基督得胜(林前15：55-57)。

“要救一切相信的，先是犹太人，后是希腊人”
福音乃是没有差别地临到所有人的神的大能。‘先是犹太人，后是希腊人’，乃是意味着全人

类的希伯来式思维表现。福音是赐给所有人的，即，包括全人类。所以，明白福音的神的儿女，

当要从人种、地域、民族、文化的限制或自满中得享自由，要向万民传福音。犹太人是要神迹，

希腊人是求智慧(林前1：22)，但保罗说我们却是传钉十字架的基督(林前1：23)。因为，唯有十

字架才是真正的神迹，才是真正的智慧。今天，教会内外仍有很多与保罗那时的犹太人和希腊人

一样的人。他们要求能够让他们领会，能够让他们理解福音的真理，要求向他们显明能够使他们

相信的神迹奇事。但我们只能说出福音本身。因为，福音的内容虽然在犹太人为绊脚石，在外邦

人为愚拙的(林前1：23)，但在我们却是神的大能。福音能够改变他们，能够使他们屈膝在基督面

前。因为福音不分社会阶级、民族、种族，是拯救所有人的神的大能，是适用于所有人的。福音

乃是神白白赐给所有人的慈爱与恩典。我们正确传讲福音时，圣灵便会动工。

“相信的”
那么神的救恩会临到什么样的人呢？神的救恩不会临到所有人。但是，得到救恩的条件不是

很多，而是只有一个。本文所提示的条件，不是需要行善事，也不是需要多读圣经，也不是需要

长久的教会生活，而是‘一切相信的’。即，只有‘信’一个条件，就是因信得救。“这福音本

是 神的大能，要救一切相信的。”

福音是神的大能
那么，福音里有什么能力呢？有神的大能。福音不是像哲学那样具有某种单纯思想的体系或

逻辑。福音乃是神的力量、能力、权柄。福音会明显地改变信的人。福音会使流氓、偷窃的、妓

女悔改，会改变酒鬼。不仅如此，不论是在耶稣基督里，还是在世界上。用‘钱财、权力、名

誉’等是无法得到永远的生命、喜乐、平安的。现代武器中最具威力的便是核武器。核武器具有

极其可怕的破坏力，但却无法摧毁隐藏在人心之中的罪恶的牙城。但福音却能够一次性摧毁那罪

恶的牙城。曾经经历过这样事实的耶利米先知说到：

“耶和华说：‘我的话岂不像火，又像能打碎磐石的大锤吗？’”(耶23：29)

福音就是这样的神的大能、力量、生命、影响力。靠着膀臂力量摧毁了希腊帝国与文化的人

类历史上最为强大的罗马帝国，在福音面前仍旧像耶利哥城那样坍塌下来，使基督教成为了罗马

的国教。圣经里所传的福音内容便是‘耶稣基督’。与神同行宣教的保罗所传的福音内容也是唯有

耶稣基督。

“因为我曾定了主意，在你们中间不知道别的，只知道耶稣基督并他钉十字架。”(林前2：2)



圣洁的道路

183

我们当要知道为拯救灵魂而作工的神的大能有怎样的能力。

“并知道他向我们这信的人所显的能力是何等浩大！”(弗1：19)

那么这极为浩大的能力是怎样的能力呢？

“就是照他在基督身上所运行的大能大力,使他从死里复活，叫他在天上坐在自己的右边。”

(弗1：20)

这里说到：拯救一个灵魂的能力与使耶稣基督从死里复活的能力是同样的能力。这是何等荣

耀，又是何等浩大的恩典呢？使耶稣从死里复活的大能，岂能不会使因罪死在过犯中的我们重新

活过来呢？

“当我们死在过犯中的时候，便叫我们与基督一同活过来( )。”(弗2：5)

神的大能，岂能拨不出我们里面的罪根呢？你是否相信圣洁的福音呢？曾经使耶稣基督复活

升天坐在自己右边的神，以同样的大能将我们从地狱里拉出来，并使我们在耶稣基督里“一同坐

在天上”(弗2：6)。福音就是这样能够救一切相信之人的神的大能。我们所传的福音，若缺失这

样的能力，就不是凭着圣灵，而是凭着字句来传的(林后3：6)。神使以西结从骸骨的四围经过，

使他看到平原上极其干枯而甚多的骸骨之后问到：“人子啊，这些骸骨能复活吗？”(结37：3)以

西结是为神代言的先知。神如此问他的意思是，“你认为靠着智慧的言语能够使这些枯骨重新活

过来吗？”主耶和华对这些骸骨如此说，我必使气息进入你们里面，你们就要活了(结37：5)。主

耶稣也说到：“人若不是从水和圣灵生的，就不能进 神的国”(约3：5)。

使徒保罗因着对此深知才说到：“我说的话，讲的道，不是用智慧委婉的言语，乃是用圣灵

和大能的明证，叫你们的信不在乎人的智慧，只在乎 神的大能。”(林前2：4-5)

我们不能忘记，还存在着对抗福音拦阻宣教的黑暗势力。

经上记着说“此等不信之人，被这世界的神弄瞎了心眼，不叫基督荣耀福音的光照着他们。

基督本是 神的像。”(林后4：4)

经上又记着说，“因我们并不是与属血气的争战，乃是与那些执政的、掌权的、管辖这幽暗

世界的，以及天空属灵气的恶魔争战。”(弗6：12)

的确，将一个灵魂从撒但的权势之下拯救出来的作战，远比攻克耶利哥城更难。实际上，人

的里面有着比耶利哥城更为坚固的撒但的城墙，且是城门紧闭的。

经上记着说，“我们争战的兵器，本不是属血气的，乃是在 神面前有能力可以攻破坚固的营

垒。”(林后10：4)

借着人的能力是无法摧毁这样的城墙。我们要承认并相信，唯有福音的能力才能摧毁这城

墙。使徒保罗在帖撒罗尼迦前书里说到：“因为我们的福音传到你们那里,不独在乎言语,也在乎权

能和圣灵,并充足的信心。正如你们知道我们在你们那里,为你们的缘故是怎样为人”(帖前1：

5)。意即，福音最终是借着言语传开的，但是不独在乎言语。因为，传福音时乃是用圣灵和大能

的明证(林前2：4)。所以，我们向谁传福音，乃是意味着使福音的大能在他身上动工，使他遇见

福音的大能。因为在这福音传开的现场里就会显明使那些死去的心灵重新活过来的神的大能。经

上记着说，“我遵命说预言，气息就进入骸骨，骸骨便活了，并且站起来,成为极大的军队。”(结3

7：10)

祝愿因着我们的福音传播，能够使全国与全世界各地都能兴起这样的大军队。

<提问>保罗在林前15：31里所说的“我是天天冒死”，是什么意思呢？

罗12：1里记着说：“所以弟兄们，我以 神的慈悲劝你们，将身体献上，当作活祭，是圣洁

的，是 神所喜悦的；你们如此侍奉，乃是理所当然的。”

我们唯有冒死时，才能献为活祭。神所喜悦的祭物是什么呢？献祭时，要将祭牲切成块摆在

祭坛上。神所喜悦的乃是有祭物的祭。祭坛上要有祭物，那祭物便是切成块摆上的祭牲。祭牲若

活着便不能成为祭物。我们若要献为活祭，就要治死我们的旧人，就要治死我们那自私的肉体的

情欲、眼目的情欲、今生的骄傲。我们自己与耶稣一同受死时,才能被圣灵充满。已经死了祭牲，

会默默无声地向主献上。今天家庭、教会之所以变得混乱嘈杂，就是因为活着的祭牲太多的缘

故。神是不会接受活着的祭物。我们敬拜时，若不能将自己的心完全向主献上，便不能蒙神悦

纳。教会不是我们说话的地方，而是宣告神声音的地方，是我们聆听神声音的地方。已死的祭牲

是不会发声的。】



门徒训练

184

<提问>路11：4里所说的‘赦免我们的罪’，是什么意思呢？

4.燔祭坛的器具(出27：3)
燔祭坛的几个辅助器具，所指的乃是在神的教会里得到恩赐的圣徒们。每一个都是重要且是

必要的器具。

1)灰盆

2)铲子

清除燔祭坛下一切烧尽之灰的工具便是铲子。耶稣就是这样的铲子。耶稣所遇见的心灵，都

会被他清除罪与疾病、污鬼，以及一切的污秽。所以，凡遇见耶稣的都成为了新造的人。祝愿，

你我能够效法作为铲子的耶稣，转变成为铲子式圣徒。

3)盘子

祭牲被宰杀、剥皮、取出内脏，切成块之后，运送到燔祭坛上的器具就是盘子。这是意味着

传道。拯救灵魂的圣徒，便是将祭物运到祭坛上的盘子。耶稣乃是向祭坛运送祭物的最大的盘

子。我们当要成为效法耶稣而致力于传道的盘子式圣徒。

4)肉叉子

5)移动火种的火鼎

火是意味着圣灵的火。教会里必须要有火种，需要有像火一样火热的被圣灵充满的圣徒，需

要有点火的人，需要总能成为复兴原动力的圣徒。经上记着说，耶稣来是要把火丢在地上(路12：

49)。

<提问>可4：24-25里论及到了什么原理呢？人对于神的话语做出的积极或是消极的反
应，对于那人各会发生什么事呢？这原理对于理解可
4：9-12的意思会有什么帮助呢？

<提问>农夫会没有差别地撒种。土质会照着它的反应而
清楚地向我们显明出来。本文里耶稣与农夫在哪些方面
有相似呢？我们从耶稣这样的榜样中，在传道和养育上
能够学到怎样的教训呢？

<提问>你所在的教会为传道而在怎样努力呢？

洗濯盆
洗濯盆位于会幕里的燔祭坛与圣所之间。洗濯盆是用于为在会幕里生活的人们照出并洗净因

祭物而污秽的身子。因为，宰杀祭牲的过程中难免会沾染血和污物而使身子变脏。要借着洗濯盆

照出变脏的身体，并要用洗濯盆里的水来洗净。尤其，进入神临在的圣所之前，必须要洗净。若

不洗净就进入圣所时，便会因着玷污了圣所而被治死。因此，洗濯盆对于进入圣所的人而言如同

生命一样重要。

洗濯盆的目的
我们的罪已经在燔祭坛上洗净了。如今，我们的身份已经从魔鬼的

儿女变为了神的儿女，已经与神和好，免受刑罚，得蒙称义了。但是，

我们有时还会犯罪。即 重生之人亦会犯罪。所以，主耶稣才会对不肯

接受主为他洗脚的彼得说：“我若不洗你，你就与我无份了。”(约1



圣洁的道路

185

3：8)在这里“无分”一词所表现的语气很强硬，是意味着“在得救中掉队”的意思。因为，与主

无分的人便是与得救无分的人。彼得听过之后便求主洗他的全身。那时，主又对他说：“凡洗过

澡的人，只要把脚一洗，全身就干净了。”在世上，盗匪、小偷、黑帮等，打算结束过去而开始

新生活时，也会使用“洗手”一词。

那么，在洗濯盆里洗手是什么意思呢？即，就是弃掉自己以往错误的行动。因此“手和脚”

是意味着人的总体行动。手脚是接受心灵和精神的支配而行动，并非随己意任意调动的。所以，

行动就是人的内在表露。心清手亦洁，即，心里清洁，行动就会清洁。心若不洁，行动亦不洁。

因此，‘手与脚’乃是意味着人类行动的总体。手与脚不是自己随意而动的，而是受到心灵与精

神的支配而动的。所以，心灵污秽时，便会有污秽的行为；心灵洁净时，便会有洁净的行为；心

灵美善时，便会有美善的行为；心灵邪恶时，便会有邪恶的行为。为此，洗手洗脚乃是意味着洁

净心灵行正直之事的意思。人类的本性是不能吃泔水的。但是，猪的本性吃泔水却是很香的。猪

一般的人生，没有重生的人们，出于本性而会感到犯罪很有趣。但是，经历了新生命的重生之人

却不能出于本性而犯罪，只会有出于人的软弱而在不知不觉中犯罪。我们有时在洗澡的时候会不

小心喝进洗澡水。我们若是犯罪而不能与至圣的父神交通时，耶稣基督便会作为代言人而成为我

们与神之间交通的梯子。

即使得到了圣洁的恩典，也要每日在洗濯盆里洗净自己。

洗澡 脚

会幕 燔祭坛 洗濯盆

教义 重生 悔改

罪 原罪得赦免 自犯罪得赦免

次数 一次 随时

所以，信与不信之人的罪是有差异的。信之人的罪因为是在恩典之下的罪，所以能够得到饶

恕。但是，不信之人的罪乃是因为是在律法之下的罪，所以必要遭受灭亡。

显明洗濯盆作用的是圣洁。圣洁的方法有两种。积极的一面是遵从神的话语；“你们既因顺

从真理，洁净了自己的心，以致爱弟兄没有虚假，就当从心里彼此切实相爱。”(彼前1：22)消极

的一面是悔改所犯的罪、过错、过犯，离开罪。

“要用水借着道把教会洗净，成为圣洁。”(弗5：26)

“你们因我讲给你们的道，已经干净了。”(约15：3)

“少年人用什么洁净他的行为呢？是要遵行你的话。”(诗119：9)

“求你用真理使他们成圣；你的道路就是真理。”(约17：17)

<提问>你所在的教会是否在传圣洁的福音而使信徒们生活在圣洁的恩典当中呢？
亚8：20-22里启示到，教会就是得救的共同体。万军之耶和华如此说：“将来必有列国的人

和多城的居民来到。这城的居民必到那城说：‘我们要快去恳求耶和华的恩，寻求万军之耶和华，

我也要去。’必有列邦的人和强国的民，来到耶路撒冷寻求万军之耶和华，恳求耶和华的恩。”

因为，当外邦人看到神的百姓富有魅力的样子，闻到那共同体的馨香之气，看到他们彼此相

爱的魅力之后，便会恳求神的恩。人们看到神的百姓满溢在共同体里的独特生活的质量与特性之

后，便会生发想要来到教会，想要信耶稣的心志。所以，我们要活出圣洁生活的样子，而引发不

信耶稣之人的饥渴，使他们渴慕得救，渴慕得着新生命。

“只要心里尊主基督为圣。有人问你们心中盼望的缘由，就要常作准备，以温柔、敬畏的心

回答各人。存着无亏的良心，叫你们在何事上被毁谤，就在何事上可以叫那诬赖你们在基督里有

好品行的人自觉羞愧。神的旨意若是叫你们因行善受苦，总强如因行恶受苦。”(彼前3：15-17)

圣洁的祝福
进入圣所时，若是没有在洗濯盆里洗手洗脚就会死掉(出30：20-21)。唯有成为圣洁的人才能



门徒训练

186

进入圣所。洗手洗脚的人，便会得到以下的祝福：

①可以登上耶和华的山。

“谁能登耶和华的山？谁能站在他的圣所？就是手洁心清、不向虚妄、起誓不怀诡诈的人”

(诗24：3-4)。

这是联想着在洗濯盆里洗手的景象所说的话。登上神的山的资格，乃是通过洗濯盆而获得

的。“你们亲近 神， 神就必亲近你们。有罪的人哪，要洁净你们的手；心怀二意的人哪，要清

洁你们的心。”(雅4：8)

唯有在洗濯盆里洗手的人，才能亲近神，与主交通，得到祝福与恩典的供应。

②得着能力。

“然而义人要持守所行的道；手洁的人要力上加力。”(伯17：9)

洗净手的人便会成为有能力的人。因为，洗净了手就没有什么可顾虑的了。

“污鬼离了人身，就在无水之地过来过去，寻求安歇之处，却寻不着。于是说：‘我要回到

我所出来的屋里去。’到了，就看见里面空闲，打扫干净，修饰好了，便去另带了七个比自己更

恶的鬼来，都进去住在那里。那人末后的景况比先前更不好了。这邪恶的世代也要如此。’”(太

12：43-45)

空屋子具有8倍的危险。污鬼在无水之地过来过去。没有水的地方便是没有圣洁的地方。污鬼

一直都在寻找可安歇的地方。可供污鬼安歇的地方便是不作工的懒惰之人。若空出屋子不看守的

话，就会进来8倍的污鬼。赶出污鬼成为圣洁的心，便会有圣灵充满地临在而看守，污鬼就进不来

了。所以，通过了燔祭坛的心灵，当要持守洗濯盆的洁净礼。

③与神同行并得享圣所的祝福。

在洗濯盆里离开了罪，成为了圣洁，便得到了进入圣所的资格。圣所里有饼桌，金香坛，金

灯台。饼桌上的陈设饼预表的是耶稣基督与神的话语。饼桌意味着在基督里的话语生活，金香坛

意味着圣徒的祷告生活，金灯台意味着圣徒作光的生活。正如每日在洗濯盆里洁净才能进入圣所

那样，成为圣洁才能活出得蒙话语的恩典、祷告、遵行诫命的生活，而成为世上的光(约壹3：22-

23)。

④蒙神使用为贵重的器皿。

人们不会将食物放在污秽的器皿里。神只会使用圣洁的器皿。

“人若自洁，脱离卑贱的事,就必作贵重的器皿，成为圣洁,合乎主用,预备行各样的善事。”

(提后2：21)

所以，圣洁的教会会成为蒙神使用的贵重器皿，能够很好地增长，显明神的荣耀。

⑤会伴随神的报偿。

我们越多蒙神使用，所得的赏赐也会越大。

“看哪，我必快来！赏罚在我，要照各人所行的报应他。”(启22：12)

“耶和华按着我的公义报答我，按着我手中的清洁赏赐我。”(诗18：20，撒下22：21)



圣洁的道路

187

【讨论与默想】

1.我们的教会是否在正常地发挥旧约逃城的作用呢？

2.通过会幕篱笆所象征的属灵意义，能够得到怎样的激励和能力呢？

应用 & 作业

当认识到的

当感恩与

赞美的

需要调整的

当实践与

顺从的

需要祷告的

作

业

背诵经文
●教会：林前12：14-15

●教会职分：弗4：11-12

读 经 出25：, 利24：

祷 告
求主帮助我们教会，使我们教会成为在世上做光做

盐的教会！

读书与其他



门徒训练

188

第

十

三

课

作为世上的光与盐的教会

本 文 出25：, 利24： 背诵经文
●教会：林前12：14-15

●教会职分：弗4：11-12

作业检查

检查标志 完成=○ 部分完成=△ 没做=×

读 经

默想与背诵

实习与其他

复习题
1.不妨照着自己想起的说一说会幕大门的属灵意义。

2.说一说洗濯盆的属灵教训。

学习目的
1.使人明白合乎圣经的教会使命与作用。

2.帮助人活出合乎圣经的教会生活。

引人思考的喻道故事

威廉布什是救世军的创始人。他在年轻的时候便热衷于传道生活，致力于向人传道。他因劳

累过度而病倒，被诊断出患了很重的疾病。医生很深刻地忠告他说：“你现在的身体状况，若再

坚持传道生活，恐怕支撑不了一年。”布什听了医生的话经过深思之后，终于做好了接受死亡的

思想准备。他继续更加热心地过起传道生活。最终，他战胜了疾病创建了救世军，活到了84岁。

他曾经告白说：“我年轻的时候医生放弃了我。于是我也放弃了医生，单单依靠了神。这位神保

守了我。”经上记着说，“凡想要保全生命的，必丧掉生命；凡丧掉生命的，必救活生命。”(路

17：33)

旧约的圣所乃是新约的教会生活
人类因着罪人的身份而不能直接面对神。于是，中间便有了作为中保的祭坛与祭司，来使人

们的罪得到赦免。并且，祭司被分别为圣成为神的仆人而在会幕里服侍神。今天，在耶稣基督里

的所有圣徒都是有君尊的祭司(彼前2：9)，都是神的仆人，必须要每天24小时与耶稣一同生活，

并作神的工。圣所里的生活是分别为圣的，吃的是分别为圣献上的祭物，一切饮食生活都不能在

会幕外进行。若有人违背了这规例，不是被剥夺祭司职分而是要丢掉生命。所以，祭司们要在圣

所里严格地活出分别为圣的生活。这圣所里的生活，便是意味着新约时代圣徒们的教会生活与属

灵生活。即，信徒们要活出分别为圣的生活，所以才会被称之为是圣徒。所谓圣徒便是指分别为

圣的众人。圣徒的生活，便是生活在圣所里的人们的生活。

饼桌(出25：23-30, 利24：5-9)
进入圣所里便会看到左边灯台的灯光，照到南墙与北墙的金墙面而发出耀眼的金光。同时还

会看到，前面的金香坛上香烟缭绕，以及右边摆上两行各六个饼的饼桌。饼桌的大小为长100cm,

宽50cm,高75cm。饼桌是皂荚木包裹精金制成,上面常年摆上6个一行的

两行陈设饼,又要把净乳香放在每行饼上。陈设饼每安息日要常摆在耶

和华面前,这饼是给亚伦和他子孙的,他们要在圣处吃。饼桌四围镶上了

金牙边,上面放着盘子、调羹，并奠酒的爵和瓶。这饼桌上的陈设饼乃

是意味着耶稣基督。

“我实实在在地告诉你们：信的人有永生。我就是生命的粮。你们

的祖宗在旷野吃过吗哪，还是死了。这是从天上降下来的粮，叫人吃了

就不死。我是从天上降下来生命的粮；人若吃这粮，就必永远活着。我所要赐的粮，就是我的肉，



圣洁的道路

189

为世人之生命所赐的。”(约6：47-51)

若是更加具体地讲陈设饼就是基督的话语。主向门徒们说到：“因为我没有凭着自己讲，惟

有差我来的父，已经给我命令，叫我说什么，讲什么。我也知道他的命令就是永生。故此，我所

讲的话正是照着父对我所说的。”(约12：49-50)

旧约时代的陈设饼，便是新约时代的灵粮，就是主的话语。教会要借着主设立的仆人(弗4：1

1)预备好灵粮供神的百姓们来吃，使他们不至于饥饿。因为，主用宝血买赎的灵魂是靠着主的话

语而活的。为此，主的仆人们要专心为诸灵魂供应主的话语为念。

耶稣说：“经上记着说：‘人活着，不是单靠食物，乃是靠 神口里所出的一切话。’”(太

4：4)

陈设饼的特征(出25：30)
那么我们应吃什么样的饼呢？答案便是陈设饼。饼桌上只能摆上陈设饼，而不能随便摆上别

的饼。

陈设饼的特征为：

1)陈设饼是用细面作成的

我们应吃的陈设饼，要用细面作成(利24：5)。而不能用不易消化的粗面来作。陈设饼要作成

能够容易完全被消化的饼。

2)陈设饼要一同分享而吃下

陈设饼要一同分享吃下。饼桌乃是多人围在一起，一边交通一边分享的有爱的地方。初期教

会信徒们信仰生活的核心便是同心合意地掰饼、交通。

“他们天天同心合意恒切地在殿里，且在家中擘饼，存着欢喜、诚实的心用饭，赞美 神，

得众民的喜爱。主将得救的人天天加给他们。”(徒2：46-47)

要成就福音与话语的‘考一挠一阿’与物质上的‘考一挠一阿’。

“且卖了田产、家业，照各人所需用的分给各人。”(徒2：45)

<提问>你所在的教会是如何在成就‘考一挠一阿’呢？

3)唯有陈设饼

饼桌上除了陈设饼之外，不可摆上别的任何饼。另外，在会幕里也不可吃陈设饼之外的任何

饼。除了陈设饼，除了耶稣，除了圣经，除了神的话语之外，不可有任何加添或删除。

4)陈设饼要常常摆上

陈设饼要每天24小时、每周7日、每年365日都要摆上。摆放陈设饼的饼桌总不能空着。基督

徒一刻也不能离开基督的话语。福音是永远的。

<提问>你所在的教会是如何教导圣经话语呢？

5)陈设饼要和油一同吃下

作成陈设饼的面要用调油的无酵细面(利2：5)。但其它的饼是用水和面的。另外，十二个陈

设饼上面要放两瓶乳香，要在吃陈设饼的时候一同吃下。油是意味着圣灵。所以我们要借着圣灵

吃进话语。

“并且知道你是从小明白圣经；这圣经能使你因信基督耶稣有得救的智慧。圣经都是 神所默

示的，于教训、督责、使人归正、教导人学义都是有益的，叫属 神的人得以完全，预备行各样的

善事。”(提后3：15-17)

正如陈设饼是用油作成的那样，圣经乃是借着圣灵记录下来的。因此，要像陈设饼与油一同

吃下那样，我们要借着圣灵吃进圣经。

6)陈设饼要在金灯台前吃下



门徒训练

190

陈设饼要在前面发光的灯台前吃下。若没有基督的光，就无法吃下。活出发光的生活吃下陈

设饼，就是吃下神的话语。我们先要遵行神的话语，然后再教导人。

“所以，无论何人废掉这诫命中最小的一条，又教训人这样作，他在天国要称为最小的；但

无论何人遵行这诫命，又教训人遵行，他在天国要称为大的。”(太5：19)

虽然是同食相同的晨露，蜜蜂产出的是蜜，而蛇产出的却是毒液；虽然同食一样的桑叶，虫

子产出的是粪便，而蚕虫产出的却是蚕丝；虽然同食一样的话语，魔鬼所造的是叛逆，而圣灵所

造的却是忠心的属神之人。所以，要一边活出作光的生活，一边看圣经，要在敬虔的生活中吃下

陈设饼。

7)铁鏊上作的陈设饼

利2：5里记着说：“若用铁鏊上作的物为素祭，就要用调油的无酵细面。”即，要吃下在火

炉上烤熟的饼。火乃是意味着试炼与试探。唯有经过试炼的话语才能成为坚固信心的话语。胳膊

腿折断的地方不会再折断，经过试炼的人会变得更坚强。

8)陈设饼两面都要熟透

何7：8里记着说，“以法莲是没有翻过的饼。”陈设饼要两面翻着烤，两面都熟透，不能一

面是熟的，另一面却是生的。这是意味着信仰要成熟。

9)陈设饼里不可放酵

陈设饼里不可有酵。利2：5里记着说，要用调油的无酵细面作成陈设饼。

出12：15里又记着说：“你们要吃无酵饼七日。头一日要把酵从你们各家中除去，因为从头

一日起，到第七日为止，凡吃有酵之饼的，必从以色列中剪除。”

10)陈设饼要在圣处吃

陈设饼就是基督的话语，必须要在圣处吃。圣处便是圣幕。

“这饼是要给亚伦和他子孙的，他们要在圣处吃，为永远的定例，因为在献给耶和华的火祭

中是至圣的。”(利24：9)

11)每安息日里陈设饼都要常摆在耶和华面前。

“每安息日要常摆在耶和华面前，这为以色列人作永远的约。”(利24：8)

<提问>你所在教会的圣徒们是怎样为证道祷告的？牧会者是否致力于讲道准备与圣经
学习呢？

世上的盐
“到了晚上，因为这是预备日，就是安息日的前一日，有亚利马太的约瑟前来，他是尊贵的

议士，也是等候 神国的。他放胆进去见彼拉多，求耶稣的身体。”(可15：42-43)

耶稣被钉十字架的那日，天已经渐渐黑了下来，那些身体强壮的耶稣门徒们也不见了踪影。

第二日便是安息日，在那浸满鲜血的十字架下面，女子们面对钉在十字架上的耶稣尸体不知如何

是好。她们正在出于害怕、焦灼、悲痛而痛哭不止时，有一人出现在她们面前，就是亚利马太人

约瑟。他本是尊贵的公会议员，也是等候神国的耶稣的门徒，但因着惧怕犹太人便隐瞒了作门徒

的事实。

“这些事以后，有亚利马太人约瑟，是耶稣的门徒，只因怕犹太人，就暗暗地作门徒。他来

求彼拉多，要把耶稣的身体领去。彼拉多允准，他就把耶稣的身体领去了。”(约19：38)

耶稣代替我们已经受死在了十字架上却无人问津。这时，亚利马太人约瑟是冒着被定为亵渎

神的罪名与触犯众怒，而随时丢掉尊贵的公职以及丰厚财产的危险，作好了要像盐那样舍己的思

想准备而没有屈服于权力与钱财，来到彼拉多那里堂堂正正地求了耶稣的尸体。约瑟取了身体，

用干净细麻布裹好，安放在他为自己凿在磐石里的新坟墓里。财主约瑟这样的举动，极大地感动

了神的心，以至于四福音书都记录了他的义举(太27：57-66；可15：42-47；路23：50-56；约1



圣洁的道路

191

9：38-42)。当我们活出否认自己跟从耶稣的门徒生活时，神浇灌在我们心中的爱，就会激励我们

走向那些失丧的灵魂(林后5：14)，作成盐那样的事工，成就神人和好。

<提问>读过太5：13-16之后，回答下列问题。
1)耶稣指出门徒们是世上的什么？(13节)

2)盐若失了味，还能用别的再发咸吗？盐若失了味会怎样呢？(13节)

3)耶稣说门徒们就是世上的光，就是世上的盐。这是让门徒们不要离开世界而要在世界里作工的

意思你在教会、职场、家庭里，是不是像不可缺少的盐那样的存在呢？你是否成为能够为别人带

来活在世上意义的人呢？

金灯台
圣所里放有金灯台。金灯台是用于照亮圣所的，所以总要发光。旧约时代的金灯台是意味着

新约时代圣徒们的好行为。不言而喻，金灯台的目的就是发光。那么，若要活出发光的生活当要

怎样行呢？若要活出担负使命的生活当要怎样行呢？

1)用金子打造的灯台。

灯台是用金子打造的。金子意味的是信心。所以，若要活出发光

的生活便要有信心。信心就像夜空中的明星一般必会发光。我们若信

的好就必然会感动别人。因为光会使人明白黑暗的世界。凡不是出于

信心的都是罪。

“若有疑心而吃的，就必有罪。因为他吃，不是出于信心；凡不

出于信心的都是罪。”(罗14：23)

2)锤打出来的灯台。

灯台不是熔化金子铸造的，而是锤打出来的。灯台直至完工为止要一直锤打。若要活出发光

的生活，就离不开苦难，要与耶稣同受苦难。

“既是儿女，便是后嗣，就是 神的后嗣，和基督同作后嗣。如果我们和他一同受苦，也必和

他一同得荣耀。我想，现在的苦楚若比起将来要显于我们的荣耀，就不足介意了。”(罗8：17-18)

所谓苦难，并非是指特别艰难的本身，而是指为耶稣所忍受的忍耐本身。耶稣是苦难的灯台。

耶稣被鞭打受了苦难。耶稣的故事便是最大的苦难故事。他作为神的儿子，本可以不死在十字架

上，却甘心接受了流血舍命的苦难。耶稣是在十字架的苦难中成为了救赎人类的光。

3)仅一个的灯台

圣所里没有一个门窗，罩棚又有四层幔子覆盖，因此若没有灯台里面便会漆黑一片，什么都

做不了。所以，灯台的作用很重要。小小的火光映到墙上发出了光，这光映射再映射，便发出了

惊人的光芒。耶稣基督就是照亮全地的灯台。所以，耶稣说他就是世界的光。

约8：12里记着说：“耶稣又对众人说：‘我是世界的光。跟从我的，就不在黑暗里走，必要

得着生命的光。’”

太5：14-16里又记着说：“你们是世上的光。城造在山上，是不能隐藏的。人点灯，不放在

斗底下，是放在灯台上，就照亮一家的人。你们的光也当这样照在人前，叫他们看见你们的好行

为，便将荣耀归给你们在天上的父。”背负使命作工的人，便会像灯台那样发光。

4)需要橄榄油的灯台

灯台需要早晚都得到橄榄油的供应才能发光。即使再贵重的金块，若没有橄榄油便不能发

光。橄榄油意味的是圣灵。没有领受圣灵的就不是神的儿女。

“因为凡被 神的灵引导的，都是 神的儿子。”(罗8：14)

5)连接在灯干上的灯台

灯台中间有一个主干，两边杈出6个枝子。这样，只要在一处倒进橄榄油，便都会得到橄榄油

的供应而能够发光。灯干是意味着耶稣基督，杈出了6个枝子乃是意味着圣徒。



门徒训练

192

6)早晚要一直点亮的灯台。

灯台早晚都要一直点亮。到了晚上因为黑，自然需要点亮。但即使白天，圣所若没有灯台也

会漆黑一片。所以，灯台要早晚一直都要点亮。灯台也是圣灵的象征。

“有闪电、声音、雷轰从宝座中发出。又有七盏火灯在宝座前点着,这七灯就是神的七灵。”

(启4：5)

圣所里的灯台不可熄灭，要常常点着。

“你要吩咐以色列人，把那为点灯捣成的清橄榄油拿来给你，使灯常常点着。在会幕中法柜

前的幔外，亚伦和他的儿子，从晚上到早晨，要在耶和华面前经理这灯，这要作以色列人世世代

代永远的定例。”(出27：20-21)

灯台要一直亮着。圣徒与教会要常常被圣灵充满。没有被圣灵充满的罪乃是最大的罪。因为

唯有被圣灵充满，才能担负起光的使命。

7)形状像杏花的灯台

灯台是照着杏花的形状打造的。杏花是最早开的花。这是针对以色列而言的。进而，果子也

是初熟的果子。基督便是初熟的果子。

“但基督已经从死里复活，成为睡了之人初熟的果子。”(林前15：20)

8)需要常常经理的灯台

要常常经理灯台的灯，使灯常常点着。

“你要吩咐以色列人，把那为点灯捣成的清橄榄油拿来给你，使灯常常点着。在会幕中法柜

前的幔外，亚伦和他的儿子，从晚上到早晨，要在耶和华面前经理这灯，这要作以色列人世世代

代永远的定例。”(出27：20-21)

9)有7盏发光的灯台

灯台要发光，但不能仅一盏灯发光，而需要7盏灯同时发光。所谓教会，不是独唱而是合唱。

摩西是与亚伦同工，保罗是与巴拿巴同工，彼得与约翰同工使瘫子站起来，耶稣也是与门徒们一

同作工的。

10)需要被使用的灯台。

没有得蒙神使用的灯台被丢掉了。因为，那是无用之物。

“所以应当回想你是从哪里坠落的，并要悔改，行起初所行的事。你若不悔改，我就临到你

那里，把你的灯台从原处挪去。”(启2：5)

<提问>所谓发光的生活具体是指怎样的生活呢？不妨举出圣经的事例来说明一下。

像使徒保罗那样，随时随地介绍并传扬耶稣基督的生活便是发光的生活。使徒约翰介绍耶稣

是生命的光(约1：4)。经上记着说：“ 神就是光，在他毫无黑暗！”(约壹1：5)耶稣又对众人

说：“我是世界的光。跟从我的，就不在黑暗里走，必要得着生命的光。”(约8：12)

神是光，耶稣也是光。经上记着说，跟从耶稣的就是信耶稣的人们，就不在黑暗里走，必要得着

生命的光。所以，耶稣看到信他的人们便说到：“你们是世上的光”(太5：14)。以弗所书里记着

说，得着生命之光的人们是光明之子。信耶稣得救了吗？若是信而得救了，便是神的儿女，便是

光明之子。但不信耶稣的人们便是在灵里与道德上都在黑暗里，且是行在黑暗里的(约壹2：11)。

<应用>

1)你在家里是否在成为照亮全家人的光呢？

2)你在教会里是否在成为照亮所有信徒的光呢？

3)你在职场里是否在成为照亮所有同事的光呢？

<提问>读过雅1：21-27之后回答下列问题。



圣洁的道路

193

①这段话语中最强调的部分是什么呢？

②真正的敬虔是什么意思？是指怎样的人呢？

③你所在的教会是怎样在帮助孤儿或寡妇地呢？

④借助4：17来反省一下自己的生活。圣灵使你悔改并加以实践的内容是什么呢？

但以理的榜样
但以理的圣洁生活为我们显明了很好的榜样。因为但以理断不会停止祷告，所以蒙神使用为

神的代言人。主在寻找那些为聆听主的声音而在操练自己的人们。圣经对于这样的态度称之为是

“旨意”。

经上关乎但以理记着说：“我便禁食，披麻蒙灰，旨意向主 神祈祷恳求。”(但9：3)

“我说话、祷告，承认我的罪和本国之民以色列的罪，为我 神的圣山在耶和华我 神面前恳

求。我正祷告的时候，先前在异象中所见的那位加百列，奉命迅速飞来，约在献晚祭的时候，按

手在我身上。”(但9：20-21)

简而言之，但以理所说的意思是，“当我恳切祷告求神的时候，神便摸了我”。但以理不是

从有学问的人那里学到了知识才能够理解神的话语的。他也不是在巴比伦宫廷里学到了关乎未来

事件的知识，也没有人能够教他解释那超自然的异梦。

圣经断言到，“我正祷告的时候，先前在异象中所见的那位加百列，奉命迅速飞来，约在献

晚祭的时候，按手在我身上。他指教我说:‘但以理啊，现在我出来要使你有智慧、有聪明。’”

(但9：21-22)

但以理的祷告，使得有话语从神的宝座上发出来。

“他就说:‘但以理啊，不要惧怕！因为从你第一日专心求明白将来的事，又在你 神面前刻

苦己心，你的言语已蒙应允，我是因你的言语而来。但波斯国的魔君拦阻我二十一日，忽然有大

君中的一位米迦勒来帮助我，我就停留在波斯诸王那里。现在我来要使你明白本国之民日后必遭

遇的事，因为这异象关乎后来许多的日子。’”(但10：12-14)

但以理因怎样祷告，才有了这样的访问呢？ 经上记着说，但以理在完全破碎自己的状态里度

过了三周。

“当那时，我但以理悲伤了三个七日。美味我没有吃，酒肉没有入我的口，也没有用油抹我

的身，直到满了三个七日。”(但10：2-3)

<提问>读过提前5：1-2之后，说一说当要怎样和下列类型的人们建立合乎圣经的人际
关系。

“不可严责老年人，只要劝他如同( )，劝少年人如同( )，劝老年妇女如同母亲，劝

少年妇女如同( )，总要清清洁洁的。”(提前5：1-2)

①年老的男子……

②年老的女子……

③年轻的男子……

④年轻的女子……

你必须要谨慎并要改进的部分是什么呢？

<提问>读过下列经文之后，不妨说一说能够满足对方需要的多样道路。

1)“腓利就跑到太监那里，听见他念先知以赛亚的书，便问他说：‘你所念的，你明白吗？’”

(徒8：30)

“太监对腓利说：‘请问先知说这话，是指着谁？是指着自己呢？是指着别人呢？’”(徒

8：34)

2)“只在你们中间存心温柔，如同母亲乳养自己的孩子。”(帖前2：7)

“我们既是这样爱你们，不但愿意将 神的福音给你们，连自己的性命也愿意给你们，因你们是

我们所疼爱的。”(帖前2：8)



门徒训练

194

<应用>你在职场里是如何满足传道对象的需要，在祷告并传道呢？

香坛(出30：1-10)
香坛是皂荚木用金包裹而制成的。坛上的4拐角有4个角，坛的四围镶上了金牙边，坛的两旁

各作了两个金环共4个金环，并为了便于抬坛而用皂荚木作杠将其用金包裹穿于金环之中。每天早

晨和黄昏收拾灯和点灯之时，在香坛上也要烧香。亚伦一年一次要在坛的角上行赎罪之礼。

香坛的位置在施恩座，就是在法柜的正对面。法柜乃是神

临在的地方。祷告若要蒙应允，就要手洁心清亲近神。

“你们亲近 神， 神就必亲近你们。有罪的人哪，要洁净

你们的手；心怀二意的人哪，要清洁你们的心。”(雅4：8)

事实上，若照着我们的思维逻辑，香坛前面是正中央，应

是摆放灯台的地方。但是，神的意念全然不同于我们的意念。

因此，我们不要在自己想法中的位置上祷告，而要在神的位

置，在神的一边来祷告。虽然大祭司只能在每年的赎罪日里进入至圣所一次，但祷告却随时都可

以献上的。

<提问>你所在的教会是如何祷告的呢？

那么怎样的祷告才是蒙应允的祷告呢？怎样祷告才不会止于祷告而会止于应允呢？

下面我们一同思想并分享一下祷告蒙应允的条件。

1)奉主的名祷告 - 祷告的条件
若要来到香坛那里祷告，没有左边的灯台是不可能完成的。因为若没有灯台就会漆黑一片，

根本来不到香坛这里。即便是到了香坛这里也无法焚香。灯台的光乃是祷告的绝对性因素。无可

非议，灯台的光便是基督。所以，祷告要奉耶稣的名来献上。

“不是你们拣选了我，是我拣选了你们；并且分派你们去结果子，叫你们的果子常存，使你

们奉我的名，无论向父求什么，他就赐给你们。”(约15：16)

名字乃是意味着

①存在

若说000离世了，便是意味着000的存在离开了世界。就像如此，名字乃是意味着存在。来到

神面前的人，必须要相信有神，且信神赏赐那寻求他的人。

“人非有信，就不能得 神的喜悦；因为到 神面前来的人，必须信有 神，且信他赏赐那寻求

他的人。”(来11：6)

香坛是皂荚木包裹金子造成的。被弃绝的人生(皂荚木)必须要包裹上信心(金子)才能祷告。

人有了信心，才会有祷告的资格。

“只要凭着信心求，一点不疑惑；因为那疑惑的人，就像海中的波浪，被风吹动翻腾。这样

的人不要想从主那里得什么。”(雅1：6-7)

祷告乃是凭信心祈求(可11：22-24)。出于信心的祷告才是得蒙应允的祷告。

②品性

若说某人是像希特勒那样的人，那么便意味着该人具有希特勒那样的残暴凶狠的性情。就像

如此，名字乃是意味着性情。祷告不是成就我们的意思。相反，让神的意思成就在我们身上的才

是祷告。因为我不是神的主，神是我的主。我们不妨思想一下，耶稣在客西马尼园中的祷告。耶

稣祷告说：“我父啊，倘若可行，求你叫这杯离开我；然而，不要照我的意思，只要照你的意

思。”

奉耶稣的名祷告就是意味着以耶稣的心肠，就是以耶稣的心为心、以耶稣的爱来祷告。



圣洁的道路

195

③权柄

香坛的上面有4个角。燔祭坛的4个角是象征生命的权柄，香坛的4个角是象征祷告的权柄。神

的儿女们被赋予特权，可以随时随地使用耶稣基督的名。我们既是神的儿女，就要像神的儿女一

样，堂堂正正地用神的权柄来宣告。

“耶稣对他说：‘你若能信，在信的人，凡事都能。’”(可9：23)

约书亚借着有权柄的祷告，止住了太阳的公转；摩西借着有权柄的祷告，分开了红海；约翰

借着有权柄的祷告，使瘫痪四十年的病人重新站立了起来。越过信心的祷告，便会发出有权柄的

祷告。我们要将我们的祷告提升到有权柄的祷告层次上。我们要抓住香坛的角，带着权柄呼喊。

信的人必有神迹如同影子一般伴随(参考：可16：17－18)。

④名誉（荣耀）

“所以，你们或吃或喝，无论作什么，都要为荣耀 神而行。”(林前10：31)

名字意味着名誉。耶稣为我们显明了为神的荣耀而祷告的榜样。

“耶稣说了这话，就举目望天说：‘父啊，时候到了，愿你荣耀你的儿子，使儿子也荣耀你

。’”(约17：1)

耶稣祷告求神荣耀他的儿子。荣耀他儿子乃是意味着成就耶稣来到这世上的目的，就是成就

耶稣背负全人类的罪受死的事。所以，耶稣才会祈求说，‘使儿子也荣耀你’。意即，借着成就耶

稣背负全人类的罪受死，使全地人都知道神乃是满有慈爱的神。祷告要在早晚都有橄榄油供应的

状态中献上。所以，才会早晚供应橄榄油的时候同时还要焚香。橄榄油是象征圣灵。圣灵乃是帮

助我们的主。

“况且，我们的软弱有圣灵帮助，我们本不晓得当怎样祷告，只是圣灵亲自用说不出来的叹

息替我们祷告。”(罗8：26)

“亲爱的弟兄啊，你们却要在至圣的真道上造就自己，在圣灵里祷告。”(犹1：20)

“靠着圣灵，随时多方祷告祈求，并要在此警醒不倦，为众圣徒祈求。”(弗6：18)

我们的祷告得到圣灵的帮助，才会成为得蒙应允的祷告。

2)不住地祷告 - 祷告的时间
早晚都要在香坛上烧香。这是为了使香常常点着。这是意味着日常作息前的祷告与日常作息

后的祷告，是意味着始于祷告而结束于祷告的一天。

“耶和华啊！早晨你必听我的声音；早晨我必向你陈明我的心意，并要警醒。”(诗5：3)

早晨是爽快祷告的好时刻，晚上则是结束一天的宝贵时间。因此，我们要常常祷告。这便是

连续的祷告。

3)焚香的祷告(出30：34-38) - 祷告的态度
神吩咐说祷告时不要只是祷告，而要焚香祷告。只是焚香时不可烧异样的香，必须要烧神所

指定的五种香。

①拿他弗 — 是从香树上自发的香气，不是出于勉强，而是自然而然散发出来的香气。我们的灵

魂里面，要因着充满赞美、感谢、祷告、喜乐，自然而然地在祷告中流露出来。这才是真正的祷

告。

“大声说：‘曾被杀的羔羊是配得权柄、丰富、智慧、能力、尊贵、荣耀、颂赞的。但愿颂

赞、尊贵、荣耀、权势，都归给坐宝座的和羔羊，直到永永远远。’”(启5：12-13)

不是出于勉强，而是自溢出来的香便是拿他弗。花不会勉强散发花香，太阳也不会为发光而

努力。所以，祷告时要烧拿他弗香。祷告当要成为生活化。正如不进食就会饥饿一样，随时需要

随时便会自发地祷告。

②施喜列 — 是将贝类的外壳捣成粉末制成的香。贝壳被捣成粉末是意味着破碎自己，洗净自己

的祷告。这是为主的荣耀而舍己的祷告，就是客西马尼园的祷告。

“他就稍往前走，俯伏在地，祷告说：‘我父啊，倘若可行，求你叫这杯离开我；然而，不

要照我的意思。只要照你的意思。’”(太26：39)

‘客西马尼’，乃是受压榨的意思。这是基督为使自己服从神而痛苦地压榨自己的祷告。这



门徒训练

196

是放弃‘那站着就想坐着，坐着就想躺着’的这种肉体意愿的，施喜列香的苦痛。自我破碎，新

生命诞生的经历，也是施喜列的痛苦。贝壳被破碎时才能散发出香气。神愿我们献上破碎自己的

施喜列香的祷告。

③喜利比拿 — 是出自橡胶树的香，是用作消毒剂的一种香。这是意味着除去我们灵魂沾染的毒

素的祷告。正如衣服脏了需要洗净一样，我们的灵魂与心灵若是污秽了就要得到洁净。为此，需

要耶稣的宝血，需要悔改。

“免我们的债，如同我们免了人的债。”(太6：12)

“求你用牛膝草洁净我，我就干净，求你洗涤我，我就比雪更白。”(诗51：7)

④乳香 — 乳香是为除去恶臭而用于涂抹尸体的香。抹大拉马利亚在清晨里到耶稣坟墓时就是带

着乳香去的。乳香乃是意味着我们遭遇不幸时，求神除去不幸的祷告。雅各在雅博渡口听说哥哥

以扫带领400家丁奔他而来的消息之后，情急之中向神所献的哀切的祷告，便是这样的祷告。祷告

里必须要有乳香点着。因为，恐怕没有一人不需要乳香之烟的。

⑤盐 — 在香坛上所烧的香料中必须加上盐。

“耶和华吩咐摩西说：‘你要取馨香的香料，就是拿他弗、施喜列、喜利比拿。这馨香的香

料和净乳香，各样要一般大的分量。你要用这些加上盐，按作香之法，作成清净圣洁的香。这香

要取点捣得极细,放在会幕内法柜前，我要在那里与你相会。你们要以这香为至圣。你们不可按这

调和之法为自己作香,要以这香为圣，归耶和华。凡作香和这香一样,为要闻香味的,这人要从民中

剪除。’”(出30：34-38)

盐是立约的象征。神与以色列百姓立约时，便撒上盐作为立约的标记。

“凡献为素祭的供物，都要用盐调和，在素祭上不可缺了你 神立约的盐，一切的供物，都要

配盐而献。”(利2：13)因此，祷告时要抓住神的立约而祷告。

<提问>你所在的教会是否进行火热的祷告聚会呢？

约柜(出25：10-22)
现在进入会幕最圣洁的地方—至圣所。旧约时代，这里是连祭司都不能进入的地方，只有大

祭司才可以进去，且是一年仅一次，并要拿着血才能进去(来9：1-3)。但是，当耶稣被钉死十字

架时，隔在圣所与至圣所之间的幔子，便从上到下裂开了。因此，我们便蒙受了靠着耶稣基督的

宝血可以坦然无惧地来到神宝座前的恩典。至圣所里只有一个约柜在闪闪发光，其上有施恩座，

施恩座两旁有两个基路伯。会幕里有很多圣物，但其中里外都用精

金包裹的只有约柜。所有圣物中，使用金子最多的是约柜。另外，

放在约柜里的十诫命(真理的耶稣)、吗哪(生命的耶稣)、亚伦发芽

的杖(复活的耶稣)，这三样都是极为贵重的圣物。还有，约柜上面

的施恩座乃是会幕的最终目标与最终恩典。约柜的一切都是非常重

要的。会幕得以完工的日子，便开始有云彩遮盖整个会幕了。

“立起帐幕的那日，有云彩遮盖帐幕，就是法柜的帐幕。从晚

上到早晨，云彩在其上，形状如火。常是这样，云彩遮盖帐幕，夜间形状如火。”(民9：15-16)

只是，白天有云柱，夜间有火柱从约柜上面升起。约柜就是神临在的地方，就是神与人相会

的地方。

“要将施恩座安在柜的上边，又将我所要赐给你的法版放在柜里。我要在那里与你相会，又

要从法柜施恩座上二基路伯中间，和你说我所要吩咐你传给以色列人的一切事。”(出25：21-22)

神与人相会时必要在‘法柜那里相见’。在希腊文里‘法柜那里相见’乃是‘斯凯挠奥’，是

搭帐篷的意思。‘斯凯挠奥’的名词‘斯凯奈’在七十士译本圣经(LXX)里被译为‘圣幕’。这是

意味着耶稣基督现在作为‘真会幕’与人同住了(参考-出29：45, 利26：11-12, 诗121：5-6, 赛

4：2-6, 结37：27-28, 约1：14-18, 2：21, 启7：15-17, 21：3)。事实上，耶稣也确实成为了

住在人们中间的‘移动的会幕’。这样“神与我们同在”的‘以马内利’的应许，便得以成就了



圣洁的道路

197

(赛7：14 , 8：8, 太1：23)。所以，今天若要遇见神，首先就要接待耶稣。因为圣幕的至圣所里

有法柜(出25：22, 26：33-34, 27：21, 30：6, 31：7, 40：5, 21, 利16：13, 民7：89), 法柜

里有法版(出25：16, 21, 40：20)，所以也特别地称会幕为法幕。

约柜应由谁来搬动呢？

神拒绝了没有灵魂的牛来搬动约柜。

“他们将神的约柜从亚比拿达的家里抬出来,放在新车上,乌撒和亚希约赶车。”(代上13：7)

他们搬运约柜的过程中，因为牛失前蹄，乌撒就伸手扶住约柜。耶和华向他发怒，因他伸手

扶住约柜击杀他，他就死在神面前。神所愿的不是得到没有灵魂的牛的服侍，所喜悦的是得到被

救赎的神的百姓们的服侍。

“将要起营的时候，亚伦和他儿子把圣所和圣所的一切器具遮盖完了，哥辖的子孙就要来

抬，只是不可摸圣物，免得他们死亡。会幕里这些物件，是哥辖子孙所当抬的。”(民4：15)

<提问>你所在的教会是否常常都是将耶稣基督放在前面的呢？是否常常将神的话语放
在前面呢？



门徒训练

198

【讨论与默想】

1.默想林前13：4-7之后，不妨检验并确认一下自己的圣洁程度。

2.默想西3：12-17之后，不妨说一下圣洁的人格在世上是怎样显明出来的。

回答下列问题：

1)西3：12节中的五个德行。

2)西3：13-15节中的5个主要德行。

3)活出西3：16-17中的品质与德行生活的四个秘诀。

4)你缺乏而需要更加成熟的品质与品德是什么呢？

应用 & 作业

当认识到的

当感恩与

赞美的

需要调整的

当实践与

顺从的

需要祷告的

作

业

背诵经文
●君尊的祭司：彼前2：9

●当作活祭：罗12：1

读 经 罗14：

祷 告 求主帮助，使我能够活出圣洁祭司的样子！

读书与其他



圣洁的道路

199

引人思考的喻道故事

约翰卫斯理牧师平常虽然很亲切仁慈，但他在讲道时间里却是很严厉的。他在一次敬拜时间

里讲道时，看到有几位信徒在底下打盹。其中有的仰着头张嘴打盹的，还有开始就低头昏睡的。

牧师看到此，心中既着急又憋闷。于是，他在讲台上忽然大喊到：“着火了！着火了！”信徒们

见他冷不丁地喊着火，瞪大眼睛不知何故。打盹的信徒也被惊醒了。这时有人喊到：“哪里有火

呢？”随之信徒们左顾右盼也没发现有火，也没有看到哪里冒烟。这时，卫斯理牧师很严肃地说

到：“我说的是地狱之火。我说的是在敬拜时间里打盹的，呆坐的人们所要受的地狱之火。”这

时所有信徒们才恍然大悟，便打起精神开始了敬拜。一般认为敬拜时间无聊的，大人便会打盹，

小孩便会喧闹。大人打盹与孩子喧闹都是一样的状态。安静地敬拜并听道，才是灵性成熟所必需

的要因。

荣耀的祭司
恭敬地服侍圣洁永存之神的职分便是祭司的职分。祭司的职分是很重要的。所以，神才使旧

约祭司们为荣耀，为华美(出28：2)。不是谁都可以供祭司职分。唯有蒙神呼召，蒙神认定的人，

才能供祭司的职分。唯有亚伦和他的儿子(拿答、亚比户、以利亚撒、以他玛)才能供祭司的职分

(出28：1-2)。祭司乃是恭敬地服侍全能、圣洁、至高、永远之神的职分。所以，若不是神呼召并

认定的人，任凭是谁也不能供祭司的职分。乌西雅王借着神的恩典使国家

变得富强平安时，便开始骄傲起来。于是，他进入圣殿去行了唯有祭司才

能做的事，就是在祭坛上献祭。结果，他被神惩罚患上了大麻风。

旧约时代，凡是觊觎祭司位置的人，神都不会放过。无论是君王、财

主、有学问的，凡是像祭司那样行动的，神都不会放过，随即便会降下咒

诅。但如今，神却将如此重要的职分交给了我们。彼前2：9里称我们是有

君尊的祭司，并清楚地指明了呼召我们供祭司职分的理由 。即，“…要叫

你们宣扬那召你们出黑暗、入奇妙光明者的美德。”意即，神是为了让我们传福音才呼召我们作

有君尊的祭司。既是这样，我们就要务必传福音。神将我们立在为神献上神所喜悦之祭的荣耀位

置上，我们就不能失去这样荣耀的位置。当我们真正认识到自己成为了这样祭司的时候，便会生

发传道的热情。寻找并带领那些失丧的灵魂来到神面前，便是向神献上神所喜悦的祭。传道就是

作神的工。传道就是献祭，传道人就是祭司，被传道的就是祭物。这样的祭，才是神最为喜悦的

祭(路15：7)。

第

十

四

课

有君尊祭司的敬拜

本 文 罗14：10-12 背诵经文
●君尊的祭司：彼前2：9

●当作活祭：罗12：1

作业检查

检查标志 完成=○ 部分完成=△ 没做=×

读 经

默想与背诵

实习与其他

复习题
1.说出世界宣教的正确目的。

2.为了遵行大使命正在怎样实践呢？

学习目的
1.使人活出盼望得到蒙召的赏赐而奔跑的生活。

2.使人明白忠心的有君尊的祭司永远的祝福。



门徒训练

200

林后5：18-19里记着说：“一切都是出于 神，他藉着基督使我们与他和好，又将劝人与他和

好的职分赐给我们。这就是 神在基督里叫世人与自己和好，不将他们的过犯归到他们身上。并且

将这和好的道理托付了我们。”

祭司有责任使那些因犯罪而远离神的人重新与神和好。我们传道拯救一个灵魂，就是献上了

属灵的祭。因为，这是使与神为敌的罪人重新与神和好。这是属于祭司最为荣耀的职分。

“又使我们成为国民，作他父 神的祭司。但愿荣耀、权能归给他，直到永永远远。阿们！”

(启1：6)

神在基督里拣选我们作他的祭司，并在基督里成为永远的祭司国度(彼前2：9)。

“在头一次复活有份的有福了、圣洁了，第二次的死在他们身上没有权柄。他们必作 神和基

督的祭司，并要与基督一同作王一千年。”(启20：6)

有君尊的祭司
“惟有你们是被拣选的族类，是有君尊的祭司，是圣洁的国度，是属 神的子民，要叫你们宣

扬那召你们出黑暗、入奇妙光明者的美德。”(彼前2：9)

“念这书上预言的和那些听见又遵守其中所记载的，都是有福的，因为日期近了。约翰写信

给亚西亚的七个教会。但愿从那昔在、今在、以后永在的 神和他宝座前的七灵，并那诚实作见证

的，从死里首先复活，为世上君王元首的耶稣基督，有恩惠、平安归与你们！他爱我们，用自己

的血使我们脱离罪恶，又使我们成为国民，作他父 神的祭司。但愿荣耀、权能归给他，直到永永

远远。阿们！”(启1：3-6)

我们通过6节可知，‘作他父神的祭司’是已经成就的现实。‘我们’乃是将念到和听见这预

言的人都包括在内了。祭司的身份不是教会提供的，而是教会的元首耶稣基督所赐的。接待了耶

稣基督的圣徒，在世上乃是像耶稣一样身兼君王、祭司、先知职分的人。君王同时负有治理国家

的任务与特权。同样，圣徒要与耶稣一同借着祷告与信心来治理世界、罪、撒但。同时，圣徒还

要像君王得享王宫里的一切那样得享各样属天的恩典与祝福，并负有使命向万民传福音。有君尊

的祭司，乃是意味着同时具有君王和祭司的职分。整个宇宙里能够胜过撒但的，只有那些认识基

督之名的权柄而相信使用这权柄的圣徒。世上没有能够胜过撒但的军队和武器。原子弹也好，氢

弹也好，都不能胜过撒但。唯有奉耶稣基督的名才能捆绑撒但，击碎它的诡计。为何称圣徒为有

君尊的祭司呢？因为圣徒在属灵上有着君王一样的权柄。

“我已经给你们权柄可以践踏蛇和蝎子，又胜过仇敌一切的能力，断没有什么能害你们。”

(路10：19)

旧约祭司们供职之前，要进行洁净仪式(利8：14-36)，并要严格地执行穿圣衣的仪式，彻底

地分别为圣。但这样，还不能供祭司的职分。因为还必须要为他们献身而献祭。献祭与穿圣衣的

仪式同样重要。首先要献公牛为赎罪祭，再献公绵羊为燔祭和承接圣职的祭物来献祭。另外，还

要取点膏油和血弹在祭司和他的衣服上，使他和他的衣服一同成圣，七天不可出会幕的门等到承

接圣职的日子满了，因为主叫他们七天承接圣职。利8：14-36里言及到，祭司为承接圣职必须要

献三种祭，就是赎罪祭、燔祭、以及与素祭一并献上的平安祭。通过这样的承接仪式，祭司在神

和百姓面前，才具有祭司的职能、资格、特权。

今天我们作为属灵的祭司，为了能够完全供祭司的职分当要怎样行呢？所献的三种祭都有什

么意思呢？

第一，献赎罪祭。

赎罪祭的公牛是百姓准备的。祭司借着按手在赎罪祭牲公牛的头上，将自己的罪转嫁在公牛

身上，以便作为神与百姓之间的中保，来维持自己无瑕疵的圣洁。祭司要清楚知道，祭牲公牛是

因自己的罪受死的事实。要承接祭司职分的人望着死去的公牛，便会感到罪的可怕，会立定心志

为担负起祭司使命而要成为圣洁。

第二，献燔祭。

先是通过赎罪祭，消除了神与我之间不正常的关系而恢复了正常的关系。现在就要献上象征

完全献身的燔祭了。燔祭乃是意味着将自己的生命与生活的全部都完全献给神。我们要效法成为

永远牺牲祭物的基督的生活，要借着舍己来为别人带来益处。祭司乃是治死自己的私欲和情欲最

终成就神旨意的工人。祭司在供职之前，先要成为立志牺牲自己的燔祭物。马利亚将她用一生的

积蓄买下的一玉瓶极贵的香膏献给了主(太26：6－13)。她所献的乃是主所悦纳的活燔祭。我们也



圣洁的道路

201

要像马利亚一样，唯要将荣耀归给主。

第三，献上平安祭。

平安祭乃是为了成就神人和好所献的祭(利3：；7：11-36), 乃是预表基督赎罪的(弗2：14-1

8)旧约的祭。到了新约，便在耶稣所献的十字架上显明出来。对于神设立耶稣作挽回祭，罗3：25

里记着说：“ 神设立耶稣作挽回祭，是凭着耶稣的血，藉着人的信，要显明 神的义。因为他用

忍耐的心，宽容人先时所犯的罪。”

我们得享的真正的和平、安息、救恩，都是出于作为神人之间挽回祭的耶稣所流出的宝血恩

典。耶稣借着在十字架上流血舍命成为了挽回祭。我们相信这位耶稣时，便会成就与神与人的和

平。初期教会为了体现这样的精神，每个主日里都在一起分享了爱筵与圣餐。爱筵与圣餐在一同

进食的层面上，更加积极地具体化了平安祭的精神(徒2：46)。我们要在耶稣基督里实践‘考一挠

尼阿’。

右耳垂、右手大拇指、右脚大拇指的分别为圣
祭司承接圣职时，摩西要宰杀公绵羊，然后把些血抹在亚伦和他子孙的右耳垂、右手大拇

指、右脚的大拇指上。这里有重要的象征意义。绵羊的血抹在右耳垂上乃是意味着祭司要用耳听

神的话语，要成为能够听到神声音的耳。约翰在启示录里反复说到：‘圣灵所说的话，凡有耳的，

就应当听’。能听到圣灵所说的话是有福的耳。祭司以利未能听见神的声音，但年幼的撒母耳却

听见了。祝愿大家都能听到神的声音。旧约里奴仆服侍主人7年之后，便可以得到自由。倘若7年

之后奴仆不愿离开主人，他的主人就要带他到审判官那里，又要带他到门前靠近门框，用椎子穿

他的耳朵，他就永远服侍主人。看到奴仆耳上的穿孔，便可知是永远属于主人的奴仆。

血抹在右耳垂、右手大拇指、右脚大拇指上的理由，是因为一般右边都比左边有力量，可以

代表耳、手、脚。神也说：“我必用公义的右手扶持你。”血抹在右耳垂上，乃是意味着从魔鬼

的声音、世俗的声音、肉体的声音中分别为圣，单单聆听并顺从神声音的洁净仪式。血抹在右手

的大拇指上，乃是意味着手中所作的事不再是为了讨人喜悦或追求自己的益处，而是为了讨神喜

悦，要用这手行善事、行正确的事，单单侍奉神的意思。血抹在右脚的大拇指上，乃是意味着将

脚分别为圣，不再顺从魔鬼或肉体的情欲到那污秽有罪的地方，唯要与主同行的洁净仪式。同

时，也是意味着唯要顺从主的话，主说停下便停下，主说走便走，单单在圣洁的地方顺从主的决

志仪式。

今天我们的耳垂要抹上主的宝血，要成为听主的话，明白真道的耳。我们只要听从主的话，

喜乐、盼望、力量就会满溢。我们没有必要听从人的话。我们的耳不要聪慧于世界的声音，而要

聪慧于属灵的声音。我们的手也要抹上主的宝血，要成为行善的手，服侍的手，有爱的手。旧约

的祭司乃是成就神人之间的爱与和解的器具。我们作为属灵的祭司，首先要成为播种和平的人。

林后5：18里记着说，神将劝人与他和好的职分赐给了我们。我们要成为凡事都要牟取和平的圣

徒。我们蒙召是为了使人和睦。我们作为属灵的祭司要献上赎罪祭、燔祭、平安祭，活出讨主喜

悦的生活。

祭司在承接圣职的七日间，每天都要三次告白说，我的罪转加到了祭牲，祭牲已经代替我受

死使我罪得赦免了。我们也要每天告白说，主为我的罪在十字架上流血舍命，使我罪得赦免，成

为圣洁了(来13：12)。利8：26里记着说，祭司在这期间要吃无酵饼、油饼、薄饼。薄饼和油饼是

用细面作成的。神为什么让他们吃用细面作的饼呢？这是让他们完全成为合主使用的细面，按神

的旨意生活的意思。和面的时候，面会随着主人的手所动的揉出形状。所以，这乃是意味着要成

为合乎主使用的人，要成为顺从神任何命令的圣洁祭司。

利8：32里记着说，剩下的肉、皮、粪便等，都要丢到营外用火焚烧。剥掉祭牲的皮，乃是意

味着剥掉虚假、体面、伪善、虚谎、虚伪等这样的皮。用水洗净内脏并除掉内脏里的粪便,乃是意

味着除去我们内心的贪欲、忌恨、嫉妒、猜忌、淫乱、好色、属世的快乐、嗜好、愤怒、虚荣、

骄傲等，洁净我们污秽的心。这是使污秽的心得蒙圣洁的恩惠。其实,人心比粪便更加肮脏污秽。

因为，粪便只是自身污秽，而不会到处伤害别人。而且，粪便还会发出臭气提醒人远离它。但人

心却不是这样，表面上装作干净、谦虚、诚实，却积极的寻找可伤害的人，欺骗、说谎、抢夺、

强奸，甚至杀人。人心真是比万物更诡诈(耶17：9)。没有圣洁的心(雅4：8)，就没有圣洁的行为

(彼前1：15)。因为人的一切言语和行为都是从心发出的。

利8：33里记着说，承接圣职的仪式要持续进行七天，七天之内要宰杀14只公绵羊和7头公



门徒训练

202

牛。这样反复献祭的理由和目的，是因为仪式的意义非常重要，是为了让人铭刻在心。利未记里

有很多重复的内容。照着希伯来思考方式和语法，重复说一样的话乃是意味着最高级。例如，

‘圣哉，圣哉’是表现圣的最高级；实实在在是表现实在的最高级。利未记中反复言及燔祭，素

祭,平安祭等，是在表明相对的重要性，也是意味着要将侍奉神的法则深深铭刻在心里的意思。我

们现在成为了有君尊的祭司，为了能够担负起这可贵的职分就要正确认识承接圣职之礼的意思。

举行七日的圣职承接之礼，需要花费不少钱财。但这是必要的。我们要成为先在神面前献上的圣

徒。我们要将肥尾、腰子、肝、右腿，用火焚烧献给神。将这些烧在坛上乃是意味着献身。唯有

能够献身的人才能成为神的祭司。祭司照着神所指示的，就是凭信心献上燔祭时，神便会在那里

与他相会(出29：43)。像该隐那样不是凭信心所献的祭，没有神临在的敬拜、圣经学习、传道、

侍奉，又会有什么益处呢？我们照着主的话语，本着圣洁与公义服侍主的时候(路1：75)，主就必

会与我们相会，并悦纳我们所献的属灵的祭。

那么有君尊的祭司的职分具体是意味着什么？当要用什么来担当呢？

有君尊的祭司的职分与能力的供应
“我感谢那给我力量的我们主基督耶稣，因他以我有忠心，派我服侍他。”(提前1：12)

保罗说耶稣因以他有忠心派他服侍主，是意味着什么呢？我们不妨思想一下保罗的悔心。保

罗悔心三日后，基督便将事工交托给了他。具体来讲，就是将受苦难的事工交托给了他。

“我也要指示他，为我的名必须受许多的苦难。”(徒9：16)

“我们既然蒙怜悯，受了这职分，就不丧胆。”(林后4：1)

保罗说这番话时所言及的职分，就是指这受苦难的职分。但保罗说到既然蒙怜悯就不丧胆。

另外，保罗清楚说到我们也都受了这职分。保罗说到耶稣在这事工上对他有应许。保罗说基督应

许他，基督总会向他信实，并在他经历的一切试炼中赐他能力。所以，保罗是在宣告说：“耶稣

应许到，要在这旅程里为我赐下充分有余的能力。耶稣派我服侍期间，总会信实地赐下能力。我

因着耶稣不会失望，也不会放弃，反倒会带着诸般的见证出现。”

保罗概括自己的事工说：“我们四面受敌，却不被困住。心里作难，却不至失望。遭逼迫，

却不被丢弃。打倒了，却不至死亡。身上常带着耶稣的死，使耶稣的生，也显明在我们身上。”

(林后4：8-10)

我们作为有君尊的祭司，首先要担当的就是中保事工。这是主所委派的使命、义务。保罗在

提前2：1里表现到“我劝你第一要为万人恳求、祷告、代求、祝谢。”这里的‘第一’是强调事

工上的优先顺序(Priority)。永远的大祭司，我们的主，也是如此行的。

*开始传道生涯之前 - 太4：1-2

*拣选12门徒之前 - 路6：12-13

*每日开始事工之前 - 可1：35

*差遣门徒之前 - 约17：

*背起十字架之前 - 路22：41-44

创18章里记着说，亚伯拉罕为所多玛蛾摩拉城得到赦免，重复6次向神恳求。这可以明证，亚

伯拉罕已经将为所多玛与蛾摩拉人得蒙赦免而祷告当作是他不可放弃的道德性义务。撒母耳先知

也在自己民族面前告白说：“至于我，断不停止为你们祷告，以致得罪耶和华。”(撒上12：2

3)。我们即使为自己每日祷告3小时，但若不为‘我们’祷告，便不是软弱而是犯罪。因为中保事

工，乃是神交托给我们首先要执行的事。

<提问>你每天的祷告时间有多少？祷告时间当中代祷时间又有多少呢？有没有放弃自
己的职分呢？

有君尊的祭司的中保事工，乃是有应许会伴随极大赏赐的基业。以色列民族借着祭司的中保

事工才得以存活下来。出于代祷的结果，会兴起属神的人，会使失丧的灵魂归回，会使一座城市

或是一个民族得救，甚至于会变革世界历史。

神曾经说，“你们当在耶路撒冷的街上跑来跑去，在宽阔处寻找，看看有一人行公义、求诚

实没有？若有，我就赦免这城。”(耶5：1)

若是出于我们祭司职分的祷告事工，改变了一国的命运，成就了神的旨意，我们就是行使一

国公义的王权。我们不仅可以在我们民族当中，也可以在世界列邦中作王。我们借着祷告可以推



圣洁的道路

203

动世界。世上岂能还有比这更大的赏赐吗？但神却因着找不到中保而在叹息(赛59：16)。

“我在他们中间寻找一人重修墙垣，在我面前为这国站在破口防堵，使我不灭绝这国，却找

不着一个。”(结22：30)

神在今天仍在寻找可以作中保的人。耶稣教导我们祷告方法时(太6：9)，从没有使用过

‘我’，‘我的’，‘属我的’等这样的词汇。

“所以，你们祷告要这样说：‘我们在天上的父：愿人都尊你的名为圣。”(太6：9)

在这里‘愿人’乃是意味着所有人。所以，我们当要为世界灵魂祷告，一同参与世界福音化

事工，要将福音传到地极。

“我们日用的饮食，今日赐给我们。”(太6：11)

这不是单为我们自己日用的饮食祷告，也要为非洲那些濒临饿死的人们而祷告。主祷文里只

有“我们”。整个主祷文中所使用的“我们”，所说的乃是神与我们之间的关系，以及我们之间的

关系与共同的责任、命运。所以，即使是自己在隐秘中独自与神对话时，也要为“我们”祷告，

两三人奉主的名聚集祷告时也要为“我们”祷告。太18：19-20里所应许的话语，从文脉上看(太

8：17)两三人并非是指单纯的小组，而是指以教会的名义聚集的聚会。

旧约大祭司的生活便是新约圣徒们的生活
圣所里的至圣所乃是只有大祭司才能进入的地方，也是大祭司的生活。至圣所乃是大祭司在

每年的赎罪日(7月15日)里进入一次，使自己和百姓们的罪得到赦免的成就赎罪的地方。另外，还

会得到神启示的话语，来为百姓仲裁。旧约时代，因为一般百姓都是罪人的缘故，所以是不能进

入圣所的。但是，耶稣作了挽回祭代赎了所有人的罪之后，人们在神面前就不再是罪人了。为

此，凡是在基督里的圣徒，都可以进入圣所与神相会了。借着基督的代赎，圣徒就被分别为可以

进入圣所与神相会的人了。于是，神以信的人为祭司的国度，成就了救赎。基督成就代赎之前，

进入圣所的路还没有开启。

“这些物件既如此预备齐了，众祭司就常进头一层帐幕，行拜 神的礼。至于第二层帐幕，惟

有大祭司一年一次独自进去，没有不带着血为自己和百姓的过错献上。圣灵用此指明，头一层帐

幕仍存的时候，进入至圣所的路还未显明。”(来9：6-8)

基督不是用祭牲的血，而是用自己的血，只一次进入圣所，成了永远赎罪的事。

“但现在基督已经来到，作了将来美事的大祭司，经过那更大、更全备的帐幕，不是人手所

造，也不是属乎这世界的。 并且不用山羊和牛犊的血，乃用自己的血，只一次进入圣所，成了永

远赎罪的事。”(来9：11-12)这位基督现在成了奉献灵祭的灵宫，圣所的祭司。

“你们来到主面前，也就像活石，被建造成为灵宫，作圣洁的祭司，藉着耶稣基督奉献 神所

悦纳的灵祭。”(彼前2：5)

利未记8章里所记的为祭司定制的圣衣，乃是祭司的标识与象征。同时，蕴含在这圣衣中的神

要借着这圣衣的权柄所要成就的计划，具有更大的意义。另外，这圣衣也意味着用来包裹因着罪

与过犯而残败的人生与不完全的人格这样的自然人，将其献身为祭司来使用的恩典。不是因为人

本身具有供祭司职分的资格，而是因为穿上了祭司的圣衣才成为供祭司职分的祭司。同样，人类

的得救也是完全出于神的恩典。

使徒保罗在罗3：20里见证到，“所以凡有血气的，没有一个因行律法能在 神面前称义，因

为律法本是叫人知罪。”保罗接下来在22节里说到, “就是 神的义，因信耶稣基督加给一切相信

的人，并没有分别。”我们是因为神宽容了我们所犯的罪才得蒙称义(25节),是靠着神的恩典称义

的。新约时代的神的儿女，也要穿上神所预备的属灵的衣服来服侍神，要照着神所愿的献身。我

们在基督里都成为了祭司(启5：10)。所以，我们要穿上圣衣服侍。

<提问>读过罗8：34与来7：25之后，说一说耶稣基督现在所作的事是什么？
“谁能定他们的罪呢？有基督耶稣已经死了，而且从死里复活，现今在神的右边，也替我们

祈求。”(罗8：34)

“凡靠着他进到 神面前的人，他都能拯救到底，因为他是长远活着，替他们祈求。”(来7：

25)



门徒训练

204

<提问>读过罗15：16之后，说一说见证的生活为何能够成为献祭呢？

<提问>说一说林后5：18-19里‘和好的职分’与‘和好的道理’，都意味着什么？

<提问>不妨说一说林后 4：1里所说的‘我们受的职分’。

<提问>林后3：18里所说的‘得以看见主的荣光’是意味着什么呢？

<提问>我们若是得见基督的荣面，会发生什么事情呢？

<提问>林后3：17里所说的，我们得享真自由的道路是什么呢？

<提问>创19：29是教训我们哪一点的话语呢？
“当 神毁灭平原诸城的时候，他记念亚伯拉罕，正在倾覆罗得所住之城的时候，就打发罗得

从倾覆之中出来。”(创19：29)

因为亚伯拉罕为罗得一家祷告的缘故，神才拯救了罗得一家。我们的祷告可用于拯救距我们

很远的家人、亲戚、邻舍。

以色列虽然蒙召为祭司的国度，却仍旧失败了。其原因都是什么呢？

通过耶稣基督的祝福
旧约的申命记里始终所讲的都是赐给以色列百姓的祝福。但是，在关于亚伯拉罕的祝福中，

亚伯拉罕不仅是以色列百姓蒙福的根源，而且也是使外邦人蒙福的根源。

“我必叫你成为大国。我必赐福给你，叫你的名为大，你也要叫别人得福。为你祝福的，我

必赐福与他；那咒诅你的，我必咒诅他。地上的万族都要因你得福。”(出12：2-3)

保罗认为，这应许在耶稣基督的十字架上已经成就了。另外，圣经预先知道神会使外邦人因

信称义，而事先传给亚伯拉罕说，‘地上的万族都要因你得福’。所以，凭信心而活的人便与有信

心的亚伯拉罕一同得福(加3：8-9)。若用比喻而言，通过亚伯拉罕临到地上万族的祝福(创12：2-

3)，就等于是神的祝福通过基督传到人类的管道(pipeline)。从此，祝福不再是巴力神所赐的，

也不是因为满足了顺从的条件而得的。现在，我们只要信了耶稣，只要触及耶稣，祝福就会像流

水一般流向我们。经上记着说，患血漏的女人摸了耶稣的衣服，便有能力从耶稣那里像流水一般

流到那女人身上，使她完全得到了医治(可5：)。耶稣顿时心里觉得有能力从自己身上出去，便问

是谁摸了他的衣裳。只要触及耶稣，便会有能力像魔术一般从耶稣那里流出来，医治并祝福触及

他的人。就像堵塞的活水管道终于被打通一般，凡是触及的人便能够畅饮了。所以，耶稣才会在

叙加城的雅各井边应许那位前来打水的撒玛利亚女人，要赐她在她里头成为泉源，直涌到永生的

活水。那女人只是想到了来到雅各井前，通过自己的先祖雅各而来的活水管道。但令她意外的

是，那活水管道在耶稣里面已经打通，正在满溢出来。

耶稣甚愿将从自己里面流出的神的祝福，赐给更多的人。于是，耶稣喜欢为人按手祝福。当

耶稣按手在患病的，附鬼的人身上时，神的祝福便像流水一般涌出来。耶稣也按手在世上代表最

小之人的小孩身上，祝福了他们。耶稣行使五饼二鱼的神迹之前，先拿起饼望天祝了福。耶稣的

手所触及的人或物质，都有主的祝福降下，在那里便会发生奇迹。另外，复活的耶稣升天之前与

门徒们告别时，也为他们举手祝了福(路24：50)。过了两千年，到了今天亦是如此。加3：14里记

着说，“这便叫亚伯拉罕的福，因基督耶稣可以临到外邦人，使我们因信得着所应许的圣灵。”今

天，通过亚伯拉罕而得的祝福，通过耶稣基督赐下来，通过圣灵赐给了我们。

通过我们的祝福
这祝福再次通过我们传向这个世界。神的祝福不是直接传到这世上的人，而是通过我们传到

的。正如，我们连接到祝福的管道上得福一样，我们现在又成了向别人传递祝福的小管道。所



圣洁的道路

205

以，耶稣差遣门徒们到世上时，交给了他们祝福人的任务。

“咒诅你们的，要为他祝福；凌辱你们的，要为他祷告。”(路6：28)

出于人的意志，是很难祝福那些咒诅自己的人。但是，主的这般命令乃是意味着我们里面有

着某种超越人类限界的祝福的潮流。所以，才会被隐喻为像是某种气息一般，世人若不领受我们

所求的平安便会归于我们。

“无论进哪一家，先要说：‘愿这一家平安！’那里若有当得平安的人，你们所求的平安就

必临到那家；不然，就归与你们了。”(路10：5-6)

耶稣还吩咐门徒们说：“要医治那城里的病人，对他们说：‘ 神的国临近你们了。’”(路1

0：9)

就像如此，耶稣为门徒们所赐的是和平使徒的职分。这乃是无论到哪里都要祝福、求平安、

宣告神国近了。这是激励人并使神的气息活动起来的事。使徒保罗乃是最为忠实地遵行这命令的

人。

他说到：“被人咒骂，我们就祝福；被人逼迫，我们就忍受。”(林前4：12)

“逼迫你们的，要给他们祝福；只要祝福，不可咒诅。”(罗12：14)

与神同行的一切生活都是敬拜
“就如 神从创立世界以前，在基督里拣选了我们，使我们在他面前成为圣洁，无有瑕疵。”

(弗1：4)

神拣选我们的目的就是要将我们新造为圣洁没有瑕疵的新人(弗2：10)，最终能够活出与神同

行的生活。人是受造为只有活在神的怀中才会幸福的存在。与神同行的一切生活都是敬拜。亚伯

拉罕前往神所指示之地的事、挖井的事、牧养牛羊的事、生下应许之子的事，都属于神圣洁的

事。所以，敬畏神的一切敬拜都是神的事，都是神所记录的天国冠冕的细目。

“那时，敬畏耶和华的彼此谈论，耶和华侧耳而听，且有纪念册在他面前，记录那敬畏耶和

华、思念他名的人。”(玛3：16)

创12章里记着说神呼召了亚伯拉罕，吩咐他到神所指示之地(创12：1-3)。亚伯拉罕顺从神的

话语便离开了本地。

“耶和华向亚伯兰显现，说：‘我要把这地赐给你的后裔。’亚伯兰就在那里为向他显现的

耶和华筑了一座坛。从那里他又迁到伯特利东边的山，支搭帐棚。西边是伯特利，东边是艾。他

在那里又为耶和华筑了一座坛，求告耶和华的名。”(创12：7-8)

像亚伯拉罕无论走到哪里都会先为神筑坛那样，凡事都以神为主的生活本身就是敬拜。在礼

拜堂里所献的敬拜，只是代表礼拜堂之外的敬拜向神献上的。将荣耀归于神的全部生活本身便是

敬拜。

“从日出之地到日落之处，耶和华的名是应当( )的。”(诗113：3)

“我要( )称颂耶和华，赞美他的话必常在我口中。”(诗34：1)

敬拜乃是向神献上喜乐，而不是为了人的益处。真正的敬拜比起在礼拜堂里赞美、听道、奉

献、祷告等，是在这一切之上的。因为讨神喜悦便是向神敬拜，所以我们可以常常向神献上敬

拜。一切敬畏神的行为便是敬拜，所以这些敬拜乃是会记录在纪念册上的赏赐细目。

“那时，敬畏耶和华的彼此谈论，耶和华侧耳而听，且有纪念册在他面前，记录那敬畏耶和

华、思念他名的人。”(玛3：16)

神拣选我们的最终目标，便是借着与神同行的儿女使他荣耀的恩典得着称赞，就是为了使我

们能够活出敬拜神的生活。

“使他荣耀的恩典得着( )。这恩典是他在爱子里所赐给我们的。”(弗1：6)

向神献上感谢与赞美，乃是得救之人与神同行、服侍、顺从的顶点，是与神交通的极致。我

们从世人当中被拣选为神的儿女(弗1：4)，赞美耶和华的名，乃是这世上荣耀中的最高荣耀。

万军之耶和华说：“从日出之地到日落之处，我的名在外邦中必尊为大。在各处，人必奉我

的名烧香，献洁净的供物。因为我的名在外邦中必尊为大。你们却亵渎我的名说：‘耶和华的桌

子是污秽的，其上的食物是可藐视的。’你们又说：‘这些事何等烦琐！’并嗤之以鼻。这是万

军之耶和华说的。你们把抢夺的、瘸腿的、有病的拿来献上为祭。我岂能从你们手中收纳呢？这

是耶和华说的。”(玛1：11-13)

污秽的祭物不会蒙神悦纳，反倒会使神的名受辱(玛1：11-13)。所以，我们要心意更新而变



门徒训练

206

化，顺从神的旨意，献为活祭的生活本身就是赞美神。神呼召以色列是为了将他们分别为圣，使

他们成为向全地显明神的圣洁，见证基督的祭司国度。‘赞美’在希伯来语里有四种。即，哈儿拉

尔(Halal；参考：诗22：23)、雅达(Yadah；参考：诗7：17),、杂玛日(Zamar；参考：诗55：

7)、瞎巴和(Shabach；参考：诗63：3)等。这四个词汇不仅具有赞美的意思，雅达与杂玛日还具

有‘感谢’的意思。弗1：6里所说的“使他荣耀的恩典得着称赞”，等于是说 “我们不仅要感谢

称赞他荣耀的恩典，还要传向全地。”有君尊的祭司的事工，乃是连天使都要羡慕的祝福。

下列经文所显明的是有君尊的祭司向神敬拜的方法与样式。
1)赞美的祭

“我们应当靠着耶稣，常常以颂赞为祭献给 神，这就是那( )之人嘴唇的果子。”

(来13：15)

我们以心灵和诚实赞美神时得到的益处为①赶走恶灵(撒上16：23)；②使在灵里停滞的人得

以恢复(赛66：10)；③能够得到人生真正的喜乐(诗42：4)；④能够感受到神的临在(撒上10：

5)；⑤能够得到不被环境束缚的自由与释放(徒16：25-30；在监里仍旧赞美神的保罗和西拉)。

2)行善和捐输

“只是不可忘记行善和捐输的事，因为这样的祭是( )所喜悦的。”(来13：16)

3)传扬福音

“在那日，你们要说：‘当称谢耶和华，求告他的名，将他所行的传扬在万民中，提说他的

名已被尊崇。你们要向耶和华唱歌，因他所行的甚是美好！但愿这事普传( )。’”(赛12：4-5)

4)祷告

“这样，我们便不退后离开你；求你救活我们，我们就要求告( )。”(诗80：18)

5)在会中赞美神

“我要将( )传与我的弟兄，在会中我要赞美你！”(诗22：22)

6)称赞主的圣名

“耶和华我们的 神啊，求你拯救我们，从外邦中招聚我们，我们好( )你的圣名，以赞

美你为夸胜。”(诗106：47)

7)敬拜

“主啊，你所造的万民都要来( )你，他们也要荣耀你的名。”(诗86：9)

8)仰望主

“我要称谢你，直到永远，因为你行了这事；我也要在你圣民面前仰望( )，这名本为美

好。”(诗52：9)

9)称颂主

“我还活的时候要这样称颂你，我要奉你的名举手。”(诗63：4)

10)投靠主

“凡( )你的，愿他们喜乐，时常欢呼，因为你护庇他们；又愿那爱你名的人都靠你欢

欣。”(诗5：11)

11)口中的言语、心里的意念蒙神悦纳。

“耶和华我的磐石，我的救赎主啊！愿( )，在你面前蒙悦纳。”(诗19：14)

12)夸神的名

“有人靠车，有人靠马，但我们要提到耶和华我们 神的( )。”(诗20：7)



圣洁的道路

207

13)因主的名喜乐

“他们因( )终日欢乐，因你的公义得以高举。”(诗89：16)

14)遵守主的律法

“耶和华啊，我夜间记念你的名，遵守( )。我所以如此，是因我守你的训词。”

(诗119：55-56)

15)为别的灵魂们祷告

“愿你使他们满面羞耻，好叫他们寻求( )。”(诗83：16)

16)跳舞赞美主，击鼓弹琴歌颂主。

“愿他们( )赞美他的名，击鼓、弹琴歌颂他！”(诗149：3)

我们若是能够如此凭信心向神献上敬拜时，劳动也会成为敬拜。另外，我们还要感受着神的

临在而行。神所悦纳的敬拜，并非是像耶罗波安那样不照着神所启示话语和方法所献的敬拜(王上

12：26-33)，而是在话语里向神献上的生活。我们向神所献的敬拜，若没有神的帮助便什么都做

不了。所以，我们为此有必要像诗篇作者那样来祷告。

“主啊，求你使我嘴唇张开，我的口便传扬赞美你的话。”(诗51：15)

与神同行的保罗和西拉在监里仍旧献上赞美的祭时，便发生了监门自动打开的神迹，成就了

狱卒全家人得救的事(徒16章)。我们越是感谢赞美，所得的福气便会像滚雪球那样越来越大地显

明出来。我们已经承受的福气，不是属于耶稣的一部分而是全部。

“愿颂赞归与我们主耶稣基督的父 神！他在基督里曾赐给我们天上各样属灵的( )。”

(弗1：3)

所有福气都是在耶稣基督里。神不是让我们自己得享这一切福气，而是要像亚伯拉罕那样成

为祝福的根源，通过我们分享给全地的万民。我们也是为此才蒙召为有君尊的祭司。神为了使万

民都来赞美主，先呼召了我们。

“此后，我观看，见有许多的人，没有人能数过来，是从各国、各族、各民、各方来的，站

在宝座和羔羊面前，身穿白衣，手拿棕树枝，大声喊着说：‘愿救恩归与坐在宝座上我们的 神，

也归与羔羊。’”(启7：9-10)

<提问>找出下列经文之后，说一说属灵的祭都有哪些？
来13：15-16；启8：3；诗116：17

<提问>你是否确信每日重复的家庭生活与职场生活，就是向神献上的属灵之祭呢？

<提问>罗12：1中的‘属灵的祭’是什么意思呢？

扩张神国的职场生活与社会生活 - 职场宣教
劳动不是在人类堕落(创3：19)之后才有的，而是神在创造人类时便作为祝福赐下的。

“ 神就赐福给他们,又对他们说：‘要生养众多,遍满地面，治理这地；也要管理海里的鱼、

空中的鸟，和地上各样行动的活物。’”(创1：28)

神赋予人类的职责便是照着神创造的目的治理好神创造的这个世界。这就是‘征服’的意

思。征服意味的是只是具有管辖使用世上万物的权力，而并不意味着可以没有分别地摧残、杀

戮、破坏。所以，劳动原本并不是咒诅，而是使命，是行使权力。很多人的经验告诉我们，从事

劳动而有事作，乃是使人健康生活的必要条件，是人生的祝福。亚当夏娃犯罪时，神加赠了怀胎

和劳动的苦楚(创3：17-19)。但是，劳动本身断不是堕落的结果。劳动本身是圣洁之事，而不是

咒诅。劳动乃是神所计划的乐园每日生活中的一部分。若是每日平均工作8小时，就意味着要在职

场里度过人生的三分之一，若是除掉睡觉休息的8小时就等于是人生的一半。若再加上与之相关的



门徒训练

208

时间，上班族在职场里，学生在学校里花费的时间就会更多了。学校生活或职场生活，若是为了

神的荣耀，那么便是作神的工，便是向神敬拜。所以，我们作为移动的圣殿所生活的学校、职

场、家庭、教会外的所有地方，都是敬拜的场所。希伯来书11章里出现的蒙神认定的信心之人，

都是有职业的人。约瑟或但以理等是行政人员, 大卫是君王，亚伯拉罕、以撒、雅各等是畜牧

人，摩西是社会领袖，撒母耳等人是圣职人员，参孙、耶弗他等人军队将军。他们在神的引导

下，在各自的职场与职责上诚实地作工，凭信心忠于神的旨意。

“他们要建造房屋,自己居住；栽种葡萄园，吃其中的果子。他们建造的，别人不得住；他们

栽种的，别人不得吃。因为我民的日子必像树木的日子，我选民亲手劳碌得来的必长久享用。”

(赛65：21-22)

以赛亚先知在这里所绘出的是，将来弥赛亚再来到这地上时，充满平安喜乐的弥赛亚千年王

国在地上得以完成时的样式。以赛亚并没有说明到，到了那时人们会过上腾云驾雾的神仙一般的

生活，而是说明为要建造房屋，栽种葡萄园的样式，是用手劳作并为此欢乐的国度。弥4：3-5里

也记着说，到了那时他们要将刀打成犁头，把枪打成镰刀，人人都要坐在自己葡萄树下和无花果

树下，无人惊吓。弥迦先知将那时说明为，为战争所造的武器将会被使用为作工的器具。预言神

国的诸般预言，所描绘的都是在每日生活中作工的样子。另外，白色大宝座审判过后，在天上的

天国与新天新地里，侍奉神的圣洁劳动将会持续到永远。

“以后再没有咒诅。在城里有 神和羔羊的宝座，他的仆人都要侍奉他。”(启22：3)

<提问>雇主有权柄的社会国家领导们的行为指南是什么呢？
◇利19：13；玛3：5；太23：10-12；弗6：9；门16；雅5：4。

<应用>你在职场生活里感到困难的是什么？不妨讨论一下圣洁地来解决的方法。重要的是要求神

的智慧与引导(雅1：5；诗31：3)。

<提问>太5：13-16的话语告诉我们在世上当要怎样过职场生活？

1)作盐是意味着什么呢？若要作光当要怎样生活呢？

2)找出并读过创39：2-4之后，你认为照着你现在的身份与职责，在神与人面前会得到什么评价

呢？若要将荣耀归于神，当要怎样生活呢？

<提问>找出并读过利19：9-10、箴11：24、徒20：35之后，不妨说一说你是怎样具体
地照着神的要求活出了与邻舍分享的生活？

唯要荣耀神！
包括我们在内一切受造之物的存在目的，就是为了借着敬拜生活来显明神的荣耀。

“就是凡称为我名下的人，是我为自己的荣耀创造的，是我所作成、所造作的。”(赛43：7)

那么，我们怎样生活才能将荣耀归于神呢？

耶稣告白说：“我在地上已经荣耀你，你所托付我的事，我已成全了。”(约17：4)

耶稣借着成就神在这地上的目的，将荣耀归于了神。我们也可以用同样的方法将荣耀归于

神，受造之物若达到这目的便是将荣耀归于神。天上的星、野地里的蜜蜂和花若是照着受造目的

存在，便是将荣耀归于神。

创2：19里记着说，“耶和华 神用土所造成的野地各样走兽，和空中各样飞鸟都带到那人面

前，看他叫什么。那人怎样叫各样的活物，那就是它的名字。”

神赐给了亚当智慧，亚当便借着神所赐的智慧为各样走兽和飞鸟起了名字，以此将荣耀归于

了神。

“各人要照所得的恩赐彼此服侍，作 神百般恩赐的好管家。若有讲道的，要按着 神的圣言

讲；若有服侍人的，要按着 神所赐的力量服侍，叫 神在凡事上因耶稣基督得荣耀。原来荣耀、

权能都是他的，直到永永远远。阿们！”(彼前4：10-11)



圣洁的道路

209

我们若是能够将神赐给我们的独特才能、信心、性格、职业、技术、财物、各样属灵的恩赐

和能力等，用于服侍神和邻舍之上，便是将荣耀归于神。甚至于我们生活的经历也要用来荣耀

神。

“我们在一切患难中,他就安慰我们,叫我们能用神所赐的安慰,去安慰那遭各样患难的人。”

(林后1：4)

我们对邻舍有好行为，便是将荣耀归于神。

“你们的光也当这样照在人前,叫他们看见你们的好行为,便将荣耀归给你们在天上的父。”

(太5：16)

神像是俯瞰罗马军队哥尼流的善行(徒10：2)那样，也在看我们的善行，并会记录下来(玛3：

16)。在耶稣看来，健康的自不必说，甚至于患病的人也都是应将荣耀归于神的可贵存在。“这病

不至于死，乃是为 神的荣耀，叫 神的儿子因此得荣耀”(约11：4)。耶稣看彼得时，看到他将会

借着死来荣耀神的将来。

“耶稣说这话，是指着彼得要怎样死，荣耀 神。”(约21：19)

我们只要存留在世，便会天天都有荣耀神的机会。使徒保罗痴迷于荣耀神，而将自己人生的

全部意义和价值都放在了荣耀神之上。

“我们若活着，是为主而活；若死了，是为主而死。所以我们或活或死，总是主的人。”(罗

14：8)

“所以，你们或吃或喝，无论做什么，都要为荣耀 神而行。”(林前10：31)

创1：28里记着说，人是受造为治理这地、管理万物的存在。神吩咐人要照着神治理宇宙的方

式来治理全地。即，就是要看顾着全地而治理，不要存贪心去破坏自然，不要屈服或受制于受造

之物，就是不要成为人、钱财、物质、自然的奴隶。人们使用神所赐的权柄和信心来胜过魔鬼、

世界、自己那取死的身体，遵行神命令的本身便是将荣耀归于神。

“我已经给你们权柄可以践踏蛇和蝎子，又胜过仇敌一切的能力，断没有什么能害你们。”

(路10：19)

“因为凡从 神生的，就胜过世界；使我们胜了世界的，就是我们的信心。”(约壹5：4)

我们怎样才能凡事都为荣耀神而行呢？我们凡事都要像是为耶稣做的，并在行事之间不断地

在与主对话，便能在凡事上都能为荣耀神而行。

“无论做什么，都要从心里作，像是给主作的，不是给人作的。”(西3：23)

“因为你们是重价买来的，所以要在你们的身子上荣耀 神。”(林前6：20)

“照着我所切慕、所盼望的，没有一事叫我羞愧。只要凡事放胆，无论是生是死，总叫基督

在我身上照常显大。因我活着就是基督，我死了就有益处。”(腓1：20-21)

所谓为荣耀神而活，说的就是一心一意想着神而单单高举神。我们无论是赚钱、学习、搞事

业，做家务，凡事都要为荣耀神而行。

“所以，你们或吃或喝，无论作什么，都要为荣耀 神而行。”(林前10：31)

凡是为荣耀神而行的一切行为都是敬拜，都是作神的工。

“愿荣耀归给我们的父 神，直到永永远远。阿们！”(腓4：20)

但我们也要知道我们的善行或敬拜，并不能成为得赏赐的功劳这样的事实。因为，我们在这

地上的成圣和善行，都是出于借着耶稣基督的代赎与圣灵的事工所成就的神的恩典。我们能够行

善的能力，并非出自我们自己而是完全出自基督的灵，就是圣灵。耶稣说到：

“我是葡萄树，你们是枝子；常在我里面的，我也常在他里面，这人就多结果子。因为离了

我，你们就不能作什么。”(约15：5)

所以，使徒保罗虽然为主经历了诸多苦难，且是蒙主重用的仆人，却仍旧告白说：“然而我

今日成了何等人，是蒙 神的恩才成的。”(林前15：10)

另外，使徒约翰在天国的幻像中看到，“那二十四位长老就俯伏在坐宝座的面前，敬拜那活

到永永远远的，又把他们的冠冕放在宝座前,说：‘我们的主，我们的 神,你是配得荣耀、尊贵、

权柄的，因为你创造了万物，并且万物是因你的旨意被创造而有的。’”(启4：10-11)

更何况，我们的成圣和善行，对照神完全的道德标准时仍旧显得不足和不完全，所以并不能

成为什么功劳。耶稣曾经借着比喻说到：

“这样，你们作完了一切所吩咐的，只当说：‘我们是无用的仆人，所作的本是我们应分作

的。’”(路17：10)



门徒训练

210

我们的义唯有耶稣基督宝血的功效。

<提问>徒17：28里记着说，保罗是怎样与神同行的呢？

“我们生活、动作、存留,都在乎他。就如你们作诗的,有人说：‘我们也是他所生的。’”

(徒17：28)

【讨论与默想】

1.你为了永远的荣耀和冠冕，每日都是存怎样的心忠于主的呢？

2.你的冠冕在哪里呢？(传12：14；太12：36-37, 15：19-20；罗2：16；林前3：13)

应用 & 作业

当认识到的

当感恩与

赞美的

需要调整的

当实践与

顺从的

需要祷告的

作

业

背诵经文
●赏赐：可10：29-30

●赏赐：雅1：12

读 经 利8章

祷 告 求神帮助我能成为真正的活祭。

读书与其他



圣洁的道路

211

引人思考的喻道故事

教父中有一位叫作圣约翰•克里索斯托(John Chrysostom)的一位。有一日，罗马皇帝向他下

达命令让他放弃耶稣基督。但是，他却顶撞皇帝的命令说，至死也不会放弃耶稣基督。于是，皇

帝大怒便下令逮捕他，并将他关进无人对话的孤独的单间牢房。为此，有一位臣子禀告说：“皇

帝陛下，克里索斯托是基督徒”。皇帝听后更加生气而怒斥到：“基督徒与别人不一样吗？赶紧

关进去”。臣子很是着急地禀告说：“陛下有所不知，信耶稣的人特别喜欢一个人独处。若将他

一人关在那里，他便会借此多多地祷告，会整日兴高采烈地在那念叨。我们虽然看不见，但信耶

稣的人却说会有神与他们对话。所以，这样就等于是成全了他。”皇帝听到此便更加发怒而命令

到：“那就将他扔进关押穷凶极恶的囚犯当中。”臣子无奈地再次摇摇头说到：“陛下，这也不

妥。他反倒会认为得到了传道机会而高兴不已。那样，过不了多久那里的人便都会变成基督徒。

他们身上似乎有一种奇异的力量，而能够改变穷凶极恶的罪人，反倒会为他提供了使他得赏赐的

机会。”皇帝听后说到：“那就直接砍了他的头算了。”臣子回答说：“陛下有所不知，他们最

大的赏赐便是殉道。所以，他们当中被砍头的人没有人会哭，反倒会脸上发光而喜乐。对他们真

是无可奈何。”为此，皇帝也不由得叹息到，真不知道该怎样处置这家伙了。

耶稣的大诫命与大使命
创17：1里记着说，神要求得救的亚伯拉罕要作完全人。

“亚伯兰年九十九岁的时候，耶和华向他显现，对他说：‘我是全能的 神，你当在我面前作

( )。’”

“要作完全人”，便是遵行“所以你们要圣洁，因为我是圣洁的”(利11：45)这般诫命的生

活。‘要作完全人’最终等于是要活出宣教的生活。

申4：6里记着说：“所以你们要谨守遵行，这就是你们在万民眼前的智慧、聪明。他们听见

这一切律例，必说：‘这大国的人真是有智慧有聪明。’”

换言之，就是人们会称赞说，‘神的百姓果然与众不同’的意思。即，这就是活出世界宣教

生活的祭司国度的生活样式，就是除酵的无酵节生活，就是借着圣洁的灵魂、心、生活，见证福

音的宣教士生活。今天，我们遵行神的话语，行在圣洁的道路之上，最终目的就是在于使世界的

诸般灵魂回到神这里的世界福音化上。旧约里，大诫命与大使命也是无法分离的。大祭司耶稣背

负了我们一切罪受死复活之后，赐下了大诫命与大使命。

“耶稣进前来，对他们说：‘天上地下所有的权柄都赐给我了。所以，你们要去，使万民作

第

十

五

课

大诫命与大使命

本 文 罗 14：10-12 背诵经文
●赏赐：可10：29-30

●赏赐：雅1：12

作业检查

检查标志 完成=○ 部分完成=△ 没做=×

读 经

默想与背诵

实习与其他

复习题
1.说一说正确的宣教目的。

2.你为遵行大使命而在如何实践呢？

学习目的
1.使人活出仰望蒙召的赏赐而奔跑的生活。

2.使人明白有君尊的祭司永远的祝福。



门徒训练

212

我的门徒，奉父、子、圣灵的名给他们施洗。凡我所吩咐你们的，都教训他们(遵守)，我就常与

你们同在，直到世界的末了。’”(太28：18-20)

我们很容易将此话局限在传道并使人作门徒的事工上来理解。耶稣说，“凡我所吩咐你们的，

都教训他们遵守”。所以，我们不能忽视‘教训他们遵守’。压缩了我们当要遵守的律法便是十

诫命，而十诫命又分为爱神与爱人如己，若再压缩的话便是‘爱’了。诫命尽管有很多，但终归

就是‘爱’。

“因为全律法都包在‘爱人如己’这一句话之内了。”(加5：14)

若是顺从就应是爱的顺从，若没有爱就什么都不是了。所有诫命都压缩在爱神爱人之上。比

起作什么事，先要像耶稣爱了我们那样，活出爱邻舍，甚至于爱仇敌的生活(约15：12)，就是先

要活出圣洁的生活。这便是第一且是最大的诫命(太22：37-38)，也是律法和先知一切道理的总

纲。信仰有两大支柱，一个是大诫命(The Great commandment), 另一个便是大使命(The Great c

ommission)。这两大支柱要保持均衡。耶稣赐予我们最高的使命、命令，最终便是教会存在的目

的和本质。有人说过，“向伟大的诫命(The Great commandment)和伟大的命令(The Great commi

ssion)而有的伟大的献身((A Great commitment)，会造就伟大的教会(A Great Church)”。不遵

行这两大支柱的大诫命与大使命的生活，便是放荡不羁的生活。只是，这两大支柱并非是独立分

开存在的，而是如同一体的有机体。因为一心一意爱主的人，岂能忽视主的大使命呢？但是，即

或有人热心服侍教会、传道并养育他人，但与神与邻舍的关系若不好的话，就只是被使用来做

事，却得不到天国的赏赐，是愚昧的人。保罗晓得这样的事实，便活出了同时遵行大诫命与大使

命的智慧生活。

“所以，我奔跑，不像无定向的；我斗拳，不像打空气的。我是攻克己身，叫身服我，恐怕

我传福音给别人，自己反被弃绝了。”(林前9：26-27)

父母若失去了儿女的尊敬，在外作事再好也是失败的父母；老师若失去了学生的尊敬，教得

再好也是失败的老师；牧会者若失去信徒的尊敬，即使牧养再大的教会也是失败的牧会者。为

此，使徒保罗才会致力于对神、对人常存无愧的良心。

“我因此自己勉励，对 神、对人，常存无亏的良心。”(徒24：16)

既然人的认可都没有得到，又岂能得到用那火炬般的眼睛察看一切的神的认可呢？所以，我

们要在圣洁的生活中，活出忠于大使命的基督门徒的生活。神呼召我们为同工，来共建神的王

国。

“因为我们是与 神同工的；你们是 神所耕种的田地，所建造的房屋。”(林前3：9)

顺从耶稣的大命令，蒙主使用在建设王国的圣徒，乃是将来会得到天国冠冕的，得蒙最大祝

福的属神之人。

<提问>罗1：1里记着说：“耶稣基督的仆人保罗，奉召为使徒，特派传 神的福
音”。那么，使徒保罗认为自己存在的理由是什么呢？

<提问>依照徒1：8可知宣教的主体是谁？神的儿女是什么身份呢？

神的仆人与神的见证人
旷野教会的以色列当行的事，便是行真正的心灵的割礼(洗礼)。他们能做的便是放弃认为自

己能做的想法，看到自己里面没有一个义，向神降服。心灵的割礼，圣洁的恩典，会使我们遵行

神的命令。所以，圣洁的恩典乃是能够使圣徒成为神的仆人的恩典。

“耶和华你 神必将你心里和你后裔心里的污秽除掉，好叫你尽心尽性爱耶和华你的 神，使

你可以存活。”(申30：6)

所谓神的仆人，便是向神降服的开始。能够使那像约书亚那样脱掉鞋子降服神的以色列成为

圣洁的乃是神。

“因为出来的众民都受过割礼，惟独出埃及以后，在旷野的路上所生的众民，都没有受过割

礼。”(书5：15)

神在旷野里操练以色列，就是为了让他们彻底明白，他们靠着自己一条诫命也守不住，就是

为了让他们看到里面的埃及，就是为了让他们认识到自己在神面前就是罪魁。神在旷野里每日为



圣洁的道路

213

他们赐下吗哪，试验了他们是否顺从律法(出16：4；申8：6)。以色列进驻迦南之后，神为了让他

们的后裔学习战争并察看他们是否顺从律法，就特意留下周边的非利士人和一部分迦南人与他们

同住。这一切都是为了洁净他们里面的埃及(申30：6) ,使他们成为向神完全献身的(士5：2)，见

证神的神的仆人，成为祭司的国度。

“约书亚对百姓说：‘你们选定耶和华，要侍奉他，你们自己作见证吧！’他们说：‘我们

愿意作见证。’约书亚说：‘你们现在要除掉你们中间的外邦神,专心归向耶和华以色列的神。’

百姓回答约书亚说：‘我们必侍奉耶和华我们的 神，听从他的话。’当日，约书亚就与百姓立约，

在示剑为他们立定律例典章。”(书24：22-25)

唯有在神面前彻底认识到自己是‘罪魁’的时候，才能开始成为神的仆人。所以，旷野也是

蒙恩得祝福的地方。另外，神的仆人服侍神的时候没有必要为所需要的而忧虑。因为，主人会预

备好一切，到了需要的时候便会准确地赐下所需的一切。我们还没有成为‘神的仆人’时，便会

为世上的忧虑。

“你要记念耶和华你的 神，因为得货财的力量是他给你的，为要坚定他向你列祖起誓所立的

约，像今日一样。”(申8：18)

“我也以我的灵充满了他，使他有智慧，有聪明，有知识，能作各样的工，能想出巧工，用

金、银、铜制造各物，又能刻宝石，可以镶嵌，能雕刻木头，能作各样的工。”(出31：3-5)

仆人的义务便是顺从他的主人，而主人的责任便是供应仆人所需要的。所以，仆人没必要忧

虑或惧怕。

另外，神是无所不在的。以色列出埃及之后，神便命定以色列祭祀神。无论在哪里，只要活

出以心灵和诚实敬拜神的生活，就会蒙神悦纳。

“他们必听你的话。你和以色列的长老要去见埃及王，对他说：‘耶和华希伯来人的 神遇见

了我们，现在求你容我们往旷野去，走三天的路程，为要祭祀耶和华我们的 神。’”(出3：18)

“因为无论在哪里，有两三个人奉我的名聚会，那里就有我在他们中间。”(太18：20)

但是，以色列百姓却不晓得神救赎他们出埃及的真正目的。即，他们没有看到迦南背后的世

界民族。

<提问>出19：5-6里所说的，‘作祭司的国度’是意味着什么呢？

“‘如今你们若实在听从我的话，遵守我的约，就要在万民中作属我的子民；因为全地都是

我的， 你们要归我作祭司的国度，为圣洁的国民。’这些话你要告诉以色列人。”(出19：5-6)

<应用>作为神的仆人当有的心态与态度是什么呢？

<应用>我们应喜乐地侍奉神的理由是什么呢？

“你们当乐意(侍奉)耶和华，当来向他歌唱！”(诗100：2)

旧约士师记的鉴戒
我们今天要以旧约士师记为鉴戒。

“又如所多玛、蛾摩拉和周围城邑的人，也照他们一味的行淫，随从逆性的情欲，就受永火

的刑罚，作为( )。”(犹1：7)

士师时代，以色列百姓定居在神所应许的迦南地，为何还会活出失败的生活呢？

第一,因为不顺从 - 士2：2-3

“‘你们也不可与这地的居民立约，要拆毁他们的祭坛。你们竟没有听从我的话！为何这样

行呢？’因此我又说：‘我必不将他们从你们面前赶出。他们必作你们肋下的荆棘，他们的神必

作你们的网罗。’”

神命定他们不可与当地居民立约，要拆毁他们的祭坛。但他们却没有顺从，任意而行。其结

果，迦南人便成了他们肋下的荆棘，迦南的神也成了他们的网罗。他们若照着神的话语而行的

话，会发生什么事呢？

“耶和华你们的 神必将他们从你们面前赶出去，使他们离开你们，你们就必得他们的地为业，



门徒训练

214

正如耶和华你们的 神所应许的。”(书23：5)

他们若照着神的话语而行，神便会成为他们的元帅，他们就能够轻松地得胜。若是那样，迦

南人便不会成为他们肋下的荆棘，而只能成为任凭他们践踏的杂草。我们本应向着罪当看自己是

死的，若是任凭罪存在于自己里面，那么最终就会被这罪所吞噬。旧人若不能与基督一同死去，

便会成为荆棘。令我们困苦的大部分荆棘，都是源于不顺从。他们若是顺从了就会占有那地，就

是因为不顺从才成为了肋下的荆棘。对于神的儿女而言，最大的罪便是没有被圣灵充满的罪。可

以说，这罪乃是基督徒所犯的一切罪的根本之罪。

第二，因为安居。

士师记1章显明，约书亚死后以色列百姓征服迦南地的情景。他们勇敢争战，取得了胜利。但

这样的百姓中间，却开始滋生对争战的消极想法。他们渐渐满足于现状，认为进入迦南地征服到

当前程度已经足矣，又何必再费劲去争夺呢？他们渐渐失去了战士的野性。士3：1-2里记着说，

“耶和华留下这几族，为要试验那不曾知道与迦南争战之事的以色列人，好叫以色列的后代又

知道又学习未曾晓得的战事。”

神是要将以色列民族训练成为神的军士，用作神的兵器。但是，他们进入迦南定居之后，新

一代便开始有安居意识。正是从这时候起，以色列百姓便开始出现了问题，最终成为了遭至士师

时代悲剧的起因。肉体的情欲是与圣灵相争的。所以安居的想法最终带来了不安、不幸、失败。

我们的属灵争战要持续到进入天国为止。进行属灵争战的本身就是服侍神，就是将荣耀归于神的

机会。所以，我们当要以感谢进行属灵争战。另外，直至进入天国为止，我们都要承认自己就是

得救的罪魁，要否认自己，要背起自己的十字架，持续与魔鬼进行属灵的争战。约书亚没有收回

手里伸出来的短枪，直到把艾城的一切居民尽行杀灭(书8：26)。属灵争战告诉我们，直至主再来

宣告完全得胜为止，我们一刻都不能放松的事实。所以，直至那时为止，我们要时刻警醒断不能

放松警惕。

第三，因为丧失了使命。

以色列百姓失去了异象。士2：4-5里言及到了以色列百姓放声大哭的地方‘波金’。

“耶和华的使者向以色列众人说这话的时候，百姓就放声而哭。于是给那地方起名叫波金，

众人在那里向耶和华献祭。”

‘波金’就是哭的意思。这里记着说众人在那里向耶和华献祭。所以，容易认为他们所流的

是悔改的泪。但是，11节里却记着说他们在那里大哭过后，随即便行了耶和华眼中看为恶的事，

去侍奉诸巴力。他们大哭是因为感到委屈。他们认为那么艰难地才来到迦南地，怎能因为有了些

过错便如此狠狠地击打他们呢？他们在这样委屈抱怨的情绪中流泪，最终便陷入了偶像崇拜中。

他们丢掉了神呼召他们异象，便对神任意而信。他们在‘波金’里所流的不是悔改的泪，而是委

屈的泪。那么我们在家、教会、祷告的地方，流出的泪是悔改的泪呢？还是出于委屈、不满而流

的泪呢？

“没有异象(注：或作‘默示’)，民就放肆；惟遵守律法的，便为有福！”(箴29：18)

人没有梦想，便会失去人生方向和意义。目标定为住新房的人，追求便会止于住进新房；因

患病而以健康为目的的人，追求便会止于病得医治。以定居迦南为梦想的人，进入迦南开始过上

定居生活时，便不会再有更高的追求了。他们因为失去了神呼召他们向列邦见证耶和华的使命，

所以便像住在埃及那样成为了属地的人们。神应许他们的不只是迦南地，而是凡是他们脚踏之地

都要赐给他们为业。

“凡你们脚掌所踏之地都必归你们，从旷野和黎巴嫩，并幼发拉底大河，直到西海，都要作

你们的境界。必无一人能在你们面前站立得住；耶和华你们的 神，必照他所说的，使惧怕惊恐临

到你们所踏之地的居民。”(申11：24-25)

以色列不仅是在士师时代里失败的，而是从士师时代起直至玛拉基先知时代为止，对神的呼

召完全没有顺从，对神国也没有愿景。因着以色列总体上的失败，何西阿先知便预言到，不仅是

在犹太人之中，在外邦人中也有神所拣选的百姓。

“我必将他种在这地。素不蒙怜悯的,我必怜悯;本非我民的,我必对他说：‘你是我的民。’

他必说：‘你是我的 神。’”(何2：23)

以赛亚指着以色列人喊着说，以色列人虽多如海沙，得救的不过是剩下的余数(罗9：27)。神



圣洁的道路

215

通过属灵的以色列，就是新约的立约共同体(真以色列：加3：29)，继承了赐予旧以色列百姓的世

界福音化的使命和愿景。

第四，在信仰继承上失败。

不认识耶和华的世代，遭至悲剧的另一个原因就是因为没有继承信仰。士2：7里记录了第一

世代的信仰经历。“约书亚在世和约书亚死后，那些见耶和华为以色列人所行大事的长老还在的

时候，百姓都侍奉耶和华。”意即，像约书亚那样的大人物、经历了神大作为的领袖还活着的时

候，以色列百姓都侍奉了耶和华。第一代亲眼目睹了神的伟大作为，亲身经历了诸多神迹奇事。

他们经历了诸多的逆境，终于定居在了应许之地。但是，他们并没有遵行为后一代传承信心的神

的命令。

“这是耶和华你们 神所吩咐教训你们的诫命、律例、典章，使你们在所要过去得为业的地上

遵行，好叫你和你子子孙孙一生敬畏耶和华你的 神，谨守他的一切律例、诫命，就是我所吩咐你

的，使你的日子得以长久。”(申6：1-2)

所以他们定居迦南之后，新一代因不认识耶和华而侍奉偶像堕落，开始了士师记的悲剧。所

以，务要竭力认识耶和华。

“我喜爱良善，不喜爱祭祀；喜爱认识 神，胜于燔祭！”(何6：6)

新一代因为没有得到门徒训练而遭至了失败。结果，他们变成了埃及人。若不认识丰盛的生

命，就不会渴慕也不会寻求，更不会经历到。

“那世代的人也都归了自己的列祖。后来有别的世代兴起，不知道耶和华，也不知道耶和华

为以色列人所行的事。以色列人行耶和华眼中看为恶的事，去侍奉诸巴力，离弃了领他们出埃及

地的耶和华、他们列祖的 神，去叩拜别神，就是四围列国的神，惹耶和华发怒。并离弃耶和华，

去侍奉巴力和亚斯她录。耶和华的怒气向以色列人发作，就把他们交在抢夺他们的人手中。又将

他们付与四围仇敌的手中，甚至他们在仇敌面前再不能站立得住。他们无论往何处去，耶和华都

以灾祸攻击他们，正如耶和华所说的话，又如耶和华向他们所起的誓。他们便极其困苦。”(士

2：10-15)。

“又从阿伯起行，安营在以耶亚巴琳，与摩押相对的旷野，向日出之地。从那里起行，安营

在撒烈谷。从那里起行，安营在亚嫩河那边；这亚嫩河是在旷野，从亚摩利的境界流出来的。原

来亚嫩河是摩押的边界，在摩押和亚摩利人搭界的地方。”(民21：11-13)

我们要凭着信心来看列邦，要用脚掌尽都踏在其上。我们要跟在耶稣后面走到地极。

“所以，你们要去，使万民作我的门徒，奉父、子、圣灵的名给他们施洗。凡我所吩咐你们

的，都教训他们遵守，我就常与你们同在，直到世界的末了。”(太28：19-20)

我们要传承给儿女们，向全地传福音、用话语改变人、教导人真理的伟大梦想。若不能将这

伟大的梦想教训给下一代，那么下一代就只能患病了。我们要活出遵行世界宣教使命的生活来教

导下一代，心中要怀揣神所赐的圣洁的愿景。

仰望的定律
少年威廉凯里(William Carrey)是一个修鞋匠。威廉凯里在没有梦想也没有盼望的生活中，

信了耶稣之后人生观和价值观便完全改变了。少年凯里变为了有梦想的人。他在修鞋铺自己的修

鞋摊位上贴上世界地图和三个标语,每天都看着地图和标语开始日益更新起自己的人生。他帖上的

三个标语是,“要有伟大的愿景！”(on Great Visi )；“要有伟大的祷告！”( Great Pray )；

“要有伟大的期待！”( Great Expect)。也许大家会认为，一个在他人修鞋铺里修鞋的人，最大

的梦想也不过是有一间属于自己的修鞋铺子。但凯里的梦想却是全然不同的。他将世界地图揣在

怀里，在当时还没有人想到要到国外宣教时，便志愿要出去作宣教士。周边的人都嘲笑他，也没

有人援助他，甚至他的妻子也反对他。尽管如此，他还是义无反顾地来到了印度。他就是宣教之

父，宣教的远祖威廉凯里。他就是因为有了梦想，才做出了谁都没有做出的事。心怀伟大的梦

想，便会生出伟大的未来。人生会跟从人的想法。我们的人生方向与我们的想法上的方向是高度

一致的。

“弟兄们，我还有未尽的话：凡是真实的、可敬的、公义的、清洁的、可爱的、有美名的，

若有什么德行，若有什么称赞，这些事你们都要思念。”(腓4：8)

我们要效法耶稣，在家里作好丈夫、好妻子、好儿女，在教会与社会里要作受人称赞尊敬的



门徒训练

216

基督门徒。这要成为我们的愿景。这便是顺从大诫命的生活。另外，我们还要培养对大使命的愿

景，每日都要大大张口向神求。

“我是耶和华你的 神,曾把你从埃及地领上来。你要大大张口,我就给你充满”(诗81：10)。

“你求我，我就将列国赐你为基业，将地极赐你为田产。”(诗2：8)

我们要像雅比斯那样，梦想着扩张自己的境界，要口里宣告着祷告。

“雅比斯求告以色列的 神说：‘甚愿你赐福与我，扩张我的境界，常与我同在，保佑我不遭

患难，不受艰苦。’神就应允他所求的。”(代上4：10)

我们要祷告祈求，扩张自己的信心、祷告、人际关系、学问、富足、事工、天国赏赐的境

界，求没有忧虑的迦南安息的生活。我们要借着信心持守住神的财政原则，在财政上得享亨通，

为世界福音化而赚取、储蓄、投入更多的钱财。

“ 神能将各样的恩惠，多多的加给你们。使你们凡事常常充足，能行各样的善事。”(林后

9：8)

我们要为世界福音化，向神求得货财的能力。

“你要记念耶和华你的 神，因为得货财的力量是他给你的，为要坚定他向你列祖起誓所立的

约，像今日一样。”(申8：18)

我们要为世界宣教建造坚城。“富户的财物是他的坚城；穷人的贫乏是他的败坏。”(箴10：

15)另外，我们还要奉耶稣基督的名来击碎撒但王国，扩张神的国，直到地极。

“你求我，我就将列国赐你为基业，将地极赐你为田产。”(诗2：8)

仰望耶稣,便要想起大诫命与大使命。我们人生的目标总要将焦点对准在大诫命与大使命之

上。

<提问>诗2：8的话语是什么意思呢？你所祷告的范围是在什么左右呢？(想想祷告的
内容和时间)

个人 - 家庭 - 职场 - 邻舍 - 教会 - 社会与民族 - 世界

初期教会的信徒们信了耶稣之后，每天都领受了使徒们的教导(徒2：42)。要么受教、要么教

导，总要行出一样信心才会增长。今天，我们若不将领受的祝福传给万民，便会像士师时代定居

迦南的以色列百姓那样惹神震怒而受灾殃，便会陷入不幸的困苦生活中。神呼召、救赎我们并使

我们成为圣洁的最终目的，就是为了让我们活出使别人蒙福的生活。

“我们因为爱弟兄，就晓得是已经出死入生了。没有爱心的，仍住在死中。”(约壹3：14)

福气是在分享的时候才能发挥其价值，才会像滚雪球一样越来越大。我们自身不会有福气出

来，我们只是起到传递福气的管道作用。唯有神才是福气的根源。成为真以色列的我们，越是将

领受的福气传递给别人，神就会越加将福气充满作为管道的我们。

谁是真以色列呢？

血统上的以色列人成为真以色列，要具备两个条件：

第一，要信亚伯拉罕所信的耶和华而得救；第二，要接受割礼。亚伯拉罕得救是在受割礼之前。

“亚伯兰信耶和华，耶和华就以此为他的义。”(创15：6)

亚伯拉罕得救时，还不是真以色列。创17章里记着说，亚伯拉罕是在得救之后受了割礼。

“正当那日，亚伯拉罕和他儿子以实玛利一同受了割礼。家里所有的人，无论是在家里生的，

是用银子从外人买的，也都一同受了割礼。”(创17：26-27)

亚当的后裔，无论是谁都可以凭着信成为以色列人。因为，亚当的后裔都是一样的需要得救

的罪人。亚伯拉罕家花钱买来的外邦人，只要有信心便可以接受割礼。割礼乃是神与亚伯拉罕立

约的记号(创17：10)。作神的百姓便是立约的记号。随着亚伯拉罕接受了割礼，以色列民族便开

始了。这样，亚伯拉罕便成了出身为外邦人的基督徒先祖，同时也成了出身为以色列人基督徒的

先祖。出埃及的以色列人，不能因为是以色列血统，没有信心也能凭着受了割礼就能得到进入天

国的永生。所以，神才会说以色列要受真割礼。若是心里的污秽没有除掉，即使血统上是以色列

人，受了割礼，在神看来也不是真以色列人。

“所以你们要将心里的污秽除掉，不可再硬着颈项。”(申10：16)

‘除掉心里的污秽’这样的割礼，与今天相信基督受洗的意思是一样的。正如，没有相信耶



圣洁的道路

217

稣的信心，即使领受上百次水洗礼也不能进入天国是一样的。我们乃是受了耶稣基督割礼的人

们。

“你们在他里面，也受了不是人手所行的割礼，乃是基督使你们脱去肉体情欲的割礼。”(西

2：11)

见证耶稣的人们
我们不妨想象一下，主被钉十字架之前，彼得在该亚法法庭里的样子。他一边烤着火极力隐

藏了自己的身份，甚至于不惜咒诅而否认了主。但是，五旬节在马可楼里被圣灵充满的彼得，不

惜舍命地与其他11位使徒一同高声指出百姓们的罪，见证了耶稣，一日便有三千人悔改信了主。

我们被圣灵充满也能成为耶稣的见证人(徒1：9)。所以，愿成为见证耶稣的人 ，首先要得到圣灵

充满。圣灵乃是与耶稣一样的保惠师，是为见证耶稣而来的(约15：26)。见证人乃是为见证的对

象而不惜舍命见证的人。即，可以为主而死。神应许到要与见证耶稣的门徒们同在(太28：20)。

神若同在便不会有任何问题，因为神乃是全知全能的，在神那里就没有难成的事。所以，神才能

成为我们的山寨、磐石、盾牌、高台。

“这事以后，耶和华在异象中有话对亚伯兰说：‘亚伯兰，你不要惧怕！我是你的盾牌，必

大大地赏赐你。’”(创15：1)

给予报偿的神
神乃是给予报偿的神。我们若是为神的国和福音先付出了代价，信实的神便必会给予我们报

偿。人们都离不开经济活动。经济的原理就是追求利润。投入资本回报的利益便是‘投资利润’

(R.O.I/Return On Investment)。投资人都期待投资利润，都希望能够提高利润数值。我们是凭

信心投资神国的人。我们的投资乃是指一切为福音献身的行为。神作为公义的审判主而应许到，

要将投资利润“连摇带按，上尖下流地倒在我们怀里”(路6：38)，并保障最小的利润为30倍、60

倍、100倍。这便是神国经济的‘倍增原则’。

“撒在好地上的，就是人听道明白了，后来结实，有一百倍的，有六十倍的,有三十倍的。”

(太13：23)

“耶稣说：‘我实在告诉你们：人为我和福音撇下房屋，或是弟兄、姐妹、父母、儿女、田

地，没有不在今世得百倍的，就是房屋、弟兄、姐妹、母亲、儿女、田地，并且要受逼迫；在来

世必得永生。’”(可10：29-30)

当我们认识到存在的意义时，便会被赋予动机而向着标杆奔跑。因为目的会生发献身的热

情。我们现在是为了天国的荣耀和赏赐而奔跑。爱主的人会相信主的应许，会看重所爱之人的礼

物。

“所以，我亲爱的弟兄们，你们务要坚固，不可摇动，常常竭力多作主工，因为知道你们的

劳苦，在主里面不是徒然的。”(林前15：58)

那些与神同行的有信心的英雄们也都是盼望着属天的赏赐而直跑的。

“他看为基督受的凌辱比埃及的财物更宝贵，因他想望所要得的赏赐。”(来11：26)

“我与眼睛立约，怎能恋恋瞻望处女呢？从至上的 神所得之份，从至高全能者所得之业是什

么呢？”(伯31：1-2)

“弟兄们，我不是以为自己已经得着了，我只有一件事，就是忘记背后，努力面前的，向着

标竿直跑，要得 神在基督耶稣里从上面召我来得的奖赏。”(腓3：13-14)

与神同行遵行地上命令的人，不仅会在地上经历与神同在的祝福，在来世里还会得到永不朽

坏的冠冕和荣耀。

“看哪，耶和华曾宣告到地极，对锡安的居民说：‘你的拯救者来到，他的( )在他那

里；他的报应在他面前。’”(赛62：11)

“那美好的仗我已经打过了，当跑的路我已经跑尽了，所信的道我已经守住了。从此以后，

有公义的( )为我存留，就是按着公义审判的主到了那日要赐给我的，不但赐给我，也赐给凡

爱慕他显现的人。”(提后4：7-8)

这般高尚而荣耀的生活便是先求神的国和神的义的生活。



门徒训练

218

先求神的国和神的义的生活
为何利未支派不同于其他支派，被特别地分别出来得蒙使用于那般圣洁而可贵的侍奉上呢？

难道是因为他们从开始就特别的圣洁和良善才被分别出来的吗？当然不是。创34章里记着说，在

底拿事件中，利未支派所扮演的角色是残忍的杀人兵器。

“到第三天，众人正在疼痛的时候，雅各的两个儿子，就是底拿的哥哥西缅和利未，各拿刀

剑，趁着众人想不到的时候，来到城中，把一切男丁都杀了，又用刀杀了哈抹和他儿子示剑，把

底拿从示剑家里带出来就走了。”(创34：25-26)

另外，通过下列经文也可知，利未支派人无论是在秉性还是在行为上，都没有资格担当圣洁

事工。

“西缅和利未是弟兄，他们的刀剑是残忍的器具。 我的灵啊，不要与他们同谋；我的心哪，

不要与他们联络；因为他们趁怒杀害人命，任意砍断牛腿大筋。他们的怒气暴烈可咒，他们的忿

恨残忍可诅！我要使他们分居在雅各家里，散住在以色列地中。”(创49：5－7)

既是这样，神是从何时开始拣选并祝福了他们呢？

“摩西见百姓放肆(亚伦纵容他们，使他们在仇敌中间被讥刺),就站在营门中说：‘凡属耶和

华的,都要到我这里来！’于是利未的子孙都到他那里聚集。他对他们说：耶和华以色列的神这样

说：‘你们各人把刀跨在腰间,在营中往来,从这门到那门,各人杀他的弟兄与同伴并邻舍。’利未

的子孙照摩西的话行了。那一天，百姓中被杀的约有三千。”(出32：25-28)

唯有利未人先求了神的国和神的义。

神的国
所谓神的国，乃是指神临在并统治的地方。地狱虽然也是由神掌管，但不是神临在的地方，

所以不是神的国。因此，不信之人与不信之人的家庭、国家，虽然是神掌管但没有神的临在，所

以也不是神的国。接待耶稣的人便是圣洁的神国。

“惟有你们是被拣选的族类，是有君尊的祭司，是圣洁的国度，是属 神的子民，要叫你们宣

扬那召你们出黑暗、入奇妙光明者的美德。”(彼前2：9)

神的国乃是不受时间与空间限制的王国。所以凡是神统治并临在的地方，便会成为神的国。

凡是神成为主权者，神作王的地方，便是成为神国的地方。神的国是成就在个人、家庭、教会、

社会、世界这样的场里。神的国是一人成为神的百姓开始，一个家庭成为属神的家庭开始，神的

旨意在一个教会和社会里实现时，就会成就的。神的国是在这个世界尊神的名为圣，认识神就是

耶和华时就会成就的。所有圣经都是为了见证基督而记录下来的(约5：39, 路24：27)。旧约圣经

里也满了关乎神国主人基督的事。旧约圣经整个历史都在显示神的国。到了新约圣徒们在基督里

便可以‘揭去帕子’敞着脸看见主的荣光了。

“主就是那灵。主的灵在那里，那里就得以自由。我们众人既然敞着脸，得以看见主的荣光，

好像从镜子里返照，就变成主的形状，荣上加荣，如同从主的灵变成的。”(林后3：17-18)

圣经 旧约 新约

主题 神国

预表与呼召 圣殿、祭司的国度 圣灵的殿、教会

得救之路 耶稣基督

得救对象 万民(all nations)

神赐给亚伯拉罕的 地、后裔、祝福的应许，最终会借着作为亚伯拉罕的子孙来到世界的基督

所要成就的新天新地的百姓们来完成。主教导我们要向天上的父祷告说：“愿你的国降临。愿你

的旨意行在地上，如同行在天上”(太6：10)。神国的活动从‘天上’连接到‘地’上。教会是耶

稣基督的身体。

“教会是他的身体，是那充满万有者所充满的。”(弗1：23)

教会是将耶稣基督的真理和恩典传到全地的通道。教会若失了光，世界就会变得黑暗起来。



圣洁的道路

219

所以，我们作为有君尊的祭司，出于义务将神国的祝福和爱传给邻舍的时候，住在我们里面的基

督便会以他的权柄和能力赐福给人(太28：18-20)。我们没有来到十字架之前，是否想过我们的人

生能够具有这般意义的呢？天上的能力正是通过我们向那些亲近的人和没有见过的人显现的！ 我

们是蒙神使用为爱的器具，神的能力是通过我们传向别人的。我们是连接一重天与三重天的人。

我们圣徒的优先顺序便是先要求神的国和神的义，活出圣洁的生活。

“所以，不要忧虑说，‘吃什么？喝什么？穿什么？’这都是外邦人所求的。你们需用的这

一切东西，你们的天父是知道的。你们要先求他的国和他的义，这些东西都要加给你们了。”(太

6：31-33)

求神的国和神的义
‘神的国’是意味着神作王统治的在神统治权之下的领域，‘神的义’是意味着具有绝对之

义的耶稣基督。

那么，怎样生活才是求‘神的国’和‘神的义’的生活呢？

第一,神国是耶稣基督治理的国度。

所以，认定耶稣为王，并要顺从服侍他。王的心意、计划等都在记录下来的话语里。所以，

得救的神的百姓们才要照着话语生活。另外，在生活中总要自问‘若是耶稣会怎样作呢？’，并

要常常求问‘耶稣！我该怎样作呢？’求问之后，还要以顺从。

第二,神的国是圣洁的国度。

所以，我们要与神的百姓相称，灵与魂与生活要得蒙圣洁(帖前5：23)，要活出向全地显明神

圣洁的生活(徒15：8-9；雅4：8)。据说，海水因着有3.5%的盐度才不至于腐坏的。当我们活出耶

稣门徒的生活时，我们的家庭、社会、国家，便会得到净化而改变。

第三,神的国是永恒的国度。

天国的产业和荣耀是永远的。我们要像摩西或保罗那样，不追求这世上的荣华富贵和那必朽

坏的情欲，要活出仰望并追求属天赏赐的生活(腓3：14)。

第四,神的国乃是公义的国度。

所以，我们要与神同行，要活出践行神的公义和爱的生活(林前13：8；罗14：17)。

总而言之，求神的国和神的义的生活，就是先向那些不认识耶稣而被撒但辖制的人们传福

音，使神的国降临在他们身上，就是要活出扩张神国的宣教生活。所以，主才吩咐要先(first)将

福音传给万民。

“福音必须先传给万民”(可13：10)。“And the gospel must first be preached to all

nations”[NIV]。

圣徒与教会的第一使命就是要先将福音传给万民。正如从树上被砍下来的枝子既不能成长也

不能结出果子那样，被撒但辖制的人与领域里既没有生命也没有成长。唯有神的国临到的人、家

庭、地区、国家，才会开始有圣洁的变化。所以，我们当要像耶稣或马太那样，不惜舍命也要致

力于传道和宣教。

那么神的国几时才能得以完全成就呢？

神的国借着耶稣基督已经开始，并会随着耶稣基督的再临而得以完成。尊耶稣基督为王的人

们，神的国在他们的心里和生活中已经开始成就了。神的国虽然用肉眼无法看到，却正在具体地

得以成就。神的国正在成就于尊神为王的个人、家庭、教会、社会、国家里。所以，神的国既属

于现世，同时也属于来世。

传道与宣教
传道与宣教，在地球村里必须要同时进行。

“但圣灵降临在你们身上，你们就必得着能力；并要在耶路撒冷、犹太全地和撒玛利亚，直



门徒训练

220

到地极，作我的见证”(徒1：8)。But you will receive pow

er when the Holy Spirit comes on you； and you will be

my witnesses in Jerusalem, and in all Judea and Samar

ia and to the ends of the earth(Acts 1：8)。在这里，有

一个接续词极大地启示了神的宣教战略。即，不是‘afte

r’，而是‘and’。

我们要在自己生活的地方传道，同时还要进行向全国、周

边国家以及直到地极传福音的世界宣教。约翰卫斯理认识到这

一点之后说到：“世界就是我的教区”(The World is My Par

ish)。

*耶路撒冷(我们居住的地方：家庭、亲戚、亲友、邻舍、同事等) → 犹大全地(本国) → 撒玛利

亚(邻国) → 地极(距本国最远的国家或是传福音最难的地区或传道对象)。

●传道是指向自己周围的人们传福音，宣教是指到别的民族或国家去传福音。传道与宣教要同时

进行。家庭福音化与世界福音化，要同时进行。

○家庭福音化
“当信主耶稣，你和你一家都必得救。”(徒16：31)

“你回家去，到你的亲属那里，将主为你所作的是何等大的事，是怎样怜悯你，都告诉他

们。”(可5：19)

<提问>读过罗9：1-3之后，说一说自己的感受。
“我在基督里说真话，并不谎言，有我良心被圣灵感动，给我作见证。我是大有忧愁，心里

时常伤痛；为我弟兄、我骨肉之亲，就是自己( )，与基督分离，我也愿意。”

<应用>说出你的家庭里或亲戚当中，还没有信主之人的名字(记下来)。

◇“若有人(父母、兄弟、姊妹、亲属)名字没记在生命册上，他就被扔在火湖里。”(启20：15)

你为不信的家人准备如何具体地来传道呢？相比保罗的告白，你的心怎样呢？

○民族福音化
“为我弟兄、我骨肉之亲，就是自己被咒诅，与基督分离，我也愿意。”(罗9：3)

保罗蒙召成为向其他民族(外邦人)传福音的宣教士(加2：8)。保罗作为宣教士，大部分时间

都是在国外度过的。他虽然因着向外邦人传福音的事工下过监(弗3：1)，经历了诸般的苦难和逼

迫，却一刻都不曾忘记过自己的同族以色列人。他为拯救自己的民族以色列，甘心被下到监里。

我们是否也在如此深爱自己的民族呢？我们知道与敌国发生战争时，即使用飞机轰炸和军舰炮

击，但最终还是要借助陆军攻入敌军阵地插上了军旗才算得胜。民族是由一人一人组成的。所

以，若是不以每个人为对象的话，民族福音化就是妄想。民族与世界的福音化是要以每个人为对

象，要以门徒4代传承来作为继承传道与宣教战略。

“你在许多见证人面前听见我所教训的，也要交托那忠心能教导别人的人。”(提后2：2)

(一代：保罗— 二代：提摩太— 三代：提摩太门徒— 四代：提摩太门徒的门徒)

通过保罗显明的属灵的倍乘效应乃是成就地上命令的核心宣教战略。假如，一人每日传道一

人，一年就是365人，21年之后便会有7655人归主。但是，一人一年里养育两名门徒，被养育的门

徒第二年再养育两名门徒，以此类推过了21年之后便会有10,460,353,203人归主。



圣洁的道路

221

例表)

只是效法保罗而应用倍乘效应的教会、家庭、职场，到底有多少能够起到利未人作用的耶稣

的真门徒呢？提后2：2中的门徒4代传承的传道与宣教战略当要应用于1)家庭福音化, 2)朋友福音

化, 3)学校福音化, 4)职场福音化, 5)小区福音化(或居住地)等一切领域。这要作为民族与世界

福音化的应用。

1.家庭福音化：(约1：35-49；徒10：44；徒16：29)

家庭福音化是借着向家人先行活出有爱和圣洁的生活来开启家人的心门(太5：16)。

2.朋友福音化：

朋友向朋友传福音，会结出好果子，基础养育的效果也会很好。

◇“腓力找着拿但业，对他说：‘摩西在律法上所写的和众先知所记的那一位，我们遇见了，就

是约瑟的儿子拿撒勒人耶稣。’”(约1：45)

3.学校福音化：从小学到大学

每年以新入学的新生为对象传福音。若有一个学生信了耶稣，这位学生在学校里再传4人，并

进行门徒训练，养育成为能够像自己那样能够传福音的传道人之后便可以毕业。以此类推，过了1

4年之后(训练期间为2年)，便会涌现和自己一样的传道人16,384名。

开始时ㅡㅡㅡㅡㅡ 1名

2年后 ㅡㅡㅡㅡㅡ 4名

4年后 ㅡㅡㅡㅡㅡ 16名

6年后 ㅡㅡㅡㅡㅡ 64名

8年后 ㅡㅡㅡㅡㅡ 256名

10年后ㅡㅡㅡㅡㅡ 1024名

12年后ㅡㅡㅡㅡㅡ 4096名

14年后ㅡㅡㅡㅡㅡ 16,384名

学校每年都会有新入学的学生，有利于学校的福音化 。学校的福音化乃是实现民族福音化最

为有效快捷的捷径。到远方传福音固然是好，但在学校里以门徒训练的方法挑旺福音的火花，毕

业的学生们各自回到本地时自然而然会带着福音回去。

“我来要把火丢在地上，倘若已经着起来，不也是我所愿意的吗？”(路12：49)

尤其，要将福音之火点燃在大学校园里，要在他们开始职场生活与婚姻生活之前进行训练。

因为，这样才能在家庭、社会、职场里坚守信仰，服侍教会，为职场的福音化而担当起自己应担

当的一切。若是错过这青年时期，便很难成为得蒙主使用的十字架勇士。

“你趁着年幼，衰败的日子尚未来到，就是你所说‘我毫无喜乐’的那些年日未曾临近之先，

当记念造你的主！”(传12：1)

4.职场福音化

以圣洁的生活来传福音。

年数 门徒人数 年数 门徒人数 年数 门徒人数

1年 3人 8年 6,561人 15人 14,348,907人

2年 9人 9年 19,683人 16人 43,046,721人

3年 27人 10年 59,049人 17人 129,140,163人

4年 81人 11年 177,147人 18人 387,420,489人

5年 243人 12年 531,441人 19人 1,162,261,467人

6年 729人 13年 1,594,323人 20年 3,486,784,401人

7年 2,187人 14年 4,782,969人 21年 10,460,353,203人



门徒训练

222

“不可叫人小看你年轻，总要在言语、( )、爱心、信心、清洁上，都作信徒的榜样。”

(提前4：12)

“你们的光也当这样照在人前,叫他们看见你们的( )，便将荣耀归给你们在天上的父。”

(太5：16)

*我们若将一人养育成和自己一样的耶稣门徒,出于倍乘效应(提后2：2),不出10年便能成就5,000

多人会社的福音化。

5.小区(居住地)福音化

◇“那妇人就留下水罐子，往城里去，对众人说：‘你们来看！有一个人将我素来所行的一切事

都给我说出来了，莫非这就是基督吗？’众人就出城往耶稣那里去。”(约4：28-30)

受差遣的宣教士到宣教地进行门徒训练(门徒训练的4个阶段)，就等于是埋在地里的一粒麦

子。因着他的舍己，便能实现宣教地的家庭、朋友、学校、职场、小区的福音化，进而便能实现

民族福音化-世界福音化。

“因为‘凡求告主名的，就必得救。’然而人未曾信他，怎能求他呢？未曾听见他，怎能信

他呢？没有传道的，怎能听见呢？若没有奉差遣，怎能传道呢？如经上所记：‘报福音传喜信的

人，他们的脚踪何等佳美！’”(罗10：13-15)

<提问>神是在扩张还是在缩小你所能影响的领域呢？读过代上4：10之后，通过学习
雅比斯的祷告，不妨说一说自己想要扩张的境界。

“雅比斯求告以色列的 神说：‘甚愿你赐福与我，扩张我的( )，常与我同在，保佑我不

遭患难，不受艰苦。’ 神就应允他所求的。”(代上4：10)

①教会

②传道与宣教领域

③事业

④祷告的大小

⑤十一奉献的大小

⑥交际圈的大小

需要为世界福音化与扩张神的国付出的代价
正如蜡烛不熔化自己便不能发光一样，若不付出代价便不能实现世界福音化与扩张神的国。

神说要为福音一同受苦。

<提问>当为福音而受试探的诸事向我们显现时，主让我们怎样来行呢？
“为义( )的人有福了，因为天国是他们的。人若因我辱骂你们，逼迫你们，捏造各样

坏话毁谤你们，你们就有福了。应当欢喜快乐，因为你们在天上的( )是大的。在你们以前的

先知，人也是这样逼迫他们。”(太5：10-12)

耶稣说为义受逼迫，为了主、福音、使命，受苦受逼迫的有福了，并说这是在为我们积攒赏

赐在天上，所以当要为此欢喜快乐。

“亲爱的弟兄啊，有火炼的试验临到你们，不要以为奇怪( )，倒要( )。因

为你们是与基督一同受苦，使你们在他荣耀显现的时候，也可以欢喜快乐。你们若为基督的名受

辱骂，便是有福的，因为 神荣耀的灵常住在你们身上。”(彼前4：12-14)

我们虽然会因着试炼、苦难、撒但的作为而受苦，但神会保守我们免受伤害，并会因着我们

的忍耐而使众灵魂得救(路21：17-19)。

<提问>参考下列图表，从使徒行传里显明的世界宣教上的扩张来看，神的宣教战略是
什么？



圣洁的道路

223

经文 徒1：1, 3：1, 8：4 徒8：5, 12：25 徒13：1, 21：17, 28：31

段落要点 圣灵的降临 教会的增长 教会的扩张
保罗的三次宣

教旅程

保罗受审与继

续传道

主题 彼得对犹太人的事工 腓利对撒玛利亚人的事工 保罗作为外邦人使徒的事工

宣教地 耶路撒冷 犹大和撒玛利亚 罗马与地极

受差遣的宣教士
*我们并不是人人都能蒙召成为到海外传福音的精兵。但我们要知道现在不是在休战中而是在

激战之中。我们的儿女弟兄姊妹们正在流血争战，我们岂能在后方里安逸地休假呢？战争的胜利

需要后方精神与物质上的支援。世界宣教亦是同样的道理。没有不能祷告的基督徒，我们要致力

于为世界宣教献上财物，并要殷勤地祷告。

“然而人未曾信他,怎能求他呢？未曾听见他,怎能信他呢？没有传道的，怎能听见呢？ 若没

有奉差遣,怎能传道呢？如经上所记：‘报福音传喜信的人,他们的脚踪何等佳美！’”(罗10：14

-15)

1)以祷告来服侍的宣教士

◇“也要为我们祷告，求 神给我们开传道的门，能以讲基督的奥秘(我为此被捆锁)，叫我按着所

该说的话将这奥秘发明出来。”(西4：3-4)

2)以财物来同工的宣教士

“又有希律的家宰苦撒的妻子约亚拿，并苏撒拿，和好些别的妇女，都是用自己的财物供给

耶稣和门徒。”(路8：3)

“但我样样都有，并且有余；我已经充足，因我从以巴弗提受了你们的馈送，当作极美的香

气，为 神所收纳、所喜悦的祭物。”(腓4：18)

3)以爱来同工的宣教士

“也为我的命将自己的颈项置之度外。不但我感谢他们，就是外邦的众教会也感谢他们。”

(罗16：4)

4)以职业来同工的宣教士

“遇见一个犹太人，名叫亚居拉，他生在本都，因为革老丢命犹太人都离开罗马，新近带着

妻百基拉从意大利来。保罗就投奔了他们。他们本是制造帐棚为业。保罗因与他们同业，就和他

们同住作工。”(徒18：2-3)

<提问>参考以下例子，说一说自己能作的爱的同工是什么？
(例如：馈送必要的食物或物品、每日发送激励信或短信、打电话问安和激励、找到现场帮助和激

励、满足物质的需要、祷告、教育宣教士儿女等)

走到地极的主
加5：16-25里具体地显明了与神同行的生活。即，‘顺着圣灵而行’(walk,16), ‘被圣灵引

导’(be led,18),‘靠圣灵得生’(live,25),‘靠圣灵行事’(walk by rule,25)。‘而行’、

‘被引导’、‘得生’、‘行事’等，这四个动词都是现在时。这如实地显明了一点，那就是靠

着圣灵得生不是一次性的体验，而是被圣灵引导的生活，是每日时刻都要持续的日常中的圣洁。

所以才是『圣洁的道路』。我们若是体贴肉体，“我”(ego)与死亡的权势便会作王。但是，我们

若是能够将自身全部的存在都服从在主的面前，时刻顺从圣灵的引导而与主同行时, 主的品性便

会作为基督馨香之气在我们生活的每一瞬间里显明出来(林后2：15)。



门徒训练

224

宣教得以完成时
“于是有白衣赐给他们各人，又有话对他们说：‘还要安息片时，等着一同作仆人的和他们

的弟兄，也像他们被杀，满足了数目。’”(启6：11)

当殉道者的数目满了时，全宇宙便会奏响宣教完成的大合唱。

“他们唱新歌，说：‘你配拿书卷,配揭开七印。因为你曾被杀，用自己的血从各族、各方、

各民、各国中买了人来，叫他们归于 神。’”(启5：9)

所以，使徒行传里的那些无名的被圣灵充满的执事们也与主同行，使许多祭司们回转归主，

四散的福音的游子们在1世纪里便用福音占领了小亚细亚和罗马。太28：18-20里记着说，要么我

们去，要么派人去使万民作主的门徒。神的任何启示，都没有记录下来的启示(圣经)，更大更具

有权威。任何异梦、预言、幻像、声音、甚至于有天军天使过来说了什么，若是在记录下来的圣

经之外，我们就不能顺从。有些人认为宣教的事需要得到什么感动或是很强的什么体验，这是出

于无知所致。收到入伍通知书的人难道还要得等到感动来的时候才参军吗？收到欠费通知的人难

道还要等到有感动才补交钱款吗？

圣徒是蒙召为有君尊的祭司(彼前2：9)。所有圣徒在广义上都是蒙召为宣教士，蒙召为向家

人、亲戚、职场、学校、地区社会、同族、邻国，直至地极或去或差遣人去宣教的宣教士。直至

现在，圣灵仍旧为了使万民得救而在积极活动。圣灵乃是宣教的灵。

“但圣灵降临在你们身上，你们就必得着能力；并要在耶路撒冷、犹太全地和撒玛利亚，直

到地极，作我的见证。”(徒1：8)

耶和华的荣光充满我们的里面，是为了向万民显明耶和华的荣光，在列邦中述说他的荣耀，

在万民中述说他的奇事(诗96：3)。教会存在的目的，神向属于他的儿女们的人生所定的计划，就

是要通过他们向万民传福音，使万民作主的门徒(太28：18-20)。主会负责并引导那些与神同行并

无条件顺从的人。

“世人哪，耶和华已指示你何为善，他向你所要的是什么呢？只要你行公义，好怜悯，存谦

卑的心，与你的 神同行。”(弥6：8)

我们行为完全，遵行耶和华的律法，活出圣洁的生活时便为有福了。

“行为完全、遵行耶和华律法的，这人便为有福！遵守他的法度、一心寻求他的，这人便为

有福！这人不作非义的事，但遵行他的道。耶和华啊，你曾将你的训词吩咐我们，为要我们殷勤

遵守。”(诗119：1-4)

有福的人生便是行为完全、遵行耶和华律法的圣洁之人，便是从主得到话语之后，遵行、教

导、宣告的人(诗119：13,赛50：4)。

在新天新地里得享永恒的幸福
我们若是认识人生真正的目的，便不会在无益的事上彷徨，便会活出走向捷径的生活。散开

的光几乎没有什么力量或影响力，但若借着放大镜将光聚在一起时便能发热燃起纸张，若像激光

那样更强地将光线聚集在一个焦点上便能穿透铁板。使徒保罗几乎是赤手空拳地在罗马帝国里传

开了基督教。他成功的奥秘就是将焦点对准在人生的终点—基督的审判台。快速奔跑的选手都是

以终点为目标来奔跑的。

你这个人，为什么论断弟兄呢？又为什么轻看弟兄呢？因我们都要站在 神的台前。经上写

着：“主说：‘我凭着我的永生起誓，万膝必向我跪拜，万口必向我承认。’”这样看来，我们

各人必要将自己的事在 神面前说明。(罗14：10-12)

将来，我们都要在基督台前各自向神说明自己的事。那时，神必会为我们评定荣耀的等级。

第一，你是怎样跟从耶稣的呢？

“于是，耶稣对门徒说：‘若有人要跟从我，就当( )，背起他的十字架来跟从我。’”

(太16：24)

第二，你用神所赐给你的恩典、时间、各样圣灵恩赐、机会、健康、身体、能源、经验、人际关

系、物质、才干等各种资源都做了什么呢？

“所求于管家的，是要他有( )。”(林前4：2)

为了从人那里得到荣耀，而炫耀信仰，变相抬高自己的行为，都是从神那里失去赏赐的愚昧



圣洁的道路

225

行为。

“你们要小心，不可将( )行在人的面前，故意叫他们看见；若是这样，就不能得你们天

父的赏赐了。所以，你施舍的时候，不可在你前面吹号，像那假冒为善的人在会堂里和街道上所

行的，故意要得人的荣耀。我实在告诉你们：他们已经得了他们的赏赐。”(太6：1-2)

我们唯有承认自己是得救的罪魁，背起自己的十字架，单单将荣耀归于神而跟从主，才会得

到天上的赏赐。我们若是没有认识到自己就是得救的罪魁，便会在心中容易窃取神的荣耀。认识

到自己就是得救的罪魁，单单盼望得到神认可的神的仆人，不仅不会期待得到人的激励和称赞，

反倒会远离这些。

“各人的工程必然显露，因为那日子要将它表明出来，有火发现，这火要试验各人的工程怎

样。人在那根基上所建造的工程若存得住，他就要得赏赐；人的工程若被烧了，他就要受亏损，

自己却要得救；虽然得救，乃像从火里经过的一样。”(林前3：13-15)

像保罗那样照着话语正确认识自己，背起自己的十字架跟从主，得蒙使用在王国建设的得救

的罪魁，将来必会永远与主一同作王，得享与主人一同喜乐的永远幸福的生命。

“主说：‘我必使孩童作他们的首领，使婴孩辖管他们。’”(赛3：4)

“叫你们在我国里，坐在我的席上吃喝，并且坐在宝座上，审判以色列十二个支派。”(路22:

30)

“那得胜又遵守我命令到底的，我要赐给他权柄制伏列国。”(启2：26)

保罗在狱中为腓立比教会写信说到：“我正在两难之间，情愿离世与基督同在，因为这是好

得无比的。然而，我在肉身活着，为你们更是要紧的。我既然这样深信，就知道仍要住在世间，

且与你们众人同住，使你们在所信的道上又长进、又喜乐。叫你们在基督耶稣里的欢乐，因我再

到你们那里去，就越发加增。”(腓1：23-26)

在地上拯救并服侍的人越多，背负十字架的担子越多，将来在天国里作王管辖的领域就会相

对地越广阔(但12：3)。

“主人说：‘好！良善的仆人，你既在最小的事上有忠心，可以有权柄管十座城。’第二个

来，说：‘主啊，你的一锭银子已经赚了五锭。’主人说：‘你也可以管五座城。’”(路19：17

-19)

天国的荣耀，一旦决定下来便会持续到永远。地上的献身，会决定永远的赏赐的大小。天国

的荣光，取决于我们每日的选择，在天国里得到的荣光是永远的。

“不再有黑夜，他们也不用灯光、日光，因为主 神要光照他们。他们要作王，直到永永远

远。”(启22：5)

人生就如同玛拉松。在离开这个世界的终点里，能够像保罗那样告白的圣洁之人，才是真正

的成功人生。

“那美好的仗我已经打过了，当跑的路我已经跑尽了，所信的道我已经守住了。从此以后，

有公义的冠冕为我存留，就是按着公义审判的主到了那日要赐给我的，不但赐给我，也赐给凡爱

慕他显现的人。”(提后4：7-8)

耶稣离开这个世界时留下门徒们继续来作主的事，保罗也留下了教会和门徒们。保罗说主再

临时，他的门徒们便是他‘所夸的冠冕’(帖前2：19)。那么，我们在世上要留下什么使主的事继

续下去呢？我们可夸的冠冕又在哪里呢？“证明这事的说：

“‘是了，我必快来。’阿们！主耶稣啊，我愿你来！愿主耶稣的恩惠常与众圣徒同在。阿

们！”(启22：20-21)

<提问>默想可8：27-38之后，回答下列问题。
1)耶稣对百姓和门徒们是怎样要求的呢？

2)用自己的话来说一下35节的话语。

3)填写下列图表。



门徒训练

226

为成就大使命 耶稣付出的代价 我们当要付出的代价

对于自己

对于家庭

对于职场或学校

对于民族

对于全人类

永远与主同行
人们活在世上需要认真思考两大问题：

第一，要在哪里得享永远呢？

我们若是已经接受耶稣基督为自己的救主，便是等于解决了这个问题。因为我们已经得救，

正行在去往天国的道路上。

“你们得救是本乎恩，也因着信。这并不是出于自己，乃是 神所赐的；也不是出于行为，免

得有人自夸。”(弗2：8-9)

第二, 要得享怎样的永远呢？

我们每日在地上的生活，决定我们在天国里得享什么样的永远。天上的荣光取决于我们在地

上怎样行事，决定的荣光便永远不会再有改变的机会了。所以，我们现在向神的投资乃是得到永

远价值回报的投资。主是赏赐凭信心生活之人的主。

“人非有信，就不能得 神的喜悦；因为到 神面前来的人，必须信有 神，且信他赏赐那寻求

他的人。”(来11：6)

对于天国以及赏赐的盼望越小，便会照着相应比例更多关心地上的事。

“等候所盼望的福，并等候至大的 神和我们救主耶稣基督的荣耀显现。”(多2：13)

●关乎赏赐的警告

1)要持守自己的冠冕。

“我必快来，你要持守你所有的，免得人夺去(你的冠冕)。”(启3：11)

*到底会不会发生冠冕被夺走的事呢？会的，否则约翰便不会发出这样的警告。

2)每日都要警醒而活出圣洁的信仰生活。

“不可让人因着故意谦虚和敬拜天使，就夺去(你们的奖赏)。这等人拘泥在所见过的，随着

自己的欲心，无故地自高自大。”(西2：18)

*到底会不会发生欺哄我们而夺走我们奖赏的事呢？会的，否则保罗便不会发出这样的警告。

3)一定要小心。

“你们要小心，不要失去你们所作的工，乃要得着(满足的赏赐)。”(约贰1：8)

*到底会不会发生失去部分赏赐而得不到满足的赏赐之事呢？会的，否则约翰便不会发出这样的警

告。

●奖赏与行为

圣经清楚地告诉我们，我们的行为与我们的奖赏有着密切的关系。

“父自己爱你们，因为你们已经爱我，又信我是从父出来的。”(约16：27)

我们从这话语里可知，我们所得的奖赏乃是出于我们行为的结果。奖赏不是得救。我们对于

得救称之为是救恩，不需要我们付出任何代价。救恩是神因着我们的信而白白赐给我们的(弗2：

8)。因此，我们所要得的奖赏与得救没有任何关联。我们知道所有基督徒热心行善是神的旨意(弗

2：10)。我们要继续努力行善，并要知道这在主里面绝对不是徒然的。



圣洁的道路

227

“所以，我亲爱的弟兄们，你们务要坚固，不可摇动，常常竭力多作主工，因为知道你们的

劳苦，在主里面不是徒然的。”(林前15：58)

●五种永远的冠冕

神不仅告诉我们会有奖赏，而且还希望我们能够有智慧地通过地上生活得到这奖赏，得以在

天国里得享永远的荣耀。

冠冕 得到的途径 生活的领域 参考

可夸的冠冕 拯救灵魂的事工 传道,世界宣教 帖前2：19，但12：3

生命的冠冕 忍受试探 圣洁的生活 雅1：12

不能坏的冠冕 胜过自己 圣洁的生活 林前9：25

荣耀的冠冕 牧养主的羊 牧养 彼前5：2-4

公义的冠冕
活出主何时再来也不

至于羞愧的生活
圣洁的生活 提后4：8，帖前5：23

<提问>对于上述五种奖赏，不妨对照一下自己的生活领域，然后说一说自己的感想。

●动机与奖赏

或许有人会说：“将来我得到什么奖赏都无关紧要。因为我为主作工是出于爱，而不是为了

求自己的益处。”乍听起来，这样的话很是令人感动。但实际上却是不合乎圣经原理的话。圣经

多次言及到我们要严肃对待奖赏的问题(启3：11；西2：18；约贰1：8)。我们不能忽视神通过话

语对我们的劝告。神预备奖赏是为了赋予我们动机，是为了让我们不要将生命浪费在短暂性的事

上，而要投资在有永远价值的事上。我们必须要铭记的是我们在世期间会决定两大问题，即一，

在哪里得享永生；二，得享什么样的永生。

※我们若是忽视神这样的教导和警告，那么对于自己永远的结果就只能自己负责了。

1)摩西作出的榜样

◇来11：24-26

“摩西因着信，长大了就不肯称为法老女儿之子。他宁可和 神的百姓同受苦害，也不愿(暂

时享受罪中之乐)。他看为基督受的凌辱比埃及的财物更宝贵，因他想望所要得的(赏赐)。”

2)永生基督作出的榜样

◇来12：2

“仰望为我们信心创始成终的耶稣。他因那摆在前面的(喜乐)，就轻看羞辱，忍受了十字架

的苦难，便坐在 神宝座的右边。”

<提问>腓3：11-14里所显明的，保罗的人生目标是什么呢？
“或者我也得以从死里复活。这不是说我已经得着了，已经完全了，我乃是竭力追求，或者

可以得着基督耶稣所以得着我的。弟兄们，我不是以为自己已经得着了，我只有一件事，就是忘

记背后，努力面前的，向着标竿直跑，要得 神在基督耶稣里从上面(召我来得的奖赏)。”

<提问>读过林前3：10-15之后，回答下列问题。
1)保罗将自己比喻为聪明工头的理由是什么呢？

2)林前3：14-15的意思是什么呢？



门徒训练

228

投资在永远的未来
“不要为自己积攒财宝在地上，地上有虫子咬，能锈坏，也有贼挖窟窿来偷；只要积攒财宝

在天上，天上没有虫子咬，不能锈坏，也没有贼挖窟窿来偷。因为你的财宝在哪里，你的心也在

那里…你们要先求 神的国和 神的义，这些东西都要加给你们了。”(太6：19-21, 33)

我们现在要开始将人生对准在神的目的之上。神的目的是超越现在的时间，直到永远的。我

们的人生、时间、财物等，不能再继续为那些只会留在地上并会过去的事投资了。我们若是不明

白神是为了永远才创造的我们，就会朝着错误的方向投入。我们要将财宝积攒在天上(太6：19-21,

33)。我们与神之间爱的关系，非常重要的理由就在于此。神爱我们并知道什么对我们才是最好

的。唯有神能够引导我们，用最有价值的方法投资在我们的人生里。当我们与神同行，聆听神声

音的时候，神就会将这些方法教给我们。

<提问>若有人问你为什么活着时，你要如何回答呢？

<提问>通过徒20：24可知，保罗人生观里最大的目标是什么呢？(参考腓3：14)

<提问>找出并读过林前9：24-27(参考腓2：16；帖后3：1)之后，回答下列问题。
1)林前9：24-27中奔跑的比喻，为我们留下的教训是什么呢？

*正如选手是为了获奖而向终点奔跑那样，我们也要为了信仰目标，就是要为了效法耶稣而活，要

盼望得到天国的赏赐而致力于遵行大使命。

2)林前9：27里“我是攻克己身，叫身服我”是什么意思呢？

*每日都将旧人治死在十字架上，单单抬举并显明基督的生活。

<提问>仔细看过下列情况之后，回答问题。

1)和大诫命、大使命(太28：18-20)联系在一起，你的人生目标是什么呢？

2)你为实现自己的目标所定的长期计划、短期计划是什么呢？

①10年长期计划。

②本年度计划。

③3个月短期计划。

3)关联目标，看一下自己的位置。

①自己的现状。

②是否照着预定进行了呢？

③实现目标的障碍是什么？要怎样改善呢？

④参考诗139：23-24与林后10：22，诚实地评价自己的进步并要彼此分享。

<提问>读过约12：23-26之后，说一说耶稣在什么时候得到了荣耀呢？

①你为实现自己的人生目标，要具有的精神以及应付出的代价是什么呢？

②你的人生最终是在什么时候得荣耀呢？

在永远的王国里与王一同得享永远的幸福
保罗在狱中对腓立比教会写信说到：

“我正在两难之间，情愿离世与基督同在，因为这是好得无比的。然而，我在肉身活着，为

你们更是要紧的。我既然这样深信，就知道仍要住在世间，且与你们众人同住，使你们在所信的

道上又长进、又喜乐。叫你们在基督耶稣里的欢乐，因我再到你们那里去，就越发加增。”(腓



圣洁的道路

229

1：23-26)

在地上拯救并服侍的人越多，背负十字架的担子越多，将来在天国里作王管辖的领域就会相

对地越广阔(但12：3)。

“主人说：‘好！良善的仆人，你既在最小的事上有忠心，可以有权柄管十座城。’第二个

来，说：‘主啊，你的一锭银子已经赚了五锭。’主人说：‘你也可以管五座城。’”(路19：17

-19)

天国的荣耀，一旦决定下来便会持续到永远。在地上的献身，会决定永远赏赐的大小。天国

的荣光，取决于我们每日的选择，所得到的荣光在天国里是永远的。

“不再有黑夜，他们也不用灯光、日光，因为主 神要光照他们。他们要作王，直到永永远

远。”(启22：5)

人生就如同马拉松。在离开这个世界的终点里，能够像保罗那样告白的圣洁之人，才是真正

的成功人生。

“那美好的仗我已经打过了，当跑的路我已经跑尽了，所信的道我已经守住了。从此以后，

有公义的冠冕为我存留，就是按着公义审判的主到了那日要赐给我的，不但赐给我，也赐给凡爱

慕他显现的人。”(提后4：7-8)

耶稣离开这个世界时留下门徒们，令他们继续来作主的事，保罗也留下了教会和门徒们。保

罗说主再临时，自己的门徒们便是他‘所夸的冠冕’(帖前2：19)。那么，我们在世上要留下什么

使主的事继续下去呢？我们可夸的冠冕又在哪里呢？

“证明这事的说：‘是了，我必快来。’阿们！主耶稣啊，我愿你来！愿主耶稣的恩惠常与

众圣徒同在。阿们！”(启22：20-21)

得救之后，最大的福气就是遵行神的话语，全心顺从神。与神同行，走在圣洁的道路上，顺

从地上命令的结果，不仅在地上能够经历与神同在的祝福，而且在来世里还会得到冠冕和永远的

荣耀。

“看哪，耶和华曾宣告到地极，对锡安的居民说：‘你的拯救者来到，他的赏赐在他那里；

他的报应在他面前。’”(赛62：11)



门徒训练

230

【讨论与默想】

1.你为了永远的荣耀、冠冕，每日都是以怎样的心在为主尽忠心呢？

2.你的冠冕在哪里呢？(传12：14；太12：36-37, 15：19-20；罗2：16；林前3：13)

应用 & 作业

当认识到的

当感恩与

赞美的

需要调整的

当实践与

顺从的

需要祷告的

作

业

背诵经文

读 经

祷 告

读书与其他



圣洁的道路

231

*耶稣门徒学校教材-《道系列与B系列》书籍介绍*

《B系列》(B是圣经的英语词汇biblical的首字母)是门徒训练教材，《道路系列》是学生教育

教材。教材内容分不同阶段，其目的是把一个对基督教感兴趣的慕道友，逐渐塑造成全人格效法

耶稣的基督门徒。两个系列的特征是：

1.单纯性－为了使一般平信徒能够轻松理解，本教材尽量采用讲故事(Storytelling)方式进行说

明。为了让任何人都可以接受，编辑秉持超教派，超文化原则。

2.系统性－全部内容以耶稣基督的救赎之恩为中心，不仅使圣经整体相互联系，而且使人从慕道友

阶段性地成长到有基督丰盛生命的阶段。

3.全面性－学习圣经的最终目标是全人格效法耶稣。所以教材兼顾知识、体验和行动的信心。

4.实用性－通过教材让学习圣经的学生直接地、个人地、具体地在生活中体验神和神的恩典，追求

成长，加入事工。

5.效率性- 区分教师用书和学生用书，可以提高教育效果。学生可以再教育其他学生，既方便又有

益于再生产。

耶稣门徒学校

学习领域 书 名 核心主题 学习期间 学习方法

门徒教育

永生之道 重生的福音与养育过程 约6个月 永生之道＆B默想

圣洁之道 圣洁的福音与成圣过程 约5个月 圣洁之道＆B祷告

门徒之道
门徒教育和效法耶稣操练过

程
约6个月 门徒之道＆B传道

牧者之道 传道人教育和操练过程 约5个月 牧者之道＆B医病

门徒训练

B 默想 圣经默想和应用 约2个月

用2年时间进行道

系列和B系列教育

B 祷告 祷告的圣经基础和祷告操练 约3个月

B 传道 传道的圣经基础和传道操练 约2个月

B 医治 医治的圣经基础和信心操练 约3个月

圣经
旧约基石 旧约全景与通读 约7个月

1年通读新旧约1遍
新约基石 新约全景与通读 约5个月



门徒训练

232

教材使用方法
1.教师专用教材中，圣经经文的关键词用（）所替代，这一部分在学生专用教材中也一定要

用（）表示出来。同时一定要让学生查找圣经，在上课前填写好空格，这样才能起到预习的效

果。

2.学生专用教材中应当要删除问题的答案与 讲师提示(Tip) 的内容，授课老师不能只是照读

讲师提示(Tip) 的内容，应当事先掌握好内容后自然地加以说明。

3.在教会或者神学大学中，使用我们耶稣门徒学校的10本教材并彻底践行，这样的教会或学

校80%以上都在质上或者量上有所成长，如果一边祷告一边使用本教材的话，主一定会与我们同

在，我们也一定会显明他的荣光。

4.本书乃是内部资料，严禁印刷出售。

版权所有·侵权必究


	内部使用
	UPAPER出版社

