
内部使用

UPAPER出版社



耶稣门徒学校入学誓约

本人承诺进入耶稣门徒学校接受训练期间，自发遵守以下校规并献身归神。

1.每日迎接耶稣基督做我生命的主，舍己忘我，背起自己的十字架，成为随主而行的忠

心之仆。

“于是，耶稣对门徒说：‘若有人要跟从我，就当舍己，背起他的十字架，来跟从我。’”

（太16：24）

2.为了成为一个名副其实的门徒，不负耶稣所望，本人誓将门徒训练置于万事之首，脚

踏实地积极接受教育与训练。

“操练身体，益处还少；唯独敬虔，凡事都有益处，因有今生和来生的应许。”（提前

4：8）

3.如是没有什么危急之事、重大疾病、自然灾害等人力所不可违的情况，本人将一定参

与到教育中去。

“人到我这里来，若不爱我胜过爱（爱我胜过爱：原文是恨）自己的父母、妻子、儿女、

弟兄、姐妹，和自己的姓命，就不能作我的门徒。”（路14：26）

4.本人将勤勤恳恳地认真完成每周布置的作业。

“人在最小的事上忠心，在大事上也忠心；在最小的事上不义，在大事上也不义。”（路

16：10）

5.作为主的门徒，本人将谨守主日，践行奉献十一税的基本准则，并将以物质、祷告与

奉献来侍奉主的身体---教会。

“所求于管家的，是要他有忠心。”（林前4：2）

6.本人将竭心尽力将话语践行于生活中，付诸于事工上，不骄傲自大，不分党结派，不

论何时都将以侍奉的态度来担良善管家的使命。

“你若听从耶和华你神的话，谨守这律法书上所写的诫命律例，又尽心尽性归向耶和华

你的神，他必使你手里所办的一切事，并你身所生的，牲畜所下的，地土所产的，都绰绰有

余；因为耶和华必再喜悦你，像从前喜悦你列祖一样。”（申30：9，10）

7.对养育之人，本人将爱之信之，为同受养育、一同信主的肢体祷告，用爱相交，共同

侍奉。

“只要你们行事为人与基督的福音相称，叫我或来见你们，或不在你们那里，可以听见

你们的景况，知道你们同有一个心志，站立得稳，为所信的福音齐心努力。”（腓1：27）

8.本人将谨遵耶稣门徒学校的规定，在接受“永生之路”的训练期间，不论遇到何种困

难，都将祈求祷告，仰望耶稣，积极克服。

“亲爱的弟兄啊，你们却要在至圣的真道上造就自己，在圣灵里祷告。”（犹1：20）

____年____月____日



圣经学习进度表

※不必机械地按照下面的顺序进行。

■所需时间约为一小时半

顺序 内容 时间

1 唱诗 预先选好要唱的赞美诗歌，唱诗赞美神 5分钟

2 祷告 以使徒信经或教师的祷告开始上课 1分钟

3 交流 交流默想的内容或分享一周以来的生活与见证 5-10分钟

4 检查 检查作业，背诵圣经经文 5分钟

5 复习 简单回顾上周的学习内容 3-5分钟

6 学习 学习今天的学习内容 90分钟

7 应用 记录所学内容，应用到生活中并一起分享 10分钟

8 颂赞 用颂赞与祷告将自己交托给神 5分钟

9 祷告 在学习者中选一名做结束祷告 2分钟

10 广告 通知要默想、要预习的内容及广告事项，结束学习 3分钟

11 解散 相互交流后解散 2分钟

我们恳切地希望学习《B痊愈》这本书的每一位学员都能够满得医治的信心，开启新的

人生，见证医治的神。同时我们也将恳切地祷告，祈求各位作为基督的得意门徒，都能够大

得重用。最后，仅将因本书所得的一切荣耀都归于主。

“因为万有都是本于他，倚靠他，归于他。愿荣耀归给他，直到永远。阿们！”（罗11：

36）



目录

1.医治之神/1

2.医治的目的与价值/12

3.医治的圣经依据/21

4.阻挡医治的障碍/32

5.释放者--耶稣基督/42

6.圣灵的能力与医治/54

7.神的医治方法/66

8.医治的信心/80

9.医治与信心的告白/90

10.医治的时间与过程/105

11.圣经中医治的教训/116

12.内在的医治/124

13.预防性的医治与信心的成长/135



1

第

一

课

医治之神

主题经文 出15：22-26 圣经背诵
●医治的神；出15：26

●医治的耶稣；使10：38

作业检查

检查标记 完成=○ 部分完成=△ 未做=×

读经

默想与背诵

实践及其他

复习问题 奉主之名祝福开始学习《B痊愈》的每个人。

学习目标
1.是学生明白并相信神是医治的神。

2.帮助学生确信并盼望神的医治。

引人思考的喻道故事

有一个年轻的汽车维修工，他以很低的价格买了一辆二手车，经过认真的修理后，这辆

破旧得几乎没法再开的汽车竟然能够载人奔驰起来了，他非常开心，也为自己高超的技术而

洋洋自得。有一天，他开着这辆车去旅游，行程稍微有点远。当他行驶在旅途中时，没想到

引擎却咣啷咣啷地响了起来，然后“啪”的一声汽车熄火了。于是，他从车上下来，打开引

擎盖，开始查找故障原因。这时，正好有一辆汽车驶来，并在旁边停了下来，一位老人下车

走到这位年轻的维修工身边，和他一起仔细查看引擎。这个年轻人看着老人说：“因为我是

个维修工，所以不会有什么大问题的，您接着走您的路吧。”然后自信满满地这摸摸，那看

看，可是还是没能找到故障的原因，汽车仍然无法启动。“年轻人，我来帮你看看吧。”这

时，一直站在一旁看着的老人边说边伸出了一根手指，“啪”地敲了一下引擎的某一部位，

然后说道：“好了，你现在启动试试。”年轻人一脸将信将疑地发动了汽车，结果引擎噗噗

地运转了起来。这个维修工感到特别不可思议，他用诧异的眼光看着老人问道：“太谢谢您

了。不过请问您尊姓大名？”老人回答说：“我是生产这辆汽车的亨利·福特。”神是我们

的创造之主，我们是神的受造之物，如果我们的治本之法出现了问题，神一定能医好我们，

对于我们的创造之神来说，没有医治不好的疾病。

“他赦免你的一切罪孽，医治你的一切疾病。”（诗103：3）

“又说：‘你若留意听耶和华你神的话，又行我眼中看为正的事，留心听我的诫命，守

我一切的律例，我就不将所加与埃及人的疾病加在你身上，因为我耶和华是医治你的。’”

（出15：26）

“耶稣基督昨日今日一直到永远，是一样的。”（来13：8）

神称自己的名为医治一切疾病的耶和华，对于敬畏神的人来说，神是医治的耶和华神。

当今世上约有25000多种疾病，其中，5000多种是医生可以医治的，而这些疾病中越是疑难

杂症，所需的治疗费用就多，但是耶和华拉法(YahwehRapha)我们的神却以恩典医治我们的

疾病，不取分文。对于医治的神来说，没有治不好的病。（诗103：3）



2

1.医治的词源

1)旧约希伯来语的词源

旧约圣经中，有三个名词与医治是同一个意思。

①拉法( apr)
“亚伯拉罕祷告 神，神就医好了亚比米勒和他的妻子，并他的众女仆，她们便能生育。”

（创20：17）

②阿鲁克卡(hk;Wra)
“在基列启没有乳香呢？在那里启没有医生呢？我百姓为何不得痊愈呢？”（耶8：22）

③玛菲(aPer]m )

“你全然弃掉犹大吗？你心厌恶锡安吗？为何击打我们，以致无法医治呢？我们指望平

安，却的不着好处；指望痊愈，不料，受了惊惶。”（耶14：19）

2）新约圣经中的医治

⓵“塑造”( )

“因为 神差他的儿子降世，不是要定世人的罪（或译：审判世人；下同），乃是要叫

世人因他得救。”（约3：17）

②“依阿奥玛依”( )是“治病”、“医治”的意思。

“耶稣说：‘妇人，你的信心是大的，照你所要的，给你成全了吧！’从那时候，她女

儿就好了。”（太15：28）

③“辉吉斯”( )

健康而又完好的状态(约5：6；太12：13)

“于是对那人说：‘伸出手来！’他把手一伸，手就复了原，和那只手一样。”（太1

2：13）

④“得拉漂”（ ）的意思是“医治”、“治疗”、“使恢复健康”。

“他的名声就传遍了叙利亚。那里的人把一切害病的，就是害各样疾病、各样疼痛的和

被鬼附的、癫痫的、瘫痪的，都带了来，耶稣就医治好了他们。”（太4：24）

2.健康与医治的一般定义

1)健康与疾病的定义

所谓健康，指的是肉体、精神以及属灵上的完全，而与之相反的，我们就可以称之为疾

病。Tournier曾这样定义疾病：“疾病是死亡渐至的标志，一切疾病都孕育着死亡之芽。”

此外，疾病也可以说是一种失衡无序的状态，一种毫无平安(dis-ease）的状态。

2)医治的定义

根据圣经原理，我们可以将医治分为普通医治与特别医治来加以解释，但是，以医治为

福音的人往往只强调特别医治，却对普通医治几乎闭口不言。下面我们来思考一下什么是普

通医治，什么是特殊医治。

(1)普通医治

普通医治指的是，虽然我们气虚体弱，但是因着神的保护，我们得以健康地生活，不至



3

于生病。所以，身体康健，没有疾病的折磨，也可以说是神用大能所行的医治之神迹。自从

亚当夏娃堕落之后，疾病的威胁便开始与人类形影不离，我们在被各种病菌侵害的同时，仍

然能够健康而不染风疾，这不能不说是神医治的恩典。

(2)特别医治

特别医治指的是，人因为相信神的大能而祷告祈求，从而使疾病得到医治。这里的医治

指的是不借助任何医疗技术和药物的医治，是仅靠神的大能与祷告来使疾病得痊愈的医治，

这样的医治可以说是特别医治。也就是说，所有肉体患病的人，以及那些被鬼所控制的精神

病患者、瘫子与天生残疾的人，因着超自然之神的大能与圣灵的工作，他们的身体与精神得

以完全恢复。

圣洁的健康(sacred health)指的是我们灵魂肉的完全，也就是我们这些神的儿女，因

为寻求他的国与他的义，生命之道在圣灵中统治我们的治本之法，这种状态就是圣洁的健康。

而完全的痊愈指的是在神的生命中，我们的灵魂肉恢复成我们的创造之神的形象与样式。

3.医治的种类

人是灵魂肉相结合的有机体。希伯来书4章12节中说：“神的道是活泼的，是有功效的，

比一切两刃的剑更快，甚至魂与灵，骨节与骨髓，都能刺入、剖开，连心中的思念和主意都

能辨明。”因此，疾病就有属灵的疾病，魂里的疾病与肉体的疾病之分。诗篇103章3节中提

到了“一切疾病”，所以疾病不是单数，而是复数。

“他赦免你的一切罪孽，医治你的一切疾病。”(all your diseases)(诗103：3)

查看医治的种类

1)灵的医治

“你说：我是富足，已经发了财，一样都不缺；却不知道你是那困苦、可怜、贫穷、瞎

眼、赤身的。我劝你向我买火炼的金子，叫你富足；又买白衣穿上，叫你赤身的羞耻不露出

来；又买眼药擦你的眼睛，使你能看见。”（启3：17-18）

在基督徒以外的不信之人都是没有自由的奴隶，他们都是处于撒但的权势与影响之下。

“那时，你们在其中行事为人，随从今世的风俗，顺服空中掌权者的首领，就是现今在

悖逆之子心中运行的邪灵。”(弗2：2)

我们因为耶稣的救赎之恩得到了自由(路4：18)。

“主的灵在我身上，因为他用膏膏我，叫我传福音给贫穷的人；差遣我报告：被掳的得

释放，瞎眼的得看见，叫那受压制的得自由。”(路4：18)

得到圣灵其本身就是得到恩典。靠着圣灵的能力驱魔赶鬼，神的国就临到其中。马太福

音12章28节中说：“我若靠着 神的灵赶鬼，这就是 神的国临到你们了。”

约翰一书3章8节中：“…神的儿子显现出来，为要除灭魔鬼的作为。”

不相信神的人，他们的灵是死的（弗2：1），所以不会生病，但是因信重生的信徒们，

他们的信心却会生病，如：愚昧地使信心退步（箴1：32），贪恋世界，追逐这世上的偶像

并与之同流合污，追求眼目的情欲、肉体的情欲并今生的骄傲（约一2：16），信心中没有

饶恕，灵里充满骄傲等。我们的神是医治不端品行的耶和华，耶和华神为了医治我们的行为，

甘作铁面无私的医生。

何西阿书6章1节：“来吧，我们归向耶和华！他撕裂我们，也必医治；他打伤我们，也

必缠裹。”

神医治我们时，行的是治本之法，先撕裂我们的伤口，然后就像医生剜去癌症患者的



4

癌变之处一样剜去罪恶之根，最后在我们悔改之后再缠裹我们的伤口，完全治愈我们。

“你们这背道的儿女啊，回来吧！我要医治你们背道的病。看哪，我们来到你这里，因

你是耶和华-我们的 神。”(耶3：22)

2)精神的、心灵的痊愈

“他医好伤心的人，裹好他们的伤处。”(诗147：3)

我们要明确区分魂与灵。鸡或狗这样的家畜有肉有魂，但是却没有灵，不能认识神，不

能与神交通，不能与圣灵结合。灵和魂迥然相异。

“如果神的灵住在你们心里，你们就不属肉体，乃属圣灵了。人若没有基督的灵，就不

是属基督的。基督若在你们心里，身体就因罪而死，心灵却因义而活。”(罗8：9-10)

没有神之灵的人，仅靠魂的想法支配肉身，也可以安居乐业；但是受魂支配的人，只能

成为按照肉体的想法消磨度日的人，最终神再临审判时，他们得到的只会是地狱的判决。魂

里的疾病有神经病、精神疾病、抑郁症、社交恐惧症、自闭症、失眠症等。并且，如果一个

人怀有负罪感、挫败感、自卑感、自我贬低、憎恶，以及忧虑、担心、愁烦、不安、恐惧、

抑郁、绝望、愤怒、委屈等心理的话，那么，那个人的魂里已经出现了问题，这些问题也将

成为诱发肉体疾病的潜在要素。特别是癌症和各种中老年疾病，这些疾病已经成了当今世界

最大的难题，其大部分都是源于过去的创伤与苦根，以及生活中各种各样的压力。因此，灵

当活着，支配魂与肉。

<应用>一起悔改吧。

亏负圣灵之殿的各种罪（如：懒于运动的罪、贪食的罪、疏忽健康的罪、作息混乱的罪

等）与各种隐而未现的不良习惯（如：沉溺于肮脏的想法、感觉、情感）以及致癌致病的负

面情绪（如：担忧、恐惧、不安），我们都未曾将其交托与神。

如果此刻基督在你里面的话，那么，请以信心相信，不管你的内心和肉体状态如何，神

的生命正从你的心灵流淌而出，运行在你的魂与肉中，神的爱正潺潺流泻而出。信徒的主体

不再是我们自己，而是居住在我们里面的基督。生活中一切的需要与供给不是源于我们的行

为与功劳，而是源于对耶稣基督所行之事的信心，不是因为我们遵守律法，而是因为我们相

信神的爱子耶稣基督，并安居其中。因为相信他为我们所作的救赎事工，并相信他与我们所

定的应许，我们得以在生活中得享那话语的本身就是医治福音的核心。

“因而我心里发酸，肺腑被刺。我这样愚昧无知，在你面前如畜类一般。”(诗73：21

-22)

3)肉体疾病的医治

“耶稣走遍各城各乡，在会堂里教训人，宣讲天国的福音，有医治各样的病症。”(太9：

35)

神医治灵魂肉体。耶稣在世的时候，肉体患病的人来到主的面前，耶稣从不会没有置之

不顾，而是医治了所有的病人，根除了他们肉体上的疾病。耶稣一生为公，其2/3的人生都

是在治病救人中度过的。

即便是今天，神也能医治好所有不想靠医院，专靠信心来寻求他，并靠着他而得医治的

人，神是医治之神，是可以医治所有肉体疾病的神。

我们再来看一遍这段经文：“你若留意听耶和华你 神的话，又行我眼中看为正的事，

留心听我的诫命，守我一切的律例，我就不将所加与埃及人的疾病加在你身上，因为我耶和

华是医治你的。”（出15：26）



5

4)医治是自然环境的恢复，也是社会性的痊愈，即团体的痊愈

“这称为我名下的子民，若是自卑、祷告，寻求我的面，转离他们的恶行，我必从天上

垂听，赦免他们的罪，医治他们的地。”(代下7：14)

当以利沙的时代，耶利哥城的水源恶劣，不能食用，以利沙就奉神的名治好了那水。

列王纪下2章19-22节：耶利哥城的人对以利沙说：“这城的地势美好，我主看见了；只

是水恶劣，土产不熟而落。”以利沙说：“你们拿一个新瓶来装盐给我。”他们就拿来给他。

他出到水源，将盐倒在水中，说：“耶和华如此说：‘我治好了这水，从此必不再使人死，

也不再使地土不生产。’”于是那水治好了，直到今日，正如以利沙所说的。

痊愈是从极度的贫穷中得救。以利沙依靠祷告解决了信徒遗孀家庭经济困难的问题。

*列王纪下4章1-7节：

“有一个先知门徒的妻，哀求以利沙说：‘你仆人我丈夫死了，他敬畏耶和华是你所知

道的。现在有债主来，要取我两个儿子作奴仆。’以利沙问她说：‘我可以为你作什么呢？

你告诉我，你家里有什么？’她说：‘婢女家中除了一瓶油之外，没有什么。’以利沙说：

‘你去，向你众邻舍借空器皿，不要少借。回到家里，关上门，你和你儿子在里面，将油倒

在所有的器皿里，倒满了的放在一边。’于是，妇人离开以利沙去了，关上门，自己和儿子

在里面。儿子把器皿拿来，她就倒油，器皿都满了。她对儿子说：‘再给我拿器皿来。’儿

子说：‘再没有器皿了。’油就止住了。妇人去告诉神人。神人说：‘你去卖油还债，所剩

的，你和你儿子可以靠着度日。’”(王下4：1-7)

4.从圣经的角度解读疾病的原因

神创造的世界原本是完美无缺的。

“ 神看着一切所造的都甚好。有晚上，有早晨，是第六日。”(创1：31)

在医治之神耶和华面前，我们应该将疾病和盘托出，接受治疗。患者应该先向医生说明

自己的病症，之后医生才能开始诊察治疗，而为了查明病因、病种（名称），治愈病患，医

生则要引导患者向自己说清疾病的症状与发病的时间等。我们向医治之耶和华祷告，其实也

就是向神坦白，虽然在我们还没有坦白之前，神就已经了如指掌了，但是为了使我们的信心

获得成长，神往往会在听了我们的坦白之后，才开始为我们诊断治疗。所以，我们要知道自

己的病因。就像所罗门王仅求智慧却得到了神的祝福，得享更多所未求之美物一样（王上3：

9-13），通过疾病的治疗过程，我们也将得到宝贵的教训与属灵的成长，以及见证医治之基

督的祝福。

1） 疾病的出处

(1)来自撒但的疾病

神创造的第一个人亚当以及夏娃原是健康的，但是他们犯罪摘吃了善恶果，之后疾病与

死亡便开始临到人的身上（创2：17）。约伯记2章7节中写道：“于是撒但从耶和华面前退

去，击打约伯，使他从脚掌到头顶长毒疮。”

撒但使约伯从脚掌到头顶长了毒疮。

“当下，有人将一个被鬼附着，又瞎又哑的人，带到耶稣那里，耶稣就医治他，甚至那

哑巴又能说话，又能看见。”(太12：22)

<问题>阅读马可福音9章17-29节的内容，回答以下问题。



6

1)我们应该怎样做才能赶出魔鬼呢?

“耶稣对他说：‘你若能信，在信的人，凡事都能。’”(可9：23)

2)如果我们觉得自己没有赶鬼的能力，那么我们应该怎样做呢?

“孩子的父亲立时喊着说（有古卷：立时流泪地喊着说）：‘我信！但我信不足，求主

帮助！’”(可9：24)

如果我们以耶稣基督的名恳切祈求的话，神就会赐予我们信心。

3)当我们做什么事情的时候，赶鬼的能力就能临到我们呢?

“耶稣说：‘非用祷告（有古卷加：禁食二字），这一类的鬼中不能出来（或译：不能

赶他出来）。’”(可9：29)

(2)因罪产生的疾病

申命记28章20-22节：

“耶和华因你行恶离弃他，必在你手里所办的一切事上，使咒诅、扰乱、责罚临到你，

直到你被毁灭，速速地灭亡。耶和华必使瘟疫贴在你身上，直到他将你从所进去得为业的地

上灭绝。耶和华要用痨病、热病、火症、疟疾、刀剑、旱风（或作“干旱”）、霉烂攻击你，

这都要追赶你，直到你灭亡。”

如果人犯罪作恶，坚持到底不悔改的话，那么，死亡、贫穷与疾病这三大咒诅将临到

他们的身上。历代志下26章19节中写道：“乌西雅就发怒，手拿香炉要烧香。他向祭司发怒

的时候，在耶和华殿中香坛旁众祭司面前，额上忽然发出大麻风。”

乌西雅王滥用职权，做了祭司长才能做的事，也就是他想要用手拿香炉来烧香，这就犯

了罪，所以他的额头上长出了大麻风，这大麻风直到他死的那一日也没有消退。

使徒行传12章20-23节中写道：“希律恼怒推罗、西顿的人。他们那一带地方是从王的

地土得粮，因此就托了王的内侍臣伯拉斯都的情，一心来求和。希律在所定的日子，穿上朝

服，坐在位上，对他们讲论一番。百姓喊着说：‘这是 神的声音，不是人的声音。’希律

不归荣耀给 神，所以主的使者立刻罚他，他被虫所咬，气就绝了。”

<问题>我们应该怎样应对因罪而生的病呢?
一定要认罪悔改。只有彻底离开罪恶，我们才能得到怜悯，主才会医治我们。

“耶和华的臂膀并非缩短，不能拯救，耳朵并非发沉，不能听见。但你们的罪孽使你们

与 神隔绝，你们的罪恶使他掩面不听你们。因你们的手被血沾染，你们的指头被罪孽沾污；

你们的嘴唇说谎言，你们的舌头出恶语。”（赛59：1-3）

“所以你们要彼此认罪，互相代求，使你们可以得医治。一人祈祷所发的力量是大有功

效的。”（雅5：16）

“来吧，我们归向耶和华！他撕裂我们，也必医治；他打伤我们，也必缠裹。过两天他

必使我们苏醒，第三天他必使我们兴起，我们就在他面前得以存活。”（何6：1-2）

<问题>阅读启示录2章22节的内容，回答问题：神是怎样惩罚不悔改的人的
呢?

“看哪，我要叫她卧病在床。那些与她行淫的人，若不悔改所行的，我也要叫他们同受

大患难。”

<问题>约翰福音5章14节中耶稣亲自所说之话是什么意思呢?
“后来耶稣在殿里遇见他，对他说：‘你已经痊愈了，不要再犯罪，恐怕你遭遇的更加

利害。’”



7

（3）为彰显神荣耀的疾病

约翰福音9章1-12节中，有一个人，生来就是瞎眼的，对此，耶稣说不是这人犯了罪，

也不是他父母犯了罪，是要显出神的作为来。

“耶稣过去的时候，看见一个人生来是瞎眼的。门徒问耶稣说：‘拉比，这人生来是瞎

眼的，是谁犯了罪？是这人呢？是他父母呢？’耶稣回答说：‘也不是这人犯了罪，也不是

他父母犯了罪，是要在他身上显出 神的作为来。’”（约9：1-3）

<问题>雅各书5章15节中说怎样的祷告能使病人得救（医治）呢?
“出于信心的祈祷要救那病人，主必叫他起来；他若犯了罪，也必蒙赦免。”

（4）因疏忽大意而生的疾病

神赐给我们的健康生活法规中，有很多治疗原则和与健康原则可以加以利用。我们不

可以试探神，有的人不理解马可福音16章18节中“若喝了什么毒物，也必不受害”这句话

的意思，明知道是剧毒之物，但还是执意要吃，最终必死无疑。如果我们在避无可避的情

况下吸入了空气中的毒素，或在不知情的情况下吃了一些毒素，那么神一定会保守我们的，

但是如果我们像以色列百姓在旷野试探神一样试探我们的主，那么不管出于怎样的动机与

理由，我们都会遭到报应的。

“反倒在旷野大起欲心，在荒地试探 神。他将他们所求的赐给他们，却使他们的心灵

软弱。”（诗106：14-15）

如果有些人生来就气虚体弱却还不好好照顾自己的身体的话，就会很容易生病，圣经是

这样劝勉这类人的：我们的身体就是圣灵的殿，要照顾好身体，注意饮食生活。

“因你胃口不清，屡次患病，再不要照常喝水，可以稍微用点酒。”（提前5：23）

“我被压伤，身体疲倦，因心里不安，我就唉哼。主啊，我的心愿都在你面前，我的叹

息不向你隐瞒。”（诗38：8-9）

信徒们不论是工作还是饮食、休息，都要适度而行，按着次序而行。

“凡事都要规规矩矩地按着次序行。”（林前14：40）

重获新生的信徒们要被圣灵充满，按着神的话语圣洁而活，这样的话，我们就可以无

病无恙，常享健康。

“喜乐的心，乃是良药；忧伤的灵，使骨枯干。”（箴17：22）

<问题>阅读以赛亚书40章31节的内容，回答问题：我们应该怎样做才能预
防疾病，常常健康?

“但那等候耶和华的，必从新得力。他们必如鹰展翅上腾，他们奔跑却不困倦，行走却

不疲乏。”

（5）疾病是神出于良善的目的所赐下的试炼

“你回去，告诉我民的君希西家说：‘耶和华你祖大卫的 神如此说：我听见了你的祷

告，看见了你的眼泪，我必医治你。到第三日，你必上到耶和华的殿。’”(王下20：5)

通过生病的试炼，我们能够历经磨炼，变得更加谦卑，更加依靠神(林后12：7-10)。

从这一信心的角度来看，出于试炼的疾病并不都是坏事。

<问题>阅读哥林多后书12章7-10节的内容，回答问题：神为什么没有医治
保罗的病呢?



8

“又恐怕我因所得的启示甚大，就过于自高，所以有一根刺加在我的肉体上，就是撒但

的差役要攻击我，免得我过于自高。为这事，我三次求过主，叫这刺离开我。他对我说：‘我

的恩典够你用的，因为我的能力是在人的软弱上显得完全。’所以，我更喜欢夸自己的软弱，

好叫基督的能力覆庇我。我为基督的缘故，就以软弱、凌辱、急难、逼迫、困苦为可喜乐的，

因我什么时候软弱，什么时候就刚强了。”(林后12：7-10)

(6)因年老体衰而生的疾病，或为进天国而生的疾病

即使是神所爱的大卫王，在他年纪老迈的时候，虽然用被子遮盖身体，但他也仍然感

觉不到温暖（王上1：1-4）。不论是谁，上了年纪后，身体的各个器官都会衰弱，很容易

患上各种疾病。此外，神为了将我们接至天家，也会赐下必死的病，因为这病是进入天国

的必经之路，所以也就相当于是一种祝福了。

“我以为应当趁我还在这帐棚的时候提醒你们，激发你们，因为知道我脱离这帐棚的时

候快到了，正如我们主耶稣基督所指示我的。”（彼后1：13-14）

“以利沙得了必死的病，以色列王约阿施下来看他，伏在他脸上哭泣，说：‘我父啊！

我父啊！以色列的战车马兵啊！’”（王下13：14）

<问题>以圣经为根据，从疾病的各种原因中我们应该领悟到什么呢?

疾病源于人

追根究底，疾病不是源于神，而是源自世人的罪孽，天国中并没有疾病。人犯罪之后，

无益于人的疾病才出现。因为人的罪恶，一切受造之物都一同叹息劳苦。

“地也必给你长出荆棘和蒺藜来，你也要吃田间的菜蔬。”(创3：18)

“我们知道一切受造之物一同叹息、劳苦，直到今日。”(罗8：22)

“又说：‘你若留意听耶和华你 神的话，又行我眼中看为正的事，留心听我的诫命，

守我一切的律例，我就不将所加于埃及人的疾病加在你身上，因为我-耶和华是医治你的。’”

(出15：26)

这段经文的意思就是，如果我们常常留意听主我们神的话，行他眼中看为正确的事情，

他就不会将疾病加在我们的身上。

“我造光，又造暗；我施平安，又降灾祸；造作这一切的是我耶和华。”(赛45：7)

纵观圣经，不论我们如何查找，都找不到神创造了罪这样的内容。虽然当自己的百姓偏

离正道，误入歧途的时候，神会容忍罪，但是却从未创造过罪。神创造了万有引力定律，但

是，如果某个想要自杀的人，爬上了高空坠楼而死的话，这死亡难道要归因于创造万有引力

的神吗？当然不是。这完全是自杀之人自掘坟墓。创造罪的始作俑者是撒但。

“盗贼来，无非要偷窃、杀害、毁坏；我来了，是要叫羊（或译：人）得生命，并且得

的更丰盛。”(约10：10)

神没既有创造恶，也不行恶，只是在人的自由意志之下，容忍了恶。也正因如此，人开

始违逆神，挣脱了神给予我们保护的祝福之手。神曾经告诫亚当不可以摘吃善恶果。

“只是分别善恶树上的果子，你们不可吃，因为你吃的日子必定死。”(创2：17)

神没有给人摘吃善恶果的权利，而是给了我们自由意志，允许我们自由选择，但是亚当

却轻信了撒但的花言巧语，选择了不顺从神。

“耶和华使法老的心刚硬，不听他们，正如耶和华对摩西所说的。”（出9：12）

如果仅看这段中文译文的表面意思，我们可能会觉得似乎是神使法老内心刚硬，使其犯

罪的，但其原语的意思却是，法老自己选择了不顺从神的旨意，而神则容忍了法老顽固的心，



9

也就是说神对法老放任不管，这也可以说是一种审判。

“耶和华的灵离开扫罗，有恶魔从耶和华那里来扰乱他。”（撒上16：14）

出自魔鬼的疾病是捆绑

路加福音13章中，安息日耶稣在会堂里教训人，有一个弯腰的女人走进会堂，那个女人

好像患了关节炎或与之类似的病，为什么这样说呢？因为她的腰弯得一点儿也直不起来。耶

稣叫过那女人来，对她说：“女人，你脱离这病了。”而那管会堂的却因为基督医好了那患

病的女人就怒气冲冲，对此，耶稣这样说：

“况且这女人本事亚伯拉罕的后裔，被撒但捆绑了这十八年，不当在安息日解开她的绑

吗？”（路13：16）

耶稣说捆绑这女人的是撒但。

“ 神怎样以圣灵和能力膏拿撒勒人耶稣，这都是你们知道的。他周流四方，行善事，

医好凡被魔鬼压制的人，因为 神与他同在。”（徒10：38）

这一节经文明明白白地向我们揭示了，那些被耶稣所医治的人，他们中有很多都曾是被

魔鬼压制的。

神关于疾病的绝对旨意

天父通过他爱子的事工显明了神对疾病的态度。耶稣是这样见证自己的：

“我实实在在地告诉你们，子凭着自己不能做什么，惟有看见父所做的，子才能做；父

所做的是，子也照样做。”（约5：19）

在希伯来书中我们读到耶稣是“ 神本体的真像”（来1：3），因此耶稣对疾病的态度

就是父神对疾病的态度，对此，我们无需怀疑。那么，耶稣的态度是怎样的呢？无论是谁来

到耶稣面前恳求医治，耶稣从未漠视过，总是医治那些寻求他的患病之人，并且，圣经还告

诉了我们神是永不改变的（玛3：6），耶稣基督“昨日、今日、一直到永远，是一样的”（来

13：8）。天父是医治的父，耶稣是医治的耶稣，确实如此。就像光与暗无法共存一样，神

的旨意也总是绝对的，特别是对魔鬼的捆绑与那些从魔鬼而来的疾病，神的旨意从来都是

绝对的医治。不论是出于什么原因，神都不希望自己的儿女生病。主的医治意愿不论何时都

更强于患者，也正因如此，耶稣被订在了十字架上，不仅代赎了我们的罪孽，还代替了我

们的软弱，担当了我们的疾病（太8：17；彼前2：24）。此外，耶稣曾说过，生病的人是被

撒但捆绑了的（路13：16），并对此甚是愤恨。实际上，耶稣也是为了担当我们的罪孽、死

亡与疾病，为了使我们从其中得到释放，而来到了这世间。自己的百姓被魔鬼所捆绑，因疾

病而痛苦，这绝不是神的旨意。但是，这里有个前提条件，那就是我们要忠实于耶和华的话

语，也就是要顺从神的话语，所以，我们首先要相信耶稣，迎接耶稣为我们的救主。

“又说：‘你若留意听耶和华你 神的话，又行我眼中看为正的事，留心听我的诫命，

守我一切的律例，我就不将加与埃及人的疾病加在你身上，因为我耶和华是医治你的。’”

（出15：26）

并且，神的儿女生病时，应该首先回转过来，寻求圣灵之光，省察自己。使徒保罗也曾

就顺从的生活与疾病这样说过：“所以，无论何不按理吃主的饼、喝主的杯，就是干犯主的

身、主的血了。人应当自己省察，然后吃着饼、喝这杯。因为人吃喝，若不分辨是主的身体，

就是吃喝自己的罪了。因此，在你们中间有好些软弱的与患病的，死（原文是睡）的也不少。”

（林前11：27-30）

我们首先应该反省悔改，然后为了痊愈而恳切祷告。

“耶和华啊，求你听我的祷告，留心听我的呼求！我流泪，求你不要静默无声！因为我

在你面前是客旅，是寄居的，像我列祖一般。求你宽容我，使我在去而不返之先可以力量复



10

原。”（诗39：12-13）

神向我们承诺，如果我们重新完全地侍奉他，我们必定能从他那里得到医治。

“你们要侍奉耶和华你们的 神，他必赐福与你的粮与你的水，也必从你们中间出去疾

病。你境内必没有坠胎的，不生产的。我要使你满了你年日的数目。”（出23：25-26）

但是，有时虽然我们与神关系亲密，可是却久卧病床，这绝不是出于神的旨意。即便

在圣经记录中，以色列的子孙遭受了疾病的痛苦，但那也不是神的意思，他们都曾是神的

仆人。

“如今耶稣所得的职任是更美的，正如他所作更美之约的中保；这约原是凭更美之应许

立的。”（来8：6）

“督既为我们受（原文是成）了咒诅，就赎出我们脱离律法的咒诅；因为经上记着：‘凡

挂在木头上都是被咒诅的。’”（加3：13）

<应用>本人000相信神的绝对旨意，相信不论我因为什么原因而生的病，神都会医治我

的！



11

【讨论与默想】

1.我们的灵魂肉都健康吗?

2.能用3分钟左右讲一讲医治的真理吗?

应用&作业

领悟的内容

需要调整的内容

感恩的内容

需要践行的内容

需要祷告的内容

作业

背诵圣经
●长寿的约定；诗91：16

●祝福的祈祷；约三1：2

预习阅读的话语 徒3：1-10

祷告 求神让我更好地明白神医治的恩典！

读书与其他



12

第

二

课

医治的目的与价值

主题经文 徒3：1-10 圣经背诵
●长寿的应许：诗91：16

●祝福祈愿：约三1：2

作业检查

检查标记 完成=○ 部分完成=△ 未做=×

读经

默想与背诵

实践及其他

复习问题
1.医治之神是什么意思呢?

2.知道病因有何益处呢?

学习目标
1.了解神医治的目的与价值。

2.了解神关于长寿与健康的旨意。

引人思考的喻道故事

第二次世界大战后，20世纪中叶的欧洲完全陷入了精神空白的时期。就在二战之前，受

文艺复兴和人道主义的影响，欧洲的人们还相信人的伟大与不凡。但是，随着第二次世界大

战在欧洲的爆发，希特勒惨绝人寰地屠杀了近600万的犹太人。纳粹政权的魔爪甚至还伸向

了法国与瑞士，导致同一民族之间不得不明争暗斗，自相残杀。简而言之，人性已经完全荒

芜。

看到这样的景象，欧洲人陷入了彻底的绝望之中，他们不经感叹道：“啊，人类竟是如

此地不堪吗？”正值这一时期，弗朗西斯·薛华(Francis A.Schaeffer）牧师在瑞士阿尔卑

斯山山麓创建了名为L’Abri的团契。L’Abri是法语，意思是“隐身处”、“避难所”。弗

朗西斯·薛华牧师建立L’Abri团契的目的就是为了通过真正的团体生活，重新找回破碎的

人性，恢复扭曲的信仰，以此来填补欧洲精神史的荒凉之谷，发挥时代的精神支柱与属灵支

柱的作用。L’Abri团契中聚集了很多社会各行各业的知识分子，如学者、艺术家、宗教信

徒、工程师等。他们与弗朗西斯·薛华牧师一起生活在这个安息与恢复的团体中，通过福音

披戴真正的医治、恢复与自由的恩典，同时发挥欧洲社会的精神支柱、属灵支柱的作用。于

人而言，安息与恢复至关重要，因为真正的休息能够带来真正的痊愈与恢复，所以，近来有

很多的人追求避暑休假。但是，所谓的安息要是完全的休息，是在基督里面真正的休息。若

非如此，所有的休息就可能只是连续不断的彷徨、疲劳与痛苦。但是，我们不能因此就都要

去阿尔卑斯的L’Abri，因为我们周围就有很多人生的L’Abri，那L’Abri就是教会。实际

上，薛华牧师建立的团体其实就是一种新形态的教会。神赐下教会作为我们人生真正的安息

之所与避难之处，我们周边所有的教会，都是我们获得真正的安息与恢复的共同体，不论是

多么小的教会，在其里面都会不断地实现医治之工、恢复之工及新的自由之工。但是，有的

人如果身边就有这样的教会，却仍然彷徨徘徊的话，那这样的人该有多么地可怜啊。更有甚

者，自己身在以耶稣为元首的教会之中，却整天只知道批判教会，只知道抱怨，这样的人又

该是多么地可悲啊。



13

1.医治的目的与价值

圣经中医治的目的与价值是什么呢?

1）医治是神对所有人的爱

盖洛普舆论调查(the Gallup polls)曾以美国人为对象，对“一个人成功的标准是什么”

进行了调查，结果显示，回答得最多的有6个答案，第一是健康，第二是身心愉悦的职业，

第三是幸福的家庭，第四是良好的教育，第五是内心的平和，第六是亲密的朋友。出乎意料

的是“金钱”与“好的房子”仅排在了20多位。此次调查充分证明了健康对幸福成功的人生

是多么地重要。

按照神的话来说，疾病就是律法的咒诅（申28章），身体健壮就是福（约三1：2）。神

创造了肉体、精神、属灵的功能及其自身的灵活便利，并将其赏赐给了我们，但是疾病却打

碎了这一切。疾病是痛苦煎熬，使照看病人的亲朋好友都成了奴仆；疾病是仇敌强盗，夺去

了神原本赐给人的便利、工作、财物、美好、力量与时间。

2）神以医治的奇事证实自己的存在，以救恩引导人们

“ 神又按自己的旨意，用神迹奇事和百般的异能，并圣灵的恩赐，同他们作见证。”(来

2：4)

列王纪下5章中的乃缦是个大麻风病人，他的痊愈，既是肉体疾病的痊愈，也显明了完

全的救恩所做的事工。这一重要事件使得乃缦相信了又真又活的神，引导他敬拜耶和华神。

3）耶稣用医治来证明自己是弥赛亚

施洗约翰在狱中想要通过自己的门徒打听耶稣传道的消息，于是他就打发门徒到耶稣那

里去，问耶稣是否是那应许要来的弥赛亚。面对这一提问，

“耶稣回答说：‘你们去把所看见所听见的告诉约翰，就是瞎子看见，瘸子行走，长大

麻风的洁净，聋子听见，死人复活，穷人有福音传给他们。’”(路7：22)

4）医治是使信心成长的契机

约伯的故事很好地告诉了我们，信徒的生死祸福取决于神的自由主权。神允许魔鬼使用

疾病攻击人，这是出于神的计划，就是使约伯省察自己的内心，使其明白自己需要真正的

圣洁。疾病使约伯认识到了自己的罪，当他在神的面前告白自己的罪时（伯42：6），他就

得到了医治。圣经中写道，约伯悔改认罪，并为诋毁自己的朋友祷告，神就使约伯从苦境中

回转过来。(伯42：10)

“约伯为他的朋友祈祷。耶和华就使约伯从苦境（原文是掳掠）转回，并且耶和华赐给

他的比他从前所有的加倍。”(伯42：10)

神使约伯从苦境中转回，不仅意味着，在物质方面，约伯得到了数倍于以往的财富或更

多的应许，同时也意味着约伯肉体的疾病得到了医治，恢复了健康。当约伯彻底省察自我，

悔改认罪，饶恕他人，为他人祷告，以爱相待时，他就得到了肉体的痊愈与物质的祝福，这

一件事更是成为了使约伯属灵成熟的契机（伯42：11）。

“约伯的弟兄姐妹和以先所认识的人都来见他，在他家里一同吃饭；又论道耶和华所降

与他的一切灾祸，都为他悲伤，安慰他。每人也送他一块银子和一个金环。”(伯42：11)

5)追随耶稣的门徒们，他们的生活与事工，在医治的事工中占有重要地位

耶稣在世时，医治病人是其事工的重要部分。

“因为我从天上降下来，不是要按自己的意思行。”(约6：38)



14

耶稣为人医治，周游四方，是为了践行父神的旨意。对耶稣来说，成就神的旨意是重中

之重。

“耶稣走遍各城各乡，在会堂里教训人，宣讲天国的福音，又医治各样的病症。”(太9：

35)

我们知道即使是在今天，在我们的生活与事工中，医治仍然是神计划中的一部分。医治

疾病是神的应许之一。

“我实实在在地告诉你们：我所作的事，信我的人也要作；并且要作比这更大的事，因

为我往父那里去。”(约14：12)

如果我们相信神的约定并将其付诸实践的话，那么，在我们的生活或事工中，我们就能

看见那神全能之工的显现。神的话语中充满了对我们的应许，我们要在圣经中发现医治的应

许，并相信那医治的应许。

6)医治是圣灵赐给教会的恩典，也是其膏抹耶稣的重要目的

圣灵用膏膏抹了耶稣(路4：18)，为使其能够医治疾病(徒10：38)。“ 神怎样以圣灵和

能力膏拿撒勒人耶稣，这都是你们知道的。他周流四方，行善事，医好凡被魔鬼压制的人，

因为 神与他同在。”(徒10：38)

圣灵在教会中按照神的旨意赐下了医治的恩典，使神救恩的事工得以继续。

“ 神在教会所设立的：第一是使徒，第二是先知，第三是教师，其次是行异能的，再

次是得恩赐医病的、帮助人的、治理事的、说方言的。”(林前12：28)

圣经是“裁决一切争端的最高法官(supremus judex controversiarum)”。在圣经中，

没有一处曾记载圣灵只赐恩典与初代教会，此后再无恩典。主说，他已经得了天上地下所有

的权柄，并将与我们同在，直到“世界的末了”，即直到耶稣再临为止（太28：18-20）。

那么，魔鬼只在初代教会时遍地游行，而现在则被捆绑在无底坑中了吗?

“我又看见一位天使从天降下，手里拿着无底坑的钥匙和一条大链子。他捉住那龙，就

是古蛇，又叫魔鬼，也叫撒但，把他捆绑一千年，扔在无底坑里，将无底坑关闭，用印封上，

使它不得再迷惑列国。等到那一千年完了，以后必须暂时释放它。”(启20：1-3)

现在就是没有撒但与魔鬼的和平时代了吗？并非如此。直到现在，魔鬼仍然在继续行那

迷惑、偷盗、杀害、毁坏之事（约10：10）；时至今日，撒但仍在阻碍神国的扩张，而神的

国直到耶稣基督再临的时候才能完全成就。实际上黑暗势力与光明势力的争战仍在继续，今

天，面对这样的争战，教会所当行的使命就是传扬福音，医治病人。神希望我们活在没有疾

病与罪恶的幸福之中，这是神完全的旨意。那么，我们就不需要继续辨别撒但的诡计，赶走

魔鬼，医治从魔鬼而来的疾病了吗？

7）医治是耶稣交付教会的重要事工

耶稣周游四方，医治病人，教导门徒们也当行他所做的事。医治不仅宣告了耶稣的爱，

也是传扬天国福音的主要方法。耶稣也曾差遣他的门徒们去传福音，行医治的事工，这表明，

对跟随耶稣的门徒们来说，医治的事工也是他们主要的事工(太10：1，7-8；路10：1，9)。

“耶稣叫齐了十二个门徒，给他们能力、权柄，制伏一切的鬼，医治各样的病。又差遣

他们去宣传 神国的道，医治病人。”(路9：1-2)

“门徒就出去，走遍各乡，宣传福音，到处治病。”(路9：6)

正如不出售食物的餐馆就不能称之为餐馆一样，不传医治之神，不行医治之工的教会，

必然是有问题的教会。对于牧会来说，医治能够促进其获得质的飞跃与量的突破。得到过医

治的人，通过自己的经历，信心大大成长，同时在向周围的人传道时，也能够事半功倍。所



15

以，今天在世界各地，那些既进行属灵事工，又进行医治牧会的教会正在不断地成长，这些

教会不再强调人那属魂的事工，而是恒切依靠圣灵，让圣灵来工作。而我们通过神的医治也

能获得极大的益处，例如：恢复肉体的健康、精神健康、属灵的健康，节省治疗费用，得到

物质上的帮助，将荣耀归于神，促进其他信徒信仰成长，传道使不信者回转等。使徒行传3

章1-26节中，有一个人，天生就是瘸腿的，彼得和约翰在圣殿的美门遇见他时，那个病人就

求他们周济，彼得大声说道：“金银我都没有，只把我所有的给你。我奉拿撒勒人耶稣基督

的名，叫你起来行走！”（徒3：6）那时，那个病人立刻就站了起来，跳着，赞美神，进了

圣殿，将荣耀归给了神。很多看到这一景象的不信之人都稀奇惊讶，他们听了彼得与约翰的

讲道之后纷纷回转信了神。教会是耶稣的身体，也就是说，教会是耶稣基督圣洁之身的延展

或是第二圣洁之身，换句话说，教会就是耶稣事工的延长，是耶稣事工的再现。

在今天，教会是向天下万民显现神国的工具，所以，教会应当成为弥赛亚式的共同体，

凸显神国的能力、权柄、特征与价值。因为神已经将天国的钥匙交给了教会。

“我要把天国的钥匙给你，凡你在地上所捆绑的，在天上也要捆绑；凡你在地上所释放

的，在天上也要释放。”(太16：19)

8）医治是绝对命令的一部分

“他又对他们说：‘你们往普天下去，传福音给万民听（万民：原文是凡受造的）。信

而受洗的必然得救，不信的必被定罪。信的人必有神迹随着他们，就是：奉我的名赶鬼，说

新方言，手能拿蛇；若喝了什么毒物，也必不受害；手按病人，病人就必好了。”(可16：1

5-18)

耶稣所赐的绝对命令是“去教导”“去传福音”“去医治”这三个。为软弱的人按手，

为生病的人事工，这是耶稣留给所有信徒的绝对命令。

当彼得与约翰医治那天生就是瘸腿的病人时，彼得抓住了机会，向百姓传讲基督（徒3：

16）。彼得与保罗，以及腓利行医治的事工时，人们都稀奇惊讶，而伴随着疾病的痊愈，人

们的罪也得了赦免（雅5：16；可2：3-12；诗103：3）。也就是说，使徒们的医治事工在赦

罪治病的同时，还使人们听到了福音，使他们相信了耶稣，在新的层面上，使灵与肉达到了

完全。牧会是神的事工，牧会者按照圣灵的指引，关注灵魂方方面面的变化，因此，牧会者

也要担当起慰藉灵魂、医治灵魂、引导灵魂的角色。对于牧会或宣教来说，医治起到了不

可忽视的重要作用，因此，没有医治的宣教或牧会可以说是不完全的事工。在马太福音17

章与马可福音9章中，门徒们没能医治好那个被鬼所附的癫痫病病人，所以，主责备他们是

不信的人，是禁食、祷告不足的人。

“耶稣和门徒到了众人那里，有一个人来见耶稣，跪下，说：‘主啊，怜悯我的儿子！

他害癫痫的病很苦，屡次跌在火里，屡次跌在水里。我带他到你门徒那里，他们却不能医治

他。’耶稣说：‘嗳！这又不信、有悖谬的世代啊，我在你们这里要到几时呢？我忍耐你们

要到几时呢？把他带到我这里来吧！’”(太17：14-17)

“耶稣进了屋子，门徒就暗暗地问他说：‘我们为什么不能赶出他去呢？’耶稣说：‘非

用祷告（有古卷加：禁食二字），这一类的鬼总不出来（或译：不能赶他出来）。’”(可9：

28-29)

9）医治是对他人的关爱，是必得天国赏赐的圣洁事工

耶稣借医治的神迹显明了神的爱。耶稣医治的动机是“怜悯”（太14：14，20：34；路

7：13），“怜悯”的希伯来语原语是“斯普朗克尼佐迈”（ ），意思就是看

见病人的疾病与苦痛，耶稣仿佛感受到了“肝肠寸断”般的疼痛。耶稣生平将大部分的时间

都用来为病人治病，这就证明了医治之福音（路4：18）的必要性。福音书中，耶稣行了许



16

许多多治病救人的神迹，以至于耶稣看上去似乎是为了医治病人来到这个世上的，这就是耶

稣爱世人的实证。病人来到耶稣面前恳求医治的时候，耶稣从不拒绝,都医治了他们（太14：

14）。医治的福音之所以重要，是因为其中包含了耶稣的爱。

“你们若爱我，就必遵守我的命令。”(约14：15)

“ 神的命令就是叫我们信他儿子耶稣基督的名，且照他所赐给我们的命令彼此相爱。”

(约一3：23)

为了用爱来进行医治的事工，我们向人们教授、传讲医治的福音，与他们交流，为他

们祷告，以此来帮助他们得到痊愈，这些都是神所喜悦的事工，都是将来必得天国赏赐的

神圣事工（太10：42）。关爱生病的人，依靠信心来医治他们，圣经中这样的事例不胜枚举

（太8：10；路7：9；太15：28；可9：24）。

10）医治是证实神话语的方法

“以利亚将孩子从楼上抱下来，进屋子交给他母亲，说：‘看哪，你的儿子活了！’妇

人对以利亚说：‘现在我知道你是神人，耶和华藉你口所说的话是真的。’”(王上17：23

-24)

以利亚通过祷告使死去的孩子复活了，看到这一神迹后，孩子的母亲告白道：现在我知

道你是神人了，也知道耶和华藉你口所说的话是真的了。

“门徒出去，到处宣传福音。主和他们同工，用神迹随着，证实所传的道。阿们！”(可

16：20)

11）神需要乐于献身的器皿，来用医治所得的健康与长寿，持久见证神的福音

“求你使我仍得救恩之乐，赐我乐意的灵扶持我，我就把你的道指教有过犯的人，罪人

必归顺你。”(诗51：12-13)

诗篇的作者祷告祈求神恢复救恩的喜乐，恳求神赐下乐意的灵，尤其渴慕灵魂的医治。

他这样祷告的目的是为了为主进行宣教，将主的道指教有过犯的人，使罪人悔改。如果我们

的灵魂憔悴萎缩，我们又能有什么余地来顾及他人呢？只有我们的灵魂康健了，我们才可以

关爱他人，传讲福音。

我们在神面前祈求医治的最终目的便是为了修理神的圣殿，以便更好地侍奉主。

“岂不知你们是 神的殿，神的灵住在你们里头吗？”(林前3：16)

不论何时，神总是希望我们这些神的儿女能够过上新的生活，在世上显明主耶稣基督。

所以，神愿意借助医治来赐予我们机会，使我们在地上的时间不按照情欲为自己而活，而是

在耶稣基督里，靠着神的旨意而活。

12)医治是教会复兴的契机，也就是扩张神国的契机

医治不仅涉及人的疾病，更与神的国有着直接的联系。圣经中讲到，神行医治的大能时，

神的国就降临扩张了（太12：28）。

“我若靠着 神的灵赶鬼，这就是 神的国临到你们了。”(太12：28)

神国的同在就是圣灵在见证耶稣是有医治相随的神，是赐下天国的神，是医治的神。耶

稣治好了被鬼附着、又瞎又哑的人，这件事揭示了神的国与医治之间的关系。当耶稣医治这

个病人的时候，法利赛人指控耶稣是靠着鬼王别西卜赶鬼治病，对此，耶稣回答说若撒但驱

逐撒但，那么撒但的国就必会崩坏，并宣告自己的医治能力不是出于撒但，而是来自圣灵我

们的神（太12：28）。驱逐魔鬼（医治）就是粉碎魔鬼的支配，拆毁魔鬼的国，也就是说，



17

通过赶鬼而进行的医治，与加强神的统治、扩张神的国有着直接的联系。虽然我们因信耶

稣得了永生，但是，在我们在这地上的年月里，天国仍是我们肉眼所看不见的，但医治的事

工却是展现在我们眼前的，是我们凭借感官就可以感知得到的，它不仅证明了神是真实存在

的，还大大促进了宣教的发展。

2.神关于健康与长寿的旨意

见证耶稣基督时，我们可能会像司提反执事一样不得不殉教，或像但以理的三个朋友一

样（但3：12-26）面临生与死的抉择---是跪拜偶像，还是持守信心，哪怕为此而殉教牺牲。

这时，我们要像但以理的三个朋友一样，毅然决然地做出“即或不然”(但3：18)的告白，

选择信心的道路，或像以斯帖一样勇敢地宣告“我若死就死吧”(斯4：16)。如果不是这样

的特例，一般情况下，神都希望我们健康长寿，在生活中见证基督耶稣。

“因我活着就是基督，我死了就有益处。但我在肉身活着，若成就我工夫的果子，我就

不知道该挑选什么。我正在两难之间，情愿离世与基督同在，因为这是好得无比的。然而，

我在肉身活着，为你们更是要紧的。我既然这样深信，就知道仍要住在世间，且与你们众人

同住，使你们在所信的道上又长进、又喜乐。”(腓1：21-25)

我们现在就进天国固然是好，但是，如果活着有益于神国与福音，那么我们就应当像保

罗一样努力活下去。

1）神所应许的基本年岁

诗篇90章10节中所说的年数意味着什么呢?

“我们一生的年日是七十岁，若是强壮可到八十岁；但其中所矜夸的不过是劳苦愁烦，

转眼成空，我们便如飞而去。”(诗90：10)

2）人的行为影响人的寿命

虽然人的寿命取决于神，但通过圣经我们可以知道，我们的行为也会影响到我们今生的

年月，即寿命。

①罪恶的生活缩短寿命

不按真理而行的生活(约三1：2-3)，即，在行为与言语上，不以耶稣的爱来（罗5：5）

爱神爱人，这样的生活就是罪恶的生活（加5：14；约一3：23）。

“你减少他青年的日子，又使他蒙羞（细拉）。”(诗89：45)

“他使我的力量中道衰弱，使我的年日短少。”(诗102：23)

“不要行恶过分，也不要为人愚昧，何必不到期而死呢？”(传7：17)

“耶和华使人日子加多，但恶人的年岁必被减少。”(箴10：27)

②圣洁的生活带来长寿的祝福

我们要彼此相爱，就像耶稣爱我们一样（约15：12），这样的生活是圣洁的生活。

“我今日将他的律例诫命晓喻你，你要遵守，使你和你的子孙可以得福，并使你的日子

在耶和华——你 神所赐的地上得以长久。”(申4：40)

箴言中多次讲明了年日的长短之道。

“你藉着我，日子必增多，年岁也必加添。”(箴9：11)

“无知的君多行暴虐，以贪财为可恨的，必年长日久。”(箴28：16)

因信耶稣称义的信徒们凭借圣灵的施洗，灵魂肉得以完全圣洁。

“知道人心的 神也为他们作了见证，赐圣灵给他们，正如给我们一样；又藉着信洁净

了他们的心，并不分他们我们。”(徒15：8-9)



18

凭借耶稣的宝血,我们不仅罪得饶恕,肮脏污秽的心灵也得到了清洁(帖前5：23;来10：1、

13：12)。

3）新约中的例子：我们怎样才能长寿健康

*林前11：23-30

“我当日传给你们的，原是从主领受的，就是主耶稣被卖的那一夜，拿起饼来，祝谢了，

就擘开，说：‘这是我的身体，为你们舍（有古卷：擘开）的，你们应当如此行，为的是记

念我。’饭后，也照样拿起杯来，说：‘这杯是用我的血所立的新约。你们每逢喝的时候，

要如此行，为的是记念我。’你们每逢吃这饼，喝这杯，是表明主的死，直等到他来。所以，

无论何人不按理吃主的饼、喝主的杯，就是干犯主的身、主的血了。人应当自己省察，然后

吃这饼、喝这杯。因为人吃喝，若不分辨是主的身体，就是吃喝自己的罪了。因此，在你们

中间有好些软弱的与患病的，死（原文是睡）的也不少。”(林前11：23-30)

27节中“不按理”这一词是指着吃主晚餐时的态度与心思意念而言的。这节经文讲了哥

林多人吃主的晚餐时所怀的心态与姿态。阅读前面的章节，联系上下文我们可以知道，这些

人聚集在一起，吃主的饼，喝主的杯，参加主的圣餐，但是其中有很多人却已经酒醉或是酩

酊大醉，所以，保罗才说了这番话。

“因为人吃喝，若不分辨是主的身体，就是吃喝自己的罪了。因此，在你们中间有好些

软弱的与患病的，死（原文是睡）的也不少。”(林前11：29-30)

因为他们不敬虔，所以有很多早早就去世了或患病了，也就是说，不洁的生活最终必招

致早逝、疾病、软弱。“分辨”的意思是“看了之后明白”。圣餐中掰饼象征着耶稣的身体

为我们而舍，如果我们不知道，也不相信耶稣为了我们的永生与痊愈舍弃了自己的肉体，那

么我们就会软弱生病，这是因为我们并没有彻底明白在各各他的十字架上耶稣所得的医治。

基督为了我们作了逾越节的羔羊，他的身体为了我们肉体的生命与痊愈而受了伤。

“他被挂在木头上，亲身担当了我们的罪，使我们既然在罪上死，就得以在义上活。因

他受的鞭伤，你们便得了医治。”(彼前2：24)

因耶稣受的伤，我们得了医治，如果我们不知道这一事实的话，那我们的肉体就会软弱

生病，我们就会早早离世或者不足以过完在世的日子。

“若不分辨是主的身体”该句话还有其他的意思，那就是主与主属灵的肢体，即基督徒

与基督的身体，是合一的。如果不明白这一点，那么，我们也可能会身体软弱或生病早逝。

“又要叫基督的平安在你们心里作主，你们也为此蒙召，归为一体，且要存感谢的心。”

(西3：15)

4）以悔改的生活得恢复的恩典

*林前5：1-5

“风闻在你们中间有淫乱的事。这样的淫乱连外邦人中也没有，就是有人收了他的继母。

你们还是自高自大，并不哀痛，把行这事的人从你们中间赶出去。我身子虽不在你们那里，

心却在你们那里，好像我亲自与你们同在，已经判断了行这事的人。就是你们聚会的时候，

我的心也同在。奉我们主耶稣的名，并用我们主耶稣的权能，要把这样的人交给撒但，败坏

他的肉体，使他的灵魂在主耶稣的日子可以得救。“(林前5：1-5)

第5节中讲到“要把这样的人交给撒但，败坏他的肉体，使他的灵魂在主耶稣的日子可

以得救。”(林前5：5）所以，撒但会败坏我们的肉体，神并不会败坏我们的肉体。虔诚信

神的人离开神后，只有在肉体如残灯枯烛的时候才开始回转归向神，这样的事例，我们不是

看得太多了吗?



19

5）用医治的生活，有力地传道见证基督

我们要恳求神的帮助，使我们能像医生一样仔细检查自己的属灵状态，过医治的生活，

努力成为祝福的通道。

“但要凡事察验，善美的要持守。”(帖前5：21)

“我今日呼天唤地向你作见证，我将生死、祸福陈明在你面前，所以你要拣选生命，使

你和你的后裔都得存活；且爱耶和华－你的 神，听从他的话，专靠他，因为他是你的生命，

你的日子长久也在乎他。这样，你就可以在耶和华向你列祖亚伯拉罕、以撒、雅各起誓应许

所赐的地上居住。”(申30：19-20）

“因我们是他身上的肢体（有古卷加：就是他的骨他的肉）。”(弗5：30)

“耶和华－你们 神所吩咐你们行的，你们都要去行，使你们可以存活得福，并使你们

的日子在所要承受的地上得以长久。”(申5：33)

“他年纪老迈，日子满足，享受丰富、尊荣，就死了。他儿子所罗门接续他作王。”(代

上29：28)

“但那等候耶和华的，必从新得力。他们必如鹰展翅上腾，他们奔跑却不困倦，行走却

不疲乏。”(赛40：31)

“摩西死的时候年一百二十岁。眼目没有昏花，精神没有衰败。”(申34：7)

6）不论是生是死都要将荣耀归于神

“我们若活着，是为主而活；若死了，是为主而死。所以我们或活或死，总是主的人。”

(罗14：8)

而且，如果主指示我们，我们也可像保罗或彼得一样，知晓什么时候离开帐篷回归故里。

“我现在被浇奠，我离世的时候到了。那美好的仗我已经打过了，当跑的路我已经跑尽

了，所信的道我已经守住了。从此以后，有公义的冠冕为我存留，就是按着公义审判的主到

了那日要赐给我的；不但赐给我，也赐给凡爱慕他显现的人。”(提后4：6-8)

“因为知道我脱离这帐棚的时候快到了，正如我们主耶稣基督所指示我的。”(彼后1:

14)

“我实实在在地告诉你，你年少的时候，自己束上带子，随意往来；但年老的时候，你

要伸出手来，别人要把你束上，带你到不愿意去的地方。（耶稣说这话是，指着彼得要怎样

死，荣耀 神。）说了这话，就对他说：‘你跟从我吧！’”(约21：18-19)



20

【讨论与默想】

1.在教会中痊愈之工成就得如何？

2.是否相信医治是神的爱？

应用&作业

领悟的内容

需要调整的内容

感恩的内容

需要践行的内容

需要祷告的内容

作业

背诵圣经
●疾病代赎；彼前2：24

●疾病代赎；太8：16-17

预习阅读的话语 徒53：4-5

祷告 求神今天也赐下圣灵的充满！

读书与其他



21

第

三

课

医治的圣经依据

主题经文 赛53：4-5 圣经背诵
●疾病代赎：彼前2：24

●疾病代赎：太8：16-17

作业检查

检查标记 完成=○ 部分完成=△ 未做=×

读经

默想与背诵

实践及其他

复习问题
1.关于疾病，神的旨意是什么?

2.神医治的最终目的是什么?

学习目标
1.使学生知道耶稣已经代赎了所有的疾病与软弱。

2.使学生知道三位一体的神在医治之中各自所担当的角色。

引人思考的喻道故事

长老会的牧师兼基督教宣教会的创始人宣信(A.B.Simpson)四十多岁时因为心脏病，生

命逐渐受到了死亡的威胁，医生告诉他，他只剩下几个月的时间了。听到这一诊断后，宣信

便来到了迈阿密的旧奥查德海滩休假，他想利用余下的时间，就其挂心的疾病，认真学习神

的话语。

他曾在《医治的福音》（The Gospel of Healing）这本书中写道：“……那年夏天，

我听说有相当多的人就像得到救恩时一样，仅因单纯地相信了神的话语，他们就得了医治。

这促使我开始积极地阅读圣经。我下定决心，不论以什么样的方式，都要解决这个问题。”

“我很高兴我没有去寻求人，而是独自俯伏在神的脚下，打开了圣经。没有任何人的指教，

我却领悟到了，在这充满罪恶与苦痛的世上，医治疾病就是基督满有荣耀的福音中的一部分，

不论是谁，只要是接受并相信了他的话语，耶稣就已经用十字架为他们做了赎价。”宣信发

誓将坚定不移地相信神能够医治自己的病，迎接耶稣做自己的医治之主，并决心将以任何一

种神所喜悦的方式来祷告、传讲医治之道。

之后，宣信在新罕布什尔参加礼拜时，受邀讲道。他就耶稣与耶稣的医治做了见证，证

实神的信实，并且还分享了他将耶稣迎接为自己的医治之主。第二天，宣信又收到了一起去

登山的邀请，顾及到自己的心脏状态，他的第一反应就是自己去不了，但随即又想起自己已

经宣告了病得医治了，于是便接受了登山的提议。直到那时，宣信还没有感觉到自己的疾病

已经得了医治，只是那样宣告了而已。在他登上山顶之前，宣信的内心一直充满了争斗，每

当内心浮现出圣经的话语时，软弱、痛苦与恐惧就会突然袭来，但是，每当他胜过这些，宣

告痊愈时，所有的症状又都消失了。在通往山顶的山路上，宣信经历了这场战争，并最终获

得了胜利。

宣信侍奉神，以其活跃的一生，坚持不懈地做着引导的事工，并且也不再因为心脏疾病

而遭受痛苦。对此，宣信总结说：“我必须迈开脚步得我当得的胜利。”真正的信心是熟知

圣经的产物。宣信因为将行为建立在神的话语之上，所以他才得到了真正的信心。不要殚尽

竭虑地为了信而信，而是要按照神的话语去行。为了使罪得赦免而劳神费心，其本身就是不

相信福音；为了使病得医治而埋头努力，其本身就是没有完全相信耶稣我们这一医治之主。



22

恩典是神所赐的无价之宝，我们只要靠着信心接受就可以了。而永生与医治就是神爱的礼物。

1.医治事工中三位一体之神的角色

我们基督教的神是三位一体的神，我们需要从三位一体这一角度，来理解神的存在以及

神所作的事工。圣父就是医治的本质，他爱世人，愿意医治世人所有的病痛；圣子被钉十字

架，完备了医治的客观依据，使医治成为可能；而圣灵则是实行医治。医治所具有的这种三

位一体的特征，我们从耶稣基督的医治事工中也能够窥见一二。圣经中明明白白地写了，耶

稣所有的事工，包括医治在内，都是按照圣父的意思行的（约5：30、6：39）。依靠圣灵的

能力，基督的医治事工得以显明（路4：18）。

1）在医治方面圣父的角色

圣父是医治之本，他的医治源于那圣洁而又完全的爱。“我耶和华是医治你的”这句经

文明确地揭示了神医治性的本质。圣父规划一切，统管万有（诗103：19），这于医治来说

也是这样。因为世人犯了罪，疾病便临到这世上，而圣父却为我们安排了赎价。医治表明了

神的爱与怜悯，而神对被造之物的特别关怀，便是这医治的根据，可以说医治就是神爱与饶

恕的象征。当我们相信慈爱之神的医治能力与本质时，医治的事工就会显明(王下20：1-7)。

只有当我们正确地认识神，我们才能树立正确医治的信心，才能够得到神满有慈悲与爱的医

治。

“ 神既不爱惜自己的儿子为我们众人舍了，岂不也把万物和他一同白白的赐给我们

吗？”(罗8：32)

2）在医治方面圣子的角色

圣子在医治中担当的最为重要的角色就是为我们作了赎价，完全拯救了世人的灵、魂

与肉体。

“她将要生一个儿子,你要给他起名叫耶稣,因他要将自己的百姓从罪恶里救出来(sozo,

赦罪)”(太1：21)。这里“救”这一词的希腊语是sozo，sozo在新约中出现了100多次，在

这里，“救”不仅仅有“赦罪(to deliver)”的意思，还有“医治”的意思，也就是还包含

“使之完全”等含义(太1：21；来7：25；太9：21-22；可10：52；路18：41-42；雅5：15；

路8：36等)

“耶稣说：‘你去吧！你的信救了你了。’瞎子立刻看见了，就在路上跟随耶稣。”(可

10：52)

我们可以非常明确地知道，救恩不是仅仅局限于罪得赦免这一方面，耶稣被钉十字架，

并不仅仅只是为了饶恕我们的罪，也是为了医治我们肉体的疾病。耶稣穷其一生，实践了什

么是救赎的一生，尤其是耶稣十字架的苦难、死亡与复活，更与世人疾病的医治有着直接的

关系。我们在基督里罪得饶恕与释放，意味着我们能够从由罪而来的疾病中得到释放。耶稣

担当我们的罪价，拯救我们，并不仅仅只是赦免我们的罪，还包含着苦痛的救赎，也就是耶

稣会救我们脱离世人因堕落而被魔鬼所压迫的所有苦痛，即，就我们脱离因离弃神的法规而

必然遭受的所有苦痛。这也就是说，耶稣的代赎不仅是罪的赦免，还指从各种疾病、受咒诅

的贫穷、属灵的捆绑、魔鬼的攻击、人际关系的破裂与创伤、人生的苦根等中获得释放。所

以，我们得救就意味着我们通过永生变得完全。我们的主耶稣基督不仅解决了我们罪的问题，

还为赐下恩典，背负了律法的一切诅咒，除去了魔鬼所有的恶行。

“耶稣走遍加利利，在各会堂里教训人，传天国的福音，医治百姓各样的病症。”(太4：

23)

申命记28章1-14节中讲述了神所赐的祝福，而16-68节则是记载了神所赐的咒诅，疾病



23

就是咒诅，而绝不是祝福。

“基督既为我们受了咒诅，（受原文作成）就赎出我们脱离律法的咒诅。因为经上记着，

凡挂在木头上都是被咒诅的。”(加3：13)

3）在医治方面圣灵的角色

圣经中写道，圣灵是施行医治的，尤其是福音书和使徒行传，更是证实了医治是借圣灵

成就的。耶稣的医治是在圣灵中，靠着圣灵而行的，他的事工与圣灵的膏抹有着很深的关联。

耶稣曾说：“若靠着神的灵赶鬼，这就是神的国临到你们了。”(太12：28)这句话明确表明

了自己的医治事工是凭借圣灵而行的。当耶稣受了施洗约翰的洗从水里上来时，神的灵落

在他身上（太3：16），他便被圣灵充满（路4：1），并且又因着圣灵的工，得以从死里复

活。耶稣从死人中复活完全是圣灵的工作（罗8：11），因此，大有能力的圣灵，能够使那

些在耶稣里面信主的人，思想神的话语，医治他们，使他们从死里复活。

“我要求父，父就另外赐给你们一位保惠师，（或作训慰师下同）叫他永远与你们同在。”

(约14：16)

“然而我将真情告诉你们。我去是与你们有益的。我若不去，保惠师就不到你们这里来。

我若去，就差他来。”(约16：7)

2.耶稣基督代赎中的医治

旧约圣经中称神为医治的神，并阐明了神的医治事工与羊羔--耶稣基督十字架之间的关

系。以色列百姓出埃及后，在书珥旷野行走了三天，却没找到任何水，到了玛拉，那里虽然

有水，但水却很苦，不能喝，所以摩西便按照神的指示，将树枝扔进了水里，水立刻就变甜

了。这时，神便向摩西与以色列百姓显明自己是“医治的耶和华”（出15：26）。此外，以

色列百姓在旷野摸索行进时，因为路途难行，他们便埋怨耶和华与摩西，结果就被火蛇所咬，

死了许多人。这时，耶和华神对摩西说，制造一条铜蛇，挂在杆子上，凡是被咬的人，只要

看见那蛇，就可以活下去了。这些事都象征了，医治是因耶稣基督的十字架而临到世人的（民

21：4-9）。

1）治病是在耶稣基督救赎的计划之中

“他诚然担当我们的忧患，背负我们的痛苦；我们却以为他受责罚，被 神击打苦待了。

哪知他为我们的过犯受害，为我们的罪孽压伤。因他受的刑罚，我们得平安；因他受的鞭伤，

我们得医治。我们都如羊走迷，各人偏行己路，耶和华使我们众人的罪孽都归在他身上。”

(赛53：4-6)

因为圣灵的感动，以赛亚宣告称耶稣担当了我们的忧患与痛苦。如果完全按照希伯来语

的原文来翻译的话，那么，这句话应该翻译为耶稣担当了我们的疾病与疼痛。以赛亚书53

章4节中的“毫厘”（ylij）这一希伯来语被翻译成了“忧患”，这一单词在申命记7：15、

申命记28：61、列王纪上17：17、列王纪下1：2、列王纪下8：8、历代志下16：12以及历代

志下21：15中都能找得到，在这些经文中，毫厘都被翻译成了“疾病”。而“玛克奥波”（b
aok]m）这一希伯来语在这里被翻译成了“痛苦”，这一词在约伯记14：22、33：19中可

以找到，在这两段经文中，玛克奥波是被翻译成了“疼痛”。所以，以赛亚书53章4节应该

翻译成“他诚然担当我们的疾病，背负我们的疼痛”，这样才更加准确。马太在自己所写的

福音书中通过直接引用以赛亚书53章4节佐证了这一点。“这是要应验先知以赛亚的话，说：

‘他代替我们的软弱，担当我们的疾病。’”(太8：17)

*太8：16-17

“到了晚上，有人带着许多被鬼附的，来到耶稣跟前，他只用一句话，就把鬼都赶出去，



24

并且治好了一切有病的人。这是要应验先知以赛亚的话，说：‘他代替我们的软弱，担当我

们的疾病。’”(太8：16-17)

“他被挂在木头上亲身担当了我们的罪，使我们既然在罪上死，就得以在义上活。因他

受的鞭伤，你们便得了医治。”(彼前2：24)

“He himself bore our sins in his body on the tree, so that we might die to

sins and live for righteousness; by his wounds you have been healed.”

马太福音8章17节是从字面上理解以赛亚书53章4节中的“忧患”这一词的。马太福音8：

14-17的主题并不是属灵的疾病（即罪的问题），而是肉体的疾病。这一节明确揭示了耶稣

治好彼得的岳母、被鬼附的人以及患病的人，其根据是耶稣做了代赎的事工，背负了疾病。

这里耶稣代赎的事工具体指的就是医治疾病（“他代替我们的软弱，担当我们的疾病”）。

所以，综上所述，以赛亚书53章5节中所说的“因他受的鞭伤，我们得医治”这一句话，包

括了属灵的疾病（悖逆与罪恶）、心理的疾病（没有平安）以及我们肉体的疾病（病患与痛

苦）。如果删去后面的两点，仅仅将耶稣的苦难从属灵的角度解释为，他担当了我们的罪恶，

那么就误解了本段经文，遗漏了该节所明确揭示的平安的恢复以及肉体疾病的痊愈。耶稣的

代赎是涵盖一切的事工，不仅解决了罪的问题，还解决了由罪所引起的恶果，即疾病与平安

的失丧的问题。以赛亚书53章5节中使用的“医治（拉法）”这一概念包含了我们属灵的医

治（罪的赦免）、关系方面的医治（恢复与神破裂的关系）以及肉体的医治（疾病的痊愈）。

并不是因他受的鞭伤我们将要得医治(将来时)，而是因他受的鞭伤我们得了医治(过去

完成时)。

“基督既为我们受了咒诅，（受原文作成）就赎出我们脱离律法的咒诅。因为经上记着，

凡挂在木头上都是被咒诅的。”(加3：13)

根据申命记28章15-23节、27-29节、35-61节的内容，所有的疾病与痛苦都是律法的咒

诅。但是我们要赞美神，因为依据加拉太书3章13节的经文，基督已经将我们从律法的咒诅

救赎了出来。如果说肉体的疾病是我们堕落的下场与恶果，那么，我们就能很轻松地从神学

的角度来理解医治的福音与基督的死，也就是医治的福音与基督为救赎我们而做的伟大牺牲

之间的深刻关系。如果从这种神学的角度来思考的话，我们就不能将灵魂在罪中得了救赎，

以及灵魂在肉体的、内心的或属灵的疾病中得了医治，这两个事实从完全的救赎论中分离出

来。即便认罪与痊愈存在着一定的时间落差，但是体验过认罪之洪恩的人，就能像约伯一样，

对将来的医治之应许有所盼望，如此看来，基督的赎罪之死，不但于罪有效，于我们肉体的

疾病也一样有益。所以，就像相信救主耶稣的信徒，无论是谁，都能借着耶稣十字架上的

死，得到赦罪一样，我们也得了肉体上所有疾病都可以被医治的应许。因为，人不是仅仅

只由灵魂构成的，而是由灵与肉这两种要素创造而成的，并且，人的堕落既然是灵与肉的堕

落，那么，救赎自当是灵与肉的救赎。我们的信心不是建立在人的话语之上的，而是建立在

神的话语之上的。以赛亚书53章4节、5节与马太福音8章17节，以及彼得前书2章24节中曾说，

神的旨意就是叫我们健康。因此，医治就是神的旨意，这一点请大家不要有所怀疑。当然，

魔鬼肯定会费尽心机在我们耳旁嘀嘀咕咕，阻碍我们得医治，如果我们听信了魔鬼的话，那

么他们就会将神的祝福从我们手中夺去。病人首先要得到恩典，明白医治是出于神的旨意，

这一恩典就是人们能够得到医治的起点。只要人们开始相信医治是神的旨意，那么他们就

能立刻从错误的想法中解脱出来，其后不久就可以痊愈了。如果不是这样的话，那么就算再

怎么祷告、按手都是徒劳。当我们开始相信神的旨意是让病人恢复健康的时候，我们在这场

争战中就已经基本得胜了。为洗净我们的罪，耶稣已经穷尽所能。

“耶稣尝（原文作受）了那醋，就说：‘成了！’便低下头，将灵魂交付 神了。”(约

19：30)



25

2）怎样知道耶稣代替了我们的软弱呢?

“这是要应验先知以赛亚的话，说：‘他代替我们的软弱，担当我们的疾病。’”(太8：

17)

使徒们揭示了耶稣就是受苦难的仆人，表明他的代赎事工不仅赎买了犯罪作恶的世人，

甚至还担当了我们的疾病。马太福音8章17节在叙述耶稣基督治病事工的脉络时，引用了以

赛亚书53章4节的经文，解释了基督医病救人的根据就是因为他亲自担当了我们的“疾病”。

基督的治病事工就是以其代赎性的治病为依据的，这一点再明白不过了。

神希望我们知道耶稣代替了我们的软弱，担当了我们的疾病。但是有的人却说“可我没

有亲眼看见耶稣这样做啊”，耶稣离世的时候，就连在场的所有人都没有看见耶稣担当了我

们的疾病，他们看见耶稣肉体的死亡，但是却没有看见在属灵上有什么福分临到耶稣。耶稣

的所作所为，世人用自己的智慧与自然界的知识是无法理解的。

“并且我们讲说这些事，不是用人智慧所指教的言语，乃是用圣灵所指教的言语，将属

灵的话，解释属灵的事。（或作将属灵的事讲与属灵的人）然而，属血气的人不领会 神圣

灵的事，反倒以为愚拙。并且不能知道，因为这些事惟有属灵的人才能看透。”(林前2：1

3-14)

这类的知识已经超越了人类的真理，我们用人的自然知识无法佐证耶稣担当了我们的疾

病这句话的真伪，因为我们无法用肉眼看到，也就无法从人类自然的观点来加以理解。如此

一来，我们又是怎样知道耶稣代替了我们的软弱的呢？

纵然我们的身体上还有某些症状，这些症状使我们觉得耶稣并没有担当我们的软弱与疾

病，但是神的话语却早已启示我们，这些话语是我们能够知道上面这句经文的唯一的方法。

耶稣是我们信心的标杆榜样，按照旧约圣经所记，信心就是将神的话当做事实来相信。

“耶稣却回答说：‘经上记着说：人活着，不是单靠食物，乃是靠 神口里所出的一切

话。’”(太4：4)

每当我们因为犯罪或是因为疾病、贫穷而失意忧虑的时候，耶稣就会对我们说：“你们

要将所犯的罪以及疾病、贫穷交托给我。”当我们将一切交托给主的时候，救恩的大能便开

始作工。

“你们要将一切的忧虑卸给 神，因为他顾念你们。”（彼前5：7)

我们应将将重担交托给神，不断祈求祷告直到什么时候呢？直到我们将因问题而产生的

思虑全部卸给神的时候，直到我们一无挂虑的时候，直到只靠神的话语就可得满足的时候。

“应当一无挂虑，只要凡事借着祷告、祈求，和感谢，将你们所要的告诉 神。 神所赐、

出人意外的平安，必在基督耶稣里，保守你们的心怀意念。”(腓4：6-7)

我们要相信并奉耶稣基督的名，宣告那约定之事早已成就。他的救赎包括赦罪，包括那

从咒诅、疾病、贫穷、魔鬼的捆绑以及永远的死中重新获得的自由。

<应用>

据记载，耶稣亲自代替了00的软弱，担当了00的疾病。他所背负的，00不必再背负。耶

稣担当了疾病，所以00得以从病中得到释放。因为00相信这一话语，所以00知道，这话语就

是事实。

3)耶稣是有权柄的医生、永生的医生、大能的医生

圣经中记载了一个罗马百夫长的故事，这个百夫长承认耶稣基督拥有绝对的主权，而一

般人仅仅只认为耶稣是伟大的先知、哲学家、领袖或是伟大的改革家。

“耶稣说：‘你们说我是谁？’西门彼得回答说：‘你是基督，是永生 神的儿子。’

耶稣对他说：‘西门巴约拿，你是有福的！因为这不是属血肉的指示你的，乃是我在天上的



26

父指示的。’”(太16：15-17)

但是耶稣其身份远不止于此，耶稣是拥有绝对主权的人，他已经得了天上地下一切的权

势权柄，当我们承认这一事实的时候，主将会以极大的喜悦行出神迹奇事。

当耶稣走进迦百农的时候，一个罗马的百夫长进前来，在耶稣脚前跪了下来。这百夫长

是驻屯在以色列这一殖民地进行管理统治的罗马军官，但是，他竟然在大街上于众目睽睽之

下跪在了耶稣的面前，这不可不谓是出乎众人意料之外。这一行为在平时是绝对无法看见的，

如果汇报了上级的话，这个百夫长甚至会面临严厉的责难。即便这样，他还是毫不犹豫地来

到了耶稣的面前。

“耶稣进了迦百农，有一个百夫长进前来，求他说：‘主啊，我的仆人害瘫痪病，躺在

家里甚是痛苦。’”(太8：5-6)

从这一行为来看，百夫长可以说是一个充满爱心的军人。耶稣对百夫长说：“我去医治

他”（太8：7），但是，百夫长却婉言拒绝了，怎可劳主亲至寒舍呢？这不仅仅是因为百夫

长有信心，也是出于这样的考虑：耶稣是犹太人，而自己则是外邦人，如果耶稣到自己家里

来的话，必然又会受到敌对者的攻击，百夫长就是这样一个满有爱心的人。“主啊，你到我

舍下，我不敢当；只要你说一句话，我的仆人就必好了。”(太8：8)耶稣听到百夫长的这句

话，深受感动，感叹不已。

“耶稣听见就希奇，对跟从的人说：‘我实在告诉你们：这么大的信心，就是在以色列

中，我也没有遇见过。’”(太8：10)

耶稣对百夫长说“照你的信心，给你成全了。”瞬间就有神迹发生了，那瘫痪的仆人立

刻就完完全全地痊愈了。这一件事向我们阐明了信心的重要原理，极其明了地告诉了我们什

么是权势。百夫长非常明白“权势”的意思，因为他就是一个有“权势”的人，而权势的背

后是罗马政府的权势。所谓罗马的权势就是罗马政府所拥有的政治、经济、军事所有力量的

总和，因此，违背百夫长的命令就是忤逆罗马的权势，而这样的人最终会受到罗马权势的审

判。抵挡权势，审判就会迎头而来。而百夫长也知道耶稣的权势何其之大。权势借助话语彰

显威力。一般人仅仅把耶稣看作是一个道德教师或是改革家，但是百夫长却知道耶稣是神的

儿子，所以他明白耶稣的权势才是任何人都不可违逆的伟大的创造主的权势。

“远超过一切执政的、掌权的、有能的、主治的和一切有名的，不但是今世的，连来世

的也都超过了。又将万有服在他的脚下，使他为教会作万有之首。”(弗1：21-22)

4)耶稣的医治事工

“你们要称谢耶和华，因他本为善，他的慈爱永远长存。”(诗107：1)

四福音书中多次记载了患病的人们向耶稣大声呼叫：“可怜我们吧”（太9：27），而

耶稣也怜悯了他们，屡次医治了他们（太14：14，20：34；可1：41）。新约圣经原是用希

腊语写成的，希腊语中“可怜”这一词应当被翻译成“慈悲”。所以，按照原版圣经来看的

话，应该是“耶稣施慈悲，医治我们”，这就是耶稣所行的事工。人们大声喊叫，恳求耶稣

降下慈悲，耶稣就怜悯他们，为他们医治疾病。使徒行传10章38节中这样写道：“神怎样以

圣灵和能力膏拿撒勒人耶稣，这都是你们知道的。他周流四方，行善事，医好凡被魔鬼压制

的人，因为 神与他同在。”(徒10：38)

<应用>00生病不是出于神的旨意，神愿00健康、完全。

5)医治是为所有的人而行的吗？

“他领自己的百姓带银子、金子出来，他支派中没有一个软弱的。”(诗105：37)

为了回答“医治是为所有人而行的吗？”这一问题，我们有必要仔细看一看出埃及记1



27

5章的内容。耶和华许下医治之约的地方就是这里，当以色列百姓过了红海（这预表了我们

的救赎）后神赐下了他的第一个医治之约，而这约定就是为所有的人立的。神还提出了条

件，我们必须要遵守这些条件。神称他的第一个约定性救赎为“耶和华拉法”。“……因

为我耶和华是医治你的。”(出15：26)神昨日、今日、一直到永远都是一样的（来13：8），

对此，我们欢呼喜乐，如果神不是这样的话，那么圣经上就不会说“他是医治你们的耶和

华”(现在时态动词)了，而应该说“他曾是医治你们的耶和华”(过去时态动词)了。

“因为我耶和华是医治你的。”“for I am the LORD,who heals you.”

“这是绝对不变的事实，因为耶和华的话安定在天，直到永远。”（诗119：89）

“耶和华啊，你的话安定在天，直到永远。”（诗119：89)

如果说今天这健康的特权并没有赐给神的百姓的话，那么，就相当于把神所说的“我

是......”篡改成了“我曾是......”。但是，不论是那时的神还是现在的神，神都是同一

不变的神。

“因我耶和华是不改变的，所以你们雅各之子没有灭亡。”(玛3：6)

<应用>

神昨日、今日、一直到永远都是同一不变的。因为他是旧约时代“医治你们的耶和华”，

即“耶和华拉法”，所以神现在也是“医治00的耶和华”，即“耶和华拉法”!

3.神的处方

1）神的话语就是良药

“我儿，要留心听我的言词，侧耳听我的话语。都不可离你的眼目，要存记在你心中。

因为得着它的，就得了生命，又得了医全体的良药。”(箴4：20-22)

虽然神的话语是医治我们整个身体的良药，但是为了发挥药效，我们要按照神的药方正

确学习服用方法。如果医生的诊断是感冒，但我们却吃了头痛药的话，那么不论我们多么地

按时吃药，都不会有任何效果。我们都知道信道是从听道来的，听道是从基督的话来的，圣

经就是这样说的。

“可见信道是从听道来的，听道是从基督的话来的。”(罗10：17)

但是，这里有个问题，如果我们几个小时内反复不断地听神的话语，听神的处方，但是

却无法正确理解的话，那么这个处方也不会有什么效果，神的话语也不会在我们身上作工。

我们要听神的话语，因为只有这样，我们才会产生信心，但是，在我们有了信心后一定要

以信心为依据而行。所以，当我们以神的话语来告白的时候，希望大家能这样想，“我正在

吃药，那药就是神的话，神的处方不论什么时候都有效，绝对不会有什么问题。”如果我们

不断这样对自己说，并且一直持守这样的意念，那么，神的话语就会在我们里面作工。箴言

第4章20节中说：“我儿，要留心听我的言词，侧耳听我的话语。”

2）凝神集中于神的话语

这句话就是“将我的话语放在首位”的意思，就是“全神贯注地听我的话语”的意思，

就是“抛下其他接受我的话语”的意思。

“当耶和华缠裹他百姓的损处、医治他民鞭伤的日子，月光必像日光，日光必加七倍，

像七日的光一样。”(赛30：26)

我们所信的神是医治的耶和华，他缠裹自己百姓的伤口，医治他们的伤痛，他是满有慈

爱的神。

药师研发的药物如果患者不吃，那么这药便成了无用之物。我们去寻医问诊，医生会给



28

我们开药，如果我们回家后将药放在了抽屉里，或床头柜上，那么，我们的病不可能日渐痊

愈，因为药不是因为放在了药瓶里所以才有药效的，我们应该将药服用进身体里。对于我们

来说，我们不是要从知识的层面上来认可神的话语，而是要将其融入到我们的心灵深处。

我们要不断默想，大口吞咽神的话语，直到将其内化为内在自我的一部分。只要神的话语进

入我们的内心，流入我们的灵里，信心就会自然而然地在那里生发出来。

3）我们的眼不要离开神的话语

希望大家找出并细读神有关医治的话语，不要让你的眼目离开那话语，也不要顾盼东西，

唯要紧盯着话语，不断默想。神说“因他受的鞭伤，我们得医治”。

“哪知他为我们的过犯受害，为我们的罪孽压伤。因他受的刑罚，我们得平安；因他受

的鞭伤，我们得医治。”(赛53：5)

[NIV]“But he was pierced for our transgressions,he was crushed for our ini

quities；the punishment that brought us peace was on him,and by his wounds we

are healed.”

这句话用的是过去时态。如果“我们得了医治”这句话不离开我们眼目的话，那么我们

就必然能够看见自己的健康，只要不让话语离开我们的眼睛，那么我们就能看见神所承诺的

那个属于我们的东西临到我们。

4）默想话语，在心中持守话语

如果我们想持守住坚定的信心，那么，我们就要不断地饱食话语，要不住地品尝信心的

话语。我们不会因为吃过一次云南米线就说“我知道云南米线是什么味道了，已经吃过一次

了，所以以后不会再吃了。”相反，要是有机会的话，还是会吃的。我们只有不断地吃每日

所吃的，不断运动，才能保持健康。所谓的默想，指的就是针对某一内容反复地讲或反复地

思考。

4.要保守我们的心灵

“你要保守你心，胜过保守一切（或译：你要切切保守你心），因为一生的果效，是由

心发出。”(箴4：23)

箴言4章21节中说：“都不可离你的眼目，要存记在你心中。”我们要把神的话语存记

在心中。接下来箴言4章23节中说道我们要保守我们的心。我们要怎样才能保守呢？只要将

话语珍藏在心中就可以了！我们要怎样才能将话语珍藏在心中呢？只要不断默想神的话语就

可以了。但是不能只是滚瓜烂熟地背完圣经经文后就抛之脑后了，当然，我们背诵了圣经经

文后可以机械性地叙述出这些经文，但是这样做于我们又有什么意义呢？我们要不断默想经

文，不断思考经文，直到这话语深入我们内心为止。要饱食话语，想要做到这一点的话，会

花费一些时间，但是最终这些圣经话语都将会铭刻在我们的心上的。

“要常系在你心上，挂在你项上。你行走，他必引导你；你躺卧，他必保守你；你睡醒，

他必与你谈论。”(箴6：21-22)

我们要像吃东西一样，将神的话语当作是属灵的粮食来食用。

“我就走到天使那里，对他说：‘请你把小书卷给我。’他对我说：‘你拿着吃尽了，

便叫你肚子发苦，然而在你口中要甜如蜜。’我从天使手中把小书卷接过来，吃尽了，在我

口中固然甜如蜜，吃了以后，肚子觉得发苦了。”（启10：9-10）

<应用>

父啊，我000将留心注意神的话语，我000将把神的话语置于首位，我000将侧耳倾听神



29

的话语所言之事，我000将不会让那话语离开我的眼目，我将在内心持守那话语，我将在健

康与痊愈中践行那话语，我将在神的生命中行出那话语。

耶稣就是神的话语

“他发命医治他们，救他们脱离死亡。”(诗107：20)

在旧约时代，神通过先知们传达他所赐的话语，而在新约时代，神所赐的话语就是耶稣

基督。约翰福音中曾这样说道：“太初有道，道与 神同在，道就是 神。这道太初与 神同

在。万物是藉着他造的；凡被造的，没有一样不是藉着他造的。”(约1：1-3)

接下来在第14节中又说道：“道成了肉身，住在我们中间，充充满满地有恩典，有真理。

我们也见过他的荣光，正是父独生子的荣光。”(约1：14)这也就是说耶稣基督就是话语。

那么神为医治我们又是怎样赐下他的话语的呢？

神为了代替我们的软弱，担当我们的疾病，差遣了耶稣（太8：17）。在神的心中，我

们已经得了医治。彼得前书2章24节中这样记载道：“因他受的鞭伤，你们便得了医治。”

因为神所赐的话语，我们得了医治。如果大家需要医治的话，希望你们能够紧紧抓住这一经

文，而不要将这经文和那与其相反的话一同说出。“对，是的。但是我依然在病中”，希望

你口的中不要说出这样的话。

<应用>

神赐下话语医治了我000，因此，我000不再患有----（疾病名称）。神赐下他的话语医

治了我！

5.要相信真理

“我的心哪，你要称颂耶和华，不可忘记他的一切恩惠。他赦免你的一切罪孽，医治你

的一切疾病。”(诗103：2-3)

宣信博士受邀参加午餐聚会，并借此机会讲道。他引用马太福音8章17节的内容——“他

代替我们的软弱，担当我们的疾病”，传讲神的话语。“耶稣亲自背负了我们的罪孽”，这

句话宣信博士听了一辈子，而在集中研读圣经的那两周中，他才真正领悟到了“耶稣代替我

们的软弱，担当我们的疾病”这一话语的深意。所以，在午餐聚会的时候，他就向人们做了

见证。他说：“我现在已经四十过半了，但是我还是希望在座的各位能够知道，耶稣亲自担

当了我的心脏病与其他的疾病，所以，我不再背负任何疾病。”当他说这话的时候，他其实

仍然还很软弱，他的心脏仍然不能正常跳动，他也深知这一点。而且，他的脑海中总有这样

的声音在萦绕：“你别做傻事了，你现在站起来对这些人说你得了医治，耶稣代替了你的软

弱，但是，你还不是仍然有病在身嘛！”但是他的内心深处（那就是我们相信神的地方）却

这样反驳道：“魔鬼啊，照着马太福音8章17节，我已经得了痊愈，耶稣已经亲自代替了我

的软弱，担当了我的疾病。”紧接着，他就恢复了气力，心脏跳动也变得自然有序了，心情

也开始变好了。正因为宣信博士相信了那从神话语中探得的真理，所以他才得以完全痊愈！

“你们要先求他的国和他的义，这些东西都要加给你们了。”(太6：33)

神借圣灵统治我们，在这样的统治之下（这就是“他的国”），我们靠着这既是灵又是

生命的话语，得以以神的心为心（这就是“他的义”），这时，神国的事工，即奇迹就会发

生。

<应用>

当病症出现时，当疼痛传来时，当谎言就在我们的眼前时，因为神的话语就是真理，所



30

以00就可以讲说真理，宣告真理。因为耶稣受的鞭伤，00得了医治。

6.攻破一切反对医治之福音的计谋

“将各样的计谋，各样拦阻人认识 神的那些自高之事一概攻破了，又将人所有的心意

夺回，使他都顺服基督。”(林后10：5)

有很多人相信耶稣，但却没有用神的话语更新自己的心意，他们也许会到得到救恩，被

圣灵充满且信心火热的教会参加礼拜，但是，如果他们的心没有因神的话语而焕然一新的话，

那是绝对不行的。请大家一起看一看哥林多后书10章4-5节的内容：“我们争战的兵器，本

不是属血气的，乃是在 神面前有能力，可以攻破坚固的营垒，将各样的计谋，各样拦阻人

认识 神的那些自高之事一概攻破了，又将人所有的心意夺回，使他都顺服基督。”许多人

脑中与心中不断争战，这就是属灵的争战，上面的经文告诉我们，我们的武器不是属肉体的，

不是刀枪剑棒，也不是血肉拳头，而是从神而来的武器，这一武器所向披靡，可以攻破坚固

的营垒（林后10：4）。使徒保罗说：“要攻破一切的计谋。”

<应用>

00要攻破所有的计谋与理性的作用，00要让所有的思想都顺服于耶稣基督，如果那些想

法不符合神的话语，00就要拒绝，00只相信、只思想神话语所说的。

7.要夺回我们的心意

“我们争战的兵器，本不是属血气的，乃是在 神面前有能力，可以攻破坚固的营垒，

将各样的计谋，各样拦阻人认识 神的那些自高之事一概攻破了，又将人所有的心意夺回，

使他都顺服基督。”(林后10：4-5)

当我们相信神的医治时，理性就会告诉我们不会发生那样的事情，也就是说，理性会告

诉我们，我们得不到医治。那么，保罗所说的“各样拦阻人认识神的那些自高之事一概攻破

了”又是什么意思呢？这句话是针对那些抵挡神的知识、抵挡神话语的知识，以及各种自以

为是的知识，也就是不以圣经为根据的神学知识，即人的知识。如果某人的主张与神的话语

所启示的内容相悖的话，希望大家能够立刻攻破那主张，换句话说，就是将其视为垃圾，避

而远之。保罗还说要夺回一切的心意。圣经要我们夺回所有的心意，圣经不会吩咐我们去做

那些我们力所不能及的事情。基督就是道，约翰福音1章1节中说：“太初有道，道与神同在，

道就是神。”而约翰福音1章14节中又说：“道成了肉身，住在我们中间。”这两节经文都

称基督为“神的道”。

我们首先要医治我们的自画像，这世上的所有变化都是源于我们自己自画像的变化。

<应用>在00里面，使00立志行事，成就他美意的是神（腓2:13），本人00健健康康生活

于世也是出于神的旨意，神在00的灵魂与身体中作工。



31

【讨论与默想】

1.在医治的圣经依据这一方面，我们的知识是否充足？

2.要怎样对待反对医治之福音的人呢？

应用&作业

领悟的内容

需要调整的内容

感恩的内容

需要践行的内容

需要祷告的内容

作业

背诵圣经
●医治的约定：出23：25-26

●医治的权柄：可16：17-18

预习阅读的话语 可6：4-7

祷告 求神让真理的灵充满我！

读书与其他



32

第

四

课

阻挡医治的障碍

主题经文 可6：4-7 圣经背诵
●医治的约定：出23：25-26

●医治的权柄：可16：17-18

作业检查

检查标记 完成=○ 部分完成=△ 未做=×

读经

默想与背诵

实践及其他

复习问题
1.讲一讲三位一体的神在医治方面各自担当的角色。

2.神的良药是什么？

学习目标
1.使学生明白阻挡医治的障碍是什么，并帮助其消除这些障碍。

2.认真分析得不到医治的原因，使学生能够见证医治的福音。

引人思考的喻道故事

温斯顿·丘吉尔(Sir Winston Leonard Spencer-Churchill)首相因鞭策后辈及随从人

员而闻名于世。有一次，丘吉尔的后辈中有一个国会议员要在国会中进行演讲。因为这是他

在进入国会后的首次演讲，所以，这个国会议员就感到非常地紧张害怕，这就导致了他的演

讲前言不搭后语，而那个国会议员也因此而慌张失措，不知如何是好。见此，丘吉尔就派人

将一张小纸条递给了那个国会议员。在演讲进行的过程中，该国会议员拿到了小纸条，他打

开一看，纸条的最下面这样写道：

“你可以做到的。丘吉尔。”

正是因为这一句鼓励的话语，那个国会议员顿时勇气倍增，演讲也因此得以成功落下帷

幕。可信之人的一句激励就可以带来这么大的效果，更何况创造宇宙的神呢？那手握万物全

知全能而又无所不在的神，正在通过圣经向我们说话，如果我们顺于话语的话，我们的灵魂

肉还会得不到医治吗？我们的生活还会不亨通如意吗？“我与你同在，我正向你说话，你要

侧耳倾听我的话语，你要顺从我的话语。”如果我们能够听到这样的话语，并且走上这条道

路的话，如果我们的双眼被打开，能够仰望那与我们同在的主的话，如果我们的耳朵被打开，

能够听到现在仍在向我们说活的那声音的话，如果我们能够持守那话语的话，那么我们的人

生就不再会是一片荒芜之地，我们就可以将这一片荒野变为迦南美地，可以创造出奇迹，使

这片不毛之地与溪谷盘绕的颓垣断堑之地流出鲜奶与甘蜜。

1.阻挡医治的障碍

在今天，医治的事工仍然在不断的进行中，但是很多基督徒却以这样那样的理由来否认

医治的事工，或对其半信半疑，他们否认或怀疑的理由是什么呢？

1）不相信耶稣

“耶稣对他们说：‘大凡先知，除了本地亲属、本家之外，没有不被人尊敬的。’耶稣

就在那里不得行什么异能，不过按手在几个病人身上，治好他们。他也诧异他们不信，就往

周围乡村教训人去了。耶稣叫了十二个门徒来，差遣他们两个两个地出去，也赐给他们权柄，

制伏污鬼。”(可6：4-7)



33

2)藐视圣灵的能力

“不要藐视先知的讲论。”(帖前5：20)

“所以我弟兄们，你们要切慕作先知讲道，也不要禁止说方言。”(林前14：39)

3）缺乏正确的圣经知识，不明白圣经的话语（太16：9），尤其是教会的引导者

“我的民因无知识而灭亡。你弃掉知识，我必弃掉你，使你不再给我作祭司。你既忘了

你神的律法，我也必忘记你的儿女。”(何4：6)

“他看守人的是瞎眼的，都没有知识，都是哑巴狗，不能叫唤；但知作梦、躺卧、贪睡。

这些狗贪食，不知饱足。这些牧人不能明白，各人偏行己路，各从各方求自己的利益。”(赛

56：10-11)

“耶和华如此说：你站在耶和华的院内，对犹大众城邑的人，就是到耶和华殿来礼拜的，

说我所吩咐你的一切话，一字不可删减。或者他们肯听从，各人回头离开恶道，使我后悔不

将我因他们所行的恶，想要施行的灾祸降与他们。”(耶26：2-3)

担负神话语的仆人，绝对不可以删减神的话语，哪怕是一句也不行。不信、不传医治之

福音的仆人，是违逆神话语的不义之仆。

4）不祷告，即便祷告也是妄求，为情欲而求

“你们贪恋，还是得不着；你们杀害嫉妒，又斗殴争战，也不能得。你们得不着，是因

为你们不求。你们求也得不着，是因为你们妄求，要浪费在你们的宴乐中。”(雅4：2-3)

为医治而做的祷告，是符合神旨意的祷告。

“主啊，人得存活，乃在乎此；我灵存活，也全在此。所以求你使我痊愈，仍然存活。”

(赛38：16)

5）被撒但的谎言所欺骗，得不到医治

“你们是出于你们的父魔鬼，你们父的私欲，你们偏要行。他从起初是杀人的，不守真

理，因为他心里没有真理。他说谎是出于自己，因他本来是说谎的，也是说谎之人的父。”

(约8：44)

“此等不信之人被这世界的神弄瞎了心眼，不叫基督荣耀福音的光照着他们。基督本是

神的像。”(林后4：4)

分析下面撒但的谎言，辨析他是如何进行欺骗的。

①撒但的谎言：“神为了赐给你某一教训，所以才降下疾病给你的。”

根本不可能，因为没有哪个父母会因为儿女做错了事，就用恶疾来惩罚他们的，更何况

神呢，他又怎么会降下疾病给他所爱的人呢？

“妇人焉能忘记她吃奶的婴孩，不怜恤她所生的儿子？即或有忘记的，我却不忘记你。”

(赛49：15)

②撒但的谎言：你的疾病是为了彰显神的荣耀，所以不需要医治。

神的儿女被疾病所折磨，这与神的荣耀毫无关系。神并不是降下疾病并以此为乐的神。

神曾说“我耶和华是医治你们的”，他从医治撒但降下的疾病中得荣耀，而从未从我们的疾

病本身得过荣耀。撒但可能会狡猾地利用拉撒路的例子来混淆视听。

“耶稣听见就说：‘这病不至于死，乃是为 神的荣耀，叫 神的儿子因此得荣耀。’”

(约11：4)

③撒但的谎言：神希望你一直以虚弱的身体生活在这世上。

我们当中有人常常会这样说：“我生来就体虚多病，体质本来就是这样，我可能一辈子

都要背负这柔弱的身体。”他们相信自己身体虚弱是神所命定的命运，但是另一方面，当他



34

们生病的时候，他们却又去看医生、找药师，或去中医院、喝汤药。如果他们真的相信体弱

多病是神所定的命运，又怎么会去体检，吃中药、西药以及各种保健品呢？

“这是要应验先知以赛亚的话，说：‘他代替我们的软弱，担当我们的疾病。’”(太8：

17)

④撒但的谎言：神借着你的疾病使你成圣，所以，你的疾病不需要医治。

我们只有借助基督的话语与祷告才能成为圣洁的。

“都因 神的道和人的祈求成为圣洁了。”(提前4：5)

疾病本身并不能带来圣洁，唯有耶稣能为我们开启圣洁的道路。

“所以耶稣要用自己的血叫百姓成圣，也就在城门外受苦。”(来13：12)

[KJV]“Wherefore Jesus also,that he might sanctify the people with his ownb

lood,suffered with out the gate.”

⑤撒但的谎言：你的疾病与耶稣的苦难一同有份，所以，你的病不需要医治。

“我约翰就是你们的弟兄，和你们在耶稣的患难、国度、忍耐里一同有份，为神的道，

并为给耶稣作见证，曾在那名叫拔摩的海岛上。”(启1：9)

所谓与耶稣的苦难一同有份指的是，当我们为持守信仰或在世上传播耶稣的福音时，即

使遭遇了患难与逼迫，也能够不失去忍耐的心，全然信赖我们的主。

“你们若因犯罪受责打，能忍耐，有什么可夸的呢？但你们若因行善受苦，能忍耐，这

在神看是可喜爱的。”(彼前2：20)

忍受疾病的痛苦并不是同担耶稣的患难。假如大家的儿女中有身患疾病的，那么，会有

父母即使有治病的钱，却不让孩子接受任何的治疗，而让孩子忍受痛苦的吗？

⑥撒但的谎言：你的病虽然现在痊愈了，但是过不了多久，还是会复发的。

这句话是撒但最为常用的把戏之一。

“此等不信之人被这世界的神弄瞎了心眼，不叫基督荣耀福音的光照着他们。基督本是

神的像。”(林后4：4)

迷惑人心的撒但总是在患病的信徒耳边窃窃私语说：“你的病痊愈之后还会有再发的可

能性”。善良的圣灵赐予我们信心，告诉我们所得的医治是完全的医治，相反，万恶的撒但

却告诉我们，我们所得的医治只是一时的医治。有许多人被魔鬼所欺骗，就像亚撒王一样，

只愿意依靠世人的医术。

⑦撒但的谎言：你只有反复悔改才可以得到医治，所以，你就只埋头悔改吧。

信徒中有一些人认为：不管是什么病，只要我们禁食三天或是禁食十天以上，悔改认罪，

肉体或精神上所患的疾病就都能得到医治。悔改是一件好事，但是撒但却欺骗我们说，仅凭

着一两次的悔改（罪的告白）是不可能得到神的饶恕的，撒但这是在欺骗我们，使我们百遍

千遍反复悔改已经悔改过了的罪孽，从而使我们无法真正接受神的饶恕。圣经上说，神是信

实公义的神，对于我们已经悔改了的罪，神不会再追究，不会再记起。如果我们以信心悔改

的话，那么一次就足够了。

“我们若认自己的罪， 神是信实的，是公义的，必要赦免我们的罪，洗净我们一切的

不义。”(约一1：9)

“他们各人不再教导自己的邻舍和自己的弟兄说：‘你该认识耶和华’，因为他们从最

小的到至大的，都必认识我。我要赦免他们的罪孽，不再记念他们的罪恶。这是耶和华说的。”

(耶31：34)



35

“他赦免你的一切罪孽，医治你的一切疾病。他救赎你的命脱离死亡，以仁爱和慈悲为

你的冠冕。他用美物使你所愿的得以知足，以致你如鹰返老还童。”(诗103：3-5)

2.信心的敌人

“你要为真道打那美好的仗，持定永生。你为此被召，也在许多见证人面前已经作了那

美好的见证。”(提前6：12)

如果像这经文一样，真有为那真道而打的美好的仗，那便暗示我们，真道的敌人是真实

存在的，下面来我们来看一看，在那为真道而打的仗中我们失败的主要原因。

一、未能理解什么是在基督里成为新造的人

“若有人在基督里，他就是新造的人，旧事已过，都变成新的了。”(林后5：17)

我们不仅得到了罪的赦免，更是在基督里面成为了新造的人，在灵里得到了神的生命与

性情。

“我也要赐给你们一个新心，将新灵放在你们了里面，又从你们的肉体中除掉石心，赐

给你们肉心。我必将我的灵放在你们里面，使你们顺从我的律例，谨守遵行我的典章。”(结

36：26-27)

“因此，他已将又宝贵、又极大的应许赐给我们，叫我们既脱离世上从情欲来的败坏，

就得与神的性情有份。”(彼后1：4)

那么，什么是义呢？义就是旧约中所预言的耶稣基督。

“我的公义临近，我的救恩发出，我的臂膀要审判万民；海岛都要等候我，依赖我的臂

膀。”(赛51：5)

“但如今， 神的义在律法以外已经显明出来，有律法和先知为证。就是 神的义，因信

耶稣基督加给一切相信的人，并没有分别。”(罗3：21-22)

耶稣成就了神的义，为什么如果不借助耶稣的义，人就无法得救呢？究其原因，是因为

人类的始祖--亚当违背了命定的行为之约。

“只是分别善恶树上的果子，你不可吃，因为你吃的日子必定死。”(创2：17)

由于人类单方面违背了这一行为之约，所以人与神的祝福关系就断绝了，人就陷入了属

灵死亡的泥沼，跌入了灵肉分离的死亡深渊，永远被抛弃在地狱之中，接受来世的刑罚，即

第二次的死亡，所以罗马书3章10节中说：“没有义人，连一个也没有。”神不会取消行为

之约。为什么？因为神的属性（公义的神）是永恒不变的。所以，遭受刑罚这一违背行为之

约的代价也不会发生任何变化。

因此，神在持守行为之约的同时，为了赐给我们永生的祝福，便另立他法，就是差遣无

罪的耶稣基督降临到人世，以耶稣基督的顺从清除人类因悖逆不从所犯的一切罪孽。神使其

从死里复活，荣升诸天，开辟了进入天上乐园的道路，而这天上乐园乃是伊甸园也无法与之

相媲美的。想要进入这一乐园，其条件只有一个：只要相信就可以了。

神已应许了要恢复我们的肉体，使我们以比人类的始祖亚当犯罪之前更好的肉体进入天

国，享受永生的福乐，我们可以将这一约定称为“恩典之约”。神为了救赎人类的灵与肉，

守约赐下了成就神之公义的耶稣基督，因此，不论什么人，只有相信福音中所彰显的神的公

义，即只有相信耶稣，才能获得永生。

二、未能正确理解我们的位置（权柄、身份、祝福）

笔者每去一个地方，就会叫那里的信徒阅读新约圣经，尤其是新约中的书信，让他们在

一路读下去的同时，记录“在基督里面”、“在他里面”等经文段落，因为，把这些段落写

下来有助于记忆。新约圣经中这样的表达方式大概出现了140次左右，如果我们不断阅读默



36

想这些经文，直到它们内化为我们身体的一部分，那么，我们的人生就会焕然一新。希望我

们在讲说这些经文的时候这样对自己说：“这说的就是我，这就是我在耶稣基督里所拥有的。”

举几个例子：

1）在耶稣基督里所得的亚伯拉罕的福(加3：14)

2）在耶稣基督里的我们，是神的儿女，有神的权柄（约1：12）

“凡接待他的，就是信他名的人，他就赐他们权柄，作 神的儿女。”(约1：12)

“这样，怎么说呢？我们可以仍在罪中，叫恩典显多吗？断乎不可！我们在罪上死了的

人岂可仍在罪中活着呢？岂不知我们这受洗归入基督耶稣的人，是受洗归入他的死吗？所以

我们藉着洗礼归入死，和他一同埋葬，原是叫我们一举一动有新生的样式，像基督借着父的

荣耀从死里复活一样。我们若在他死的形状上与他联合，也要在他复活的形状上与他联合。”

(罗6：1-5)

按照律法我们已经完全称义了。因为我们已经在耶稣基督里死却，又与耶稣基督一同复

活，得以与其联合，所以耶稣基督的权柄就成了我们的权柄。

3）在耶稣基督里的我们已经得到了天上各样属灵的福气（弗1：3）

“愿颂赞归于我们主耶稣基督的父神！他在基督里曾赐给我们天上各样属灵的福气。”

(弗1：3)

“你们所受的不是奴仆的心，仍旧害怕；所受的乃是儿子的心，因此我们呼叫：“阿爸，

父！”圣灵与我们的心同证我们是 神的儿女；既是儿女，便是后嗣，就是 神的后嗣，和基

督同作后嗣。如果我们和他一同受苦，也必和他一同得荣耀。”(罗8：15-17)

4)在耶稣基督里面我们得了身份，可以坐在神宝座的右边

“当我们死在过犯中的时候，便叫我们与基督一同活过来（你们得救是本乎恩）。他又

叫我们与耶稣基督一同复活，一同坐在天上，要将他极丰富的恩典，就是他在基督耶稣里向

我们所施的恩慈，显明给后来的世代看。”(弗2：5-7)

虽然我们的肉体现在在地上，但是在属灵上，我们已经与耶稣基督一同坐在神宝座的右

边了。

5）在耶稣基督里面的我们，已经因着他得了丰盛（西2：10）

“你们在他里面也得了丰盛。他是各样执政掌权者的元首。”(西2：10)

6）在耶稣基督里面的我们常常夸胜（林后2：14）

7）在耶稣基督里面的我们，能够随时得神的应许(林后1：20)

“ 神的应许不论有多少，在基督都是是的。所以藉着他也都是实在的（实在：原文是

阿们），叫 神因我们得荣耀。”(林后1：20)

神的儿女不可以不知道我们在耶稣基督里享有的权柄与祝福。

“求我们主耶稣基督的 神，荣耀的父，将那赐人智慧和启示的灵赏给你们，使你们真

知道他，并且照明你们心中的眼睛，使你们知道他的恩召有何等指望，他在圣徒中得的基业

有何等丰盛的荣耀；并知道他向我们这信的人所显的能力是何等浩大。”(弗1：17-19)

何西阿先知忧愁叹息，自己的同胞因为不认识神而灭亡。“我的民因无知识而灭亡。你

弃掉知识，我必弃掉你，使你不再给我作祭司。你既忘了你 神的律法，我也必忘记你的儿

女。”(何4：6)

三、没能正确理解耶稣基督的义

“ 神使那无罪的（无罪：原文是不知罪），替我们成为罪，好叫我们在他里面成为

神的义。”(林后5：21)

耶稣的宝血洗净了我们所有的罪。



37

“我们若在光明中行，如同 神在光明中，就彼此相交，他儿子耶稣的血也洗净我们一

切的罪。”(约一1：7)

神使我们成为了他的儿女，就像我们从未犯过任何的罪一样。所以，当神再临的时候，

我们可以没有任何负罪感，没有任何自责与羞愧地站在神的面前。

“就可以终生在他面前坦然无惧地用圣洁、公义侍奉他。”(路1：75)

“所以我们只管坦然无惧地来到施恩的宝座前，为要得怜恤，蒙恩惠，作随时的帮助。”

(来4：16)

神说他不再追究记念我们的罪。

“他们各人不再教导自己的邻舍和自己的弟兄说：‘你该认识耶和华’，因为他们从最

小的到至大的，都必认识我。我要赦免他们的罪孽，不再记念他们的罪恶。这是耶和华说的。”

(耶31：34)

四、没能正确理解我们所拥有的权柄，即使用耶稣之名的权柄

“到那日子，你们什么也就不问我了。我实实在在地告诉你们：你们若向父求什么，他

必因我的名赐给你们。向来你们没有奉我的名求什么，如今你们求就必得着，叫你们的喜乐

可以满足。”(约16：23-24)

当我们领悟到耶稣之名的能力时，当我们明白了我们可用耶稣的名做哪些事的时候，我

们就可以击溃魔鬼，常享胜利。马可福音16章中，耶稣对他的门徒们这样说道：

“‘你们往普天下去，传福音给万民听（万民：原文是凡受造的）。信而受洗的必然的

救，不信的必被定罪。信的人必有神迹随着他们，就是：奉我的名赶鬼，说新方言，手能拿

蛇；若喝了什么毒物，也必不受害；手按病人，病人就必好了。’主耶稣和他们说完了话，

后来就被接到天上，坐在 神的右边。”(可16：15-19)

*请大家仔细阅读马太福音17：14-20的内容：

“耶稣和门徒到了众人那里，有一个人来见耶稣，跪下，说：‘主啊，怜悯我的儿子！

他害癫痫的病很苦，屡次跌在火里，屡次跌在水里。我带他到你门徒那里，他们却不能医治

他。’耶稣说：‘嗳！这又不信、又悖谬的世代啊，我在你们这里要到几时呢？我忍耐你们

要到几时呢？把他带到我这里来吧！’耶稣斥责那鬼，鬼就出来，从此孩子就痊愈了。门徒

暗暗地到耶稣跟前，说：‘我们为什么不能赶出那鬼呢？’耶稣说：‘是因你们的信心小。

我实在告诉你们，你们若有信心像一粒芥菜种，就是对这座山说，‘你从这边挪到那边’，

它也必挪去，并且你们没有一件不能作的事了。’”

上面的经文中使徒们没能医治好被鬼附的孩子，对此耶稣是如何解释的呢？

那是由于他们内心疑惑，信心不坚定（20节），但是事实上，门徒们是有赶鬼的能力的。

是的，就像马太福音10章1节中所说的：“耶稣叫了十二个门徒来，给他们权柄，能赶逐污

鬼，并医治各样的病症。”(太10：1)

五、没能紧握信心的告白

“因为人心里相信，就可以称义；口里承认，就可以得救。”(罗10：10)

“我实在告诉你们：无论何人对这座山说：‘你挪开此地，投在海里！’他若心里不疑

惑，只信他所说的必成，就必给他成了。所以我告诉你们：凡你们祷告祈求的，无论是什么，

只要信是得着的，就必得着。”(可11：23-24)

“言其必成”行于“信其必成”之先，成就之前要先说出来。

“他被挂在木头上，亲身担当了我们的罪，使我们既然在罪上死，就得以在义上活。因

他受的鞭伤，你们便得了医治。”(彼前2：24)



38

虽然现在我们的身体中有一些部位仍然非常疼痛的，但是我们却仍要相信神的话语，先

告白我们已经痊愈了，也就是要在我们的心田中撒下神的种子（话语）。我们可以用告白来

衡量我们的信心，也可以用告白来衡量主会怎样使用我们，最终不论是好是坏，一切都会按

照我们的告白有所成就。

我们可以用心灵告白，可以用嘴唇告白，当心灵的告白与嘴唇的告白一致时，我们的祷

告生活就会愈发力上加力。铩羽而归的基督徒不在少数，究其原因，就是因为他们的告白是

消极的。他们常常只说自己的软弱与失败，因此也就必然会像他们所告白的那样消沉坠落。

我们通过嘴唇可以发现马可福音11章23-24节中所揭示的属灵法则，这一法则就是，我们的

告白支配着我们。我们所言如何，我们便会如何。在马可福音5章25-34节中，我们看到那个

患血漏的女人说：“我只摸他的衣裳，就必痊愈”，对此耶稣说：“女儿，你的信救了你，

平平安安地回去吧！你的灾病痊愈了。”那女人所说的就是其信心所说的，而一切也都按照

她所说的成就了。就像使徒保罗劝诫我们的一样，只有当我们打那“美好的仗”时，我们才

能从失败与软弱的窄小之处进入到神那无限的大能中去。

“你就被口中的话语缠住，被嘴里的言语捉住。”(箴6：2)

在我们说我们做不到的那一瞬间，我们就已经失败了。如果我们说自己没有信心的话，

那么，怀疑的心就会像巨人一样将我们捆绑起来。我们已经困在我们所说的话语之中了。

如果我们轻言失败的话，那么失败就会将我们抓住。

失败并不属于神的儿女，神也绝不会创造败军之将，神已经将我们更新创造为新的受造

之物。我们的信心不会超越我们嘴唇所说的言语，耶稣对那患血漏的女人说，她的信心使她

成了一个完全的人。当我们的脑海中闪现出某些想法时，我们可以硬是将其留在脑海之中，

但是，如果我们不愿意将这些想法用话语表达出来的话，那么，这些想法就还未出世就已经

胎死腹中了。信心的告白可以使盼望变为实底，可以使我们明白神的话语是真实无伪的，只

要我们凭着信心告白什么，我们就能得着什么。

那么耶稣基督究竟有什么权柄呢？

首先，耶稣拥有创造之主的权柄。约翰福音1章1-3节中写道：“太初有，道与神同在，

道就是神。这道太初与 神同在。万物是藉着他造的；凡被造的，没有一样不是藉着他造的。”

(约1：1-3)天地万物中没有一个不是因着耶稣基督的能力而造的。神借耶稣基督创造了天、

地、世界以及这世间的一切。耶稣也是这世间万物的保护主，圣经希伯来书1章1-3节中这样

记载道：“ 神既在古时藉着众先知多次多方地晓瑜列祖；就在这末世藉着他儿子晓瑜我们，

又早已立他为承受万有的；也曾藉着他创造诸世界。他本是 神荣耀所发的光辉，是 神本体

的真像，常用他权能的命令托住万有。他洗净了人的罪，就坐在高天至大者的右边。”(来1：

1-3)

这段经文表明神通过耶稣基督创造了世间万物，并让耶稣基督继承了这世间的一切，耶

稣基督现在正用他那权能的话语掌管天地万物，并且耶稣基督已经得了天上地下一切的权

柄。在马太福音28章18-20节中，耶稣在复活升天之前，召来门徒，告诉了他们主的真实身

份（太28：18-20）。得了天上地下所有权柄的耶稣说，他将永远与我们同在，直到世界的

末了。所以，侍奉耶稣基督为救主，相信他的话语，并告白其话语的人，要明确地知道并相

信，在那耶稣话语的背后，有创造天地之神的权柄与他们同在。

“但与主联合的，便是与主成为一灵。”(林前6：17)

“因我们是他身上的肢体（有古卷加：就是他的骨、他的肉）。”(弗5：30)

“我已经给你们权柄可以践踏蛇和蝎子，又胜过仇敌一切的能力，断没有什么能害你

们。”(路10：19)

六、未能按照神的话语而行



39

如果我们祷告祈求之后却没有发生任何的事情，那么，我们应该要放下我们的心，不要

再想着还要在祷告中增添一些什么内容，而是要袒露自我，以求住在我们里面的耶稣为我们

成就所求之事，同时，我们还要不断努力，以使神的慈爱与怜悯充满我们的内心。如果用一

句话来概括的话，那就是我们要完全敞开心灵的大门，让神在其中作工，这就是最好的信心。

如果我们告白说“我相信耶稣已经医治了我”，那么，我们就要相信自己已经痊愈了，并要

按照这一相信的心而行，而不是为了得到更好的医治而忙左忙右。

“可见信心是与他的行为并行，而且信心因着行为才得成全。”(雅2：22)

如果我们知道神的话语就是真理，并将其看作是真理付诸实践的话，那么，神的话语在

我们的生活中便会物化为实。

圣经上说：“你要专心仰赖耶和华，不可倚靠自己的聪明，在你一切所行的事上，都要

认定他，他必指引你的路。不要自以为有智慧，要敬畏耶和华，远离恶事。这便医治你的肚

脐，滋润你的百骨。”(箴3：5-8)

我们需要问的唯有：“神的话语是怎样说的呢？”

*经文：路：5：18-25

“有人用褥子抬着一个瘫子，要抬进去放在耶稣面前，却因人多，寻不出法子抬进去，

就上了房顶，从瓦间把他连褥子缒到当中，正在耶稣面前。耶稣见他们的信心，就对瘫子说：

‘你的罪赦了。’文士和法利赛人就议论说：‘这说僭妄话的是谁？除了 神以外，谁能赦

罪呢?’耶稣知道他们所议论的，就说：‘你们心里议论的是什么呢？或说‘你的罪赦了’，

或说‘你起来行走’，哪一样容易呢？但要叫你们知道人子在地上有赦罪的权柄。’就对瘫

子说：‘我吩咐你起来，拿你的褥子回家去吧！’那人当众人面前立刻起来，拿着他所躺卧

的褥子回家去，归荣耀与 神。”(路5：18-25)

耶稣进到一户人家，那里聚集了非常多的人，以致到了人山人海的地步。其中有一个瘫

子，他的朋友想要用担架将他抬到耶稣面前，但是却没有落脚之地，所以，他们便爬上房顶，

揭下瓦片，将那瘫子坠下，送到了耶稣跟前。在别人的房顶上拆砖揭瓦，就相当于不让别人

过日子，房主岂会袖手旁观呢？这正表明他们的信念非常坚定，他们相信只要来到耶稣的面

前，那瘫痪的病就一定能够得到医治，为此，即便是上刀山下火海，他们也在所不惜。如果

不是因为这样的信心，他们一定不会冒着危险将瘫子从房顶坠下来。我们一起走进圣经之中，

试着想象一下当时的情况。瘫子的朋友们爬上了房顶，拆下了砖瓦，在密密麻麻的人头上方，

泥土倾泻，尘土飞扬。房顶下的乡民们便开始嚷嚷道：“你们怎么能在人头顶上拆房顶呢，

这在胡闹什么！”然而，耶稣却没有说什么。所有的人都被灰尘所洗礼了，并且那窟窿正好

在耶稣的正上方，耶稣身上也落满了灰尘，但是耶稣却只是掸落了灰尘，静立在那里。主看

到付诸实践的信心时，颇受感动，这些人不是仅凭嘴唇说“我信”，更是将那信心付诸了行

动。圣经中说：“信心若没有行为就是死的”，而这些人则不顾一切的危险与埋怨，以活的

信心，将瘫子用绳子坠到了耶稣的面前。

<应用>

我000将按照神的话语而行，神会增强我的信心，神是信心的神。我000愿与神携手同心，

按照信心的原理而行，这样我就必会看见结果。

传讲并见证圣经所说的医治的福音

不要下定决心打算一辈子背负着疾病生活，如果这样想的话，就相当于在说我们要一直

自己担当那些耶稣已经为我们担当了的东西，之所以这样做，是因为我们不相信耶稣，而把

自己当成了神。虽然这一行为看上去很谦卑，但实际上却是狂傲自大，抵挡父神。



40

“也要坚守我们所承认的指望，不至摇动，因为那应许我们的是信实的。”(来10：23)

当我们明白了神的话语所说的是什么的时候，如果有人问我们：“你心情怎么样？”，

即使我们有病在身，也希望大家这样回答：“我身体安康，过得很好，谢谢。”这并不是说

谎，因为我们说我们身体健康，是因为圣经中所说的：耶稣代替了我们的软弱，担当了我们

的疾病。耶稣已经背负的我们不需要再背负。

因为耶稣背负了我们的软弱，所以我们就没有必要再背负我们的软弱了，但是，如果我

们仍然告白我们的软弱，仍然说“我还有这样那样的软弱之处”，那么，我们仍将一成不变

地担负着那软弱。有些人为了治病，又是尝试着这样，又是尝试着那样，如此不断反复的原

因也是在于此。他们虽然请求别人代祷，接受按手祷告，接受膏油的涂抹，但是对于所患的

疾病，却像宝贝一般，一直紧抓着不放，即使还有一些病症，他们也不愿放下疾病。

<应用>

00不按照所见所感而行，只按照00所信的而行，00相信耶稣亲自代替了我的软弱，担当

了我的疾病。



41

【讨论与默想】

1.我们传扬福音的时候是否拥有像使徒保罗一样善辩的能力（徒18：19）呢？

2.能否讲一讲我们所拥有的医治的权柄与能力呢？

应用&作业

领悟的内容

需要调整的内容

感恩的内容

需要践行的内容

需要祷告的内容

作业

背诵经文
●救世主；路4：18-19

●从律法得救赎；加3：13

预习阅读的经文 路4：18-19

祷告 求神帮助我更加了解耶稣！

读书及其他



42

第

五

课

释放者耶稣基督

主题经文 路4：18-19 圣经背诵
●救世主：路4：18-19

●从律法得赎：加3：13

作业检查

检查标记 完成=○ 部分完成=△ 未做=×

读经

默想与背诵

实践及其他

复习问题
1.妨碍医治的主要障碍是什么呢?

2.撒但用怎样的谎言使我们对医治产生偏见呢?

学习目标
1.使学生知道耶稣那使我们从律法的咒诅中重获自由的救赎。

2.帮助学生在生活中得享耶稣救赎的恩典。

引人思考的喻道故事

有一个传道人来到某一城市主持了为期两周的聚会，当时他的一个朋友希望他能够去看

望一个正在住院的女人，那位患者因为癌症而奄奄一息。第一次探病的时候，患者期待着这

个传道人能够为她祷告，但是，传道人却感觉到耶稣拦阻他，不让他为那个女人祷告。所以，

他就对那个女人说：“深感抱歉，但是，我不能为你祷告。”对此，那个女人多少有些鄙夷

不屑。后来，当传道人再次受人之托探病慰问那个女人时，他又说了同样的话，因为他又听

到了主的声音，告诉他不要为那个女人祷告。

所以，传道人就问那个女人：“你和你们教会的牧师相处得还好吗？”这一提问彻底激

发了她心里积压已久的愤怒，“不要在我面前提起我们的牧师，我恨他，你根本不知道他对

我做了什么，你也不要强求我饶恕他。”近15年间，那个女人一直在心中怀揣着这恨恶之情，

这么多年间从未释怀。虽然她的亲朋好友也常常劝诫她，但是每次都被她果断地拒绝了，每

当那时，她的病情就会恶化，然后就不得不再次住院就诊。而这次，那个女人病得十分严重，

甚至危及了生命。于是，那个女人紧紧抓住了传道人的手，喃喃低语道：“请你帮我把我们

牧师请过来。”那位牧师来了之后，那个女人放下了心中的怨恨，再会的喜悦充满了病房，

并且，通过这饶恕与和解，那个女人也得到了神的医治。

释放者耶稣

圣经启示我们神就是释放者。以色列百姓在埃及为奴430年，神通过摩西释放了他们，

领他们到流奶与蜜的迦南美地。耶稣来到他的家乡拿撒勒，安息日进入会堂，诵读了下面这

一节与以赛亚书（赛61：1）上所记载的经文非常相似的话语，明确宣告了自己就是释放者。

“主的灵在我身上，因为他用膏膏我，叫我传福音给贫穷人；差遣我报告：被掳的得释

放，瞎眼的得看见，叫那受压抑的得自由，报告 神悦纳人的禧年。”(路4：18-19)

这话语就是耶稣事工的宣言，就是在向普天之下宣告，耶稣降世成为世人的拯救者。那

么，我们的主说他临到我们将使我们从怎样的捆绑与束缚中释放出来呢？

1.传福音给贫穷人



43

人在被造的时候，既没有疾病，也没有贫穷，圣经告诉我们，神将人创造得完美无缺。

“ 神看着一切所造的都甚好。有晚上，有早晨，是第六日。”(创1：31)

但是，当亚当与夏娃在伊甸园中衣食无忧，幸福自在地生活时，却受到了魔鬼的诱惑，

背离了神。因着那罪，亚当与夏娃便被赶出了伊甸园，土地也受了诅咒，长出了荆棘与蒺藜，

人类也开始生活在贫穷与痛苦之中了。

“地必给你长出荆棘和蒺藜来，你也要吃田间的菜蔬。”(创3：18)

像荆棘与蒺藜一样于人无益，徒增危害的东西，都是人类犯罪后产生的，例如：疾病、

战争、贫穷、灾难、病菌等，都是在人类犯罪之后才出现的。

“你必汗流满面才得糊口，直到你归了土，因为你是从土而出的。你本是尘土，仍要归

于尘土。”(创3：19)

圣经加拉太书3章13、14节中这样说：“基督既为我们受（原文是我）了咒诅，就赎出

我们脱离律法的咒诅，因为经上记着：‘凡挂在木头上都是被咒诅的。’这便叫亚伯拉罕的

福，因基督耶稣可以临到外邦人，使我们因信得着所应许的圣灵。”(加3：13-14)

律法的咒诅有三重，死亡、疾病、贫穷是律法的三个代表性咒诅。律法也可以称为诫命。

十诫命（出20章）可以说是整个613条诫命中的代表。

请大家仔细阅读一下申命记28章1-12节与28章21-22节的内容。

律法的三大咒诅是死亡、疾病与贫穷。贫穷的人是那些被律法咒诅之人的代表。

自亚当以来，世人就伏在律法之下，因此，世人都是贫穷的人。

“凡以行律法为本的，都是被咒诅的，因为经上记着：‘凡不常照律法书上所记一切之

事去行的，就被咒诅。’”(加3：10)

我们之中，有没有人说自己配得申命记28章中所说之福的？

依据约翰一书1章8-10节与雅各书2章10-11节的经文，我们可以知道，因为谨守律法就

自认为配得28章中所说之福的人，都是说谎的人。

“我们若说自己无罪，便是自欺，真理不在我们心里了；我们若认自己得罪， 神是信

实的，是公义的，必要赦免我们的罪，洗净我们一切的不义；我们若说自己没有犯过罪，便

是以 神为说谎的，他的道也不在我们心里了。”(约一1：8-10)

“因为凡遵守全律法的，只在一条上跌倒，他就是犯了众条。原来那说不可奸淫的，也

说不可杀人。你就是不奸淫，却杀人，仍是成了犯律法的。(雅2：10-11)

在这个世界上，除了耶稣之外，没有人能谨守律法。

“既知道人称义不是因行律法，乃是因信耶稣基督，连我们也信了基督耶稣，使我们因

信基督称义，不因行律法称义，因为凡有血气的，没有一人因行律法称义。”(加2：16)

我们只有通过耶稣这一条道路，才能得到申命记28章中的祝福，如果凭借我们的行为，

那么，我们将得不到任何祝福。

“基督既为我们受（原文是我）了咒诅，就赎出我们脱离律法的咒诅，因为经上记着：

‘凡挂在木头上都是被咒诅的。’”(加3：13)

老底嘉教会实际上曾是一个特别富有的教会，他们也因此而感到非常骄傲，自以为富足，

但神却责备他们，称他们是那可怜的、贫穷的。

“你要写信给老底嘉教会的使者说，那为阿们的，为诚信真实见证的，在 神创造万物

之上为元首的，说：我知道你的行为，你也不冷也不热，我巴不得你或冷或热。你既如温水，

也不冷也不热，所以我必从我口中把你吐出去。你说：我是富足，已经发了财，一样都不缺；

却不知道你是那困苦、可怜、贫穷、瞎眼、赤身的。’”(启3：14-17)

保罗说自己就像是一个贫穷的人，但是却使许多人得到了富足。传讲福音，使许多贫穷

的人从律法的咒诅中获得释放，这样的人就是使人富足的人。

“似乎忧愁，却是常常快乐的；似乎贫穷，却是叫许多人富足的；似乎一无所有，却是



44

样样都有的。”(林后6：10)

实际上，像保罗一样甘心乐意为灵魂费财费力的信徒就是富有的人。

“我也甘心乐意为你们的灵魂费财费力。难道我越发爱你们，就越发少得你们的爱吗？”

(林后12：15)

只将盼望寄托在钱财上的人，不管他们有多么地富有，实际上都是贫穷的人，好善乐施

的人才是真正的富有之人。

“你要嘱咐那些今世富足的人，不要自高，也不要倚靠无定的钱财；只要倚靠那厚赐百

物给我们享受的 神。又要嘱咐他们行善，在好事上富足，甘心施舍，乐意供给（或译：体

贴）人，为自己积成美好的根基，预备将来，叫他们持定那真正的生命。”(提前6：17-19)

永远的富人

神以天国里的时间来看我们。

“我们从前也都在他们中间，放纵肉体的私欲，随着肉体和心中所喜好的去行，本为可

怒之子，和别人一样。然而 神既有丰富的怜悯，因他爱我们的大爱，当我们死在过犯中的

时候，便叫我们与基督一同活过来（你们得救是本乎恩）。他又叫我们与基督耶稣一同复活，

一同坐在天上。”(弗2：3-6)

与亚伯拉罕一同得福

“所以你们要知道，那以信为本的人，就是亚伯拉罕的子孙。并且圣经既然预先看明，

神要叫外邦人因信称义，就早已传福音给亚伯拉罕，说：‘万国都必因你得福。’可见那以

信为本的人和有信心的亚伯拉罕一同得福。”（加3：7-9)

亚伯拉罕所得的福是灵魂兴盛、凡事顺利、身体健壮的祝福。

“亲爱的兄弟啊，我愿你凡事兴盛，身体健壮，正如你的灵魂兴盛一样。”(约三1：2)

但是“正如你的灵魂兴盛一样”指的是什么呢？

指的是持守诫命而活。

“有弟兄来证明你心里存的真理，正如你按真理而行，我就甚喜乐。我听见我的儿女们

按真理而行，我的喜乐就没有比这个大的。”(约三1：3-4)

“耶稣对他说；‘你要尽心、尽性、尽意，爱主你的 神。这是诫命中的第一，且是最

大的。其次也相仿，就是要爱人如己。这两条诫命是律法和先知一切道理的总纲。’”(太2

2：37-40)

“因为全律法都包在‘爱人如己’这一句话之内了。”(加5：14)

以神的慈爱（罗5：5）爱人如己，这样的生活就是灵魂兴盛的生活。并且，仁爱是圣灵

所结之果中的第一个果子。

“圣灵所结的果子，就是仁爱、喜乐、和平、忍耐、恩慈、良善、信实。”(加5：22)

“盼望不至于羞耻；因为所赐给我们的圣灵将 神的爱浇灌在我们心里。”(罗5：5)

“我也要赐给你们一个新心，将新灵放在你们里面。又从你们的肉体中除掉石心，赐给

你们肉心。我必将我的灵放在你们里面，使你们顺从我的律例，谨守遵行我的典章。”（结

36：26-27)

“然而，靠着爱我们的主，在这一切的事上已经得胜有余了。”(罗8：37)

由于亚当与夏娃违逆了神的话语，遭受了咒诅，所以，所有的后世之人都活在贫穷与痛

苦之中。世人无论怎样竭尽努力都不可能从这为奴的生活中解脱出来。但耶稣降世，亲自背

负了这咒诅，被钉于十字架上接受审判，通过那被刺破的身体与那流淌的宝血洗净了咒诅，

所以，耶稣的十字架就成了使我们从咒诅与贫穷中宣告得救的根据。

哥林多后书8章9节中这样记载道：“你们知道我们主耶稣基督的恩典；他本来富足，却



45

为你们成了贫穷，叫你们因他的贫穷，可以成为富足。”

“他使人贫穷，也使人富足；使人卑微，也使人高贵。”（撒上2：7)

“你们要先求他的国和他的义，这些东西都要加给你们了。”(太6：33)

“你们要给人，就必有给你们的，并且用十足的升斗，连摇带按、上尖下流地倒在你们

怀里；因为你们用什么量器量给人，也必用什么量器量给你们。”(路6：38)

“基督既为我们受（原文是成）了咒诅，就赎出我们脱离律法的咒诅，因为经上记着：

‘凡挂在木头上都是被咒诅的。’”(加3：13)

依据申命记28章15-23节、27-29节、35-61节的内容，我们可以知道所有的病痛都是律

法的咒诅。但是，我们要赞美神，因为根据加拉太书3章13节的经文，我们可以知道，耶稣

基督已将我们从律法的咒诅中赎了出来。耶稣为洗净我们的罪恶，倾尽了所有。

“耶稣尝（原文是受）了那醋，就说：‘成了！’便低下头，将灵魂交付 神了。”(约

19：30)

诗篇23篇--摆设的宴席

撒但是我们的仇敌（彼前5：8），他会一直游荡在我们的眼前，直到主再临人世为止。

许多基督徒在生活中失败，其原因就是，他们虽然与耶稣在天上共赴神所预备的丰盛的宴席，

但是，他们却不靠信心去夹取桌上属于他们的东西。

基督里所有的丰盛之物都包含在主所预备的宴席之中，神对在基督里的所有相信之人都

是这样的。圣经中包含了所有人生问题的答案，居住在我们里面的圣灵大过每一个世人，在

耶稣基督里面有我们所需的一切，并且我们也已经得着了。

“愿颂赞归于我们主耶稣基督的父神，他在基督里曾赐给我们天上各样属灵的福气。”

(弗1：3)

“ 神的神能已将一切关乎生命和虔敬的事赐给我们，皆因我们认识那用自己荣耀和美

德召我们的主。”(彼后1：3)

“我虽然行过死荫的幽谷，也不怕遭害，因为你与我同在；你的杖，你的竿，都安慰我。

在我敌人面前，你为我摆设筵席；你用油膏了我的头，使我的福杯满溢。”(诗23：4-5)

主为我们预备的宴席是非常丰盛的，包含了永生与圣洁、圣灵与洗礼、抵挡魔鬼与恶灵

的权柄、胜利、恩典、健康、安息、平安、自由、富足等等。这宴席上摆设了我们在人生中

想要取得胜利时所需的一切物品，因此大卫告白道：“福杯满溢”。我们不要一直紧盯着仇

敌，而是要查看神在宴席上所摆设的东西，我们要将我们的想法集中在神的身上，集中在神

所预备的东西上，而不是在魔鬼以及魔鬼所做的事上，并且我们要用信心来享受、使用我们

的特权与产业。

“可见信道是从听道来的，听道是从基督的话来的。”(罗10：17）

“因我们行事为人是凭着信心，不是凭着眼见。(林后5：7)

<应用>

希望大家用耶稣的名命令道：我是富足的，00的贫穷退下吧。

“耶稣说：‘是因你们的信心小。我实在告诉你们，你们若有信心像一粒芥菜种，就是

对这座山说，‘你从这边挪到那边’，它也必挪去，并且你们没有一件不能作的事了。’”

(太17：20)

这句经文也就是说，当我们通过基督的话语，倾听并领悟了真理之后，当我们站在那真

理之中，拥有坚定不移的信心时，神就会对我们说“按你的信心给你成就”。因此，当我们

在听了基督使我们获得释放的话语，并以确凿的信心来到主的面前献上坚定的祷告时，所有

的咒诅都将会烟消云散，我们也将得到亚伯拉罕的祝福与恩典，我们要用这样的信心来宣告



46

我们的合法权利，行使这权利。

2.传福音给被掳之人

在天上有一位万王之王，而亚当则相当于这世上的王。神爱创造这个世界，创造充满其

中的万物时，按照自己的形象创造了亚当，并赐给亚当权柄，管理神所造的万物。

“ 神说：‘我们要照着我们的形像，按着我们的样式造人，使他们管理海里的鱼、空

中的鸟、地上的牲畜和全地，并地上所爬的一切昆虫。’ 神就照着自己的形像造人，乃是

照着他的形像造男造女。 神就赐福给他们，又对他们说：‘要生养众多，遍满地面，治理

这地；也要管理海里的鱼、空中的鸟，和地上各样行动的活物。’”(创1：26-28)

“你派他管理你手所造的，使万物，就是一切的牛羊、田野的兽、空中的鸟、海里的鱼，

凡经行海道的，都服在他的脚下。”(诗8：6，7，8)

神将一切所造之物都交在了亚当的手中，但是亚当却被魔鬼所骗，犯了罪，将他对这地

的支配之权移交给了魔鬼。

“对他说：‘这一切权柄、荣华我都要给你，因为这原是交付我的，我愿意给谁就给谁。’”

(路4：6)

“此等不信之人被这世界的神弄瞎了心眼，不叫基督荣耀福音的光照着他们。基督本是

神的像。”(林后4：4)

从此以后，魔鬼就成了这世上的神，掌握了空中的权势，行使了这地上的权柄，世人也

因此全部沦为魔鬼的奴仆，按照魔鬼的指示，犯下了各样的罪恶。“人心比万物都诡诈，坏

到极处，谁能识透呢？”(耶17：9)

圣经为我们描写了那些失去了神的世人，他们所处的凄苦境遇：

“他们既然故意不认识 神， 神就任凭他们存邪僻的心，行那些不合理的事；装满了各

样不义、邪恶、贪婪、恶毒（或译：阴毒），满心是嫉妒、凶杀、争竞、诡诈、毒恨，又是

馋毁的、背后说人的、怨恨 神的（或译：被神所憎恨的）、侮慢人的、狂傲的、自夸的、

捏造恶事的、违背父母的、无知的、背约的、无亲情的、不怜悯人的。他们虽知道 神判定

行这样事的人是当死的，然而他们不但自己去行，还喜欢别人去行。”(罗1：28-32)

世人的心性就是如此不堪地被扭曲了。神曾说过，这些人都应被判处死刑，所以，整个

世界都被神宣判了死刑，凄苦不堪。

在以弗所书2章1-3节中，圣经曾这样明确地说过：

“你们死在过犯罪恶之中，他叫你们活过来。那时，你们在其中行事为人，随从今世的

风俗，顺服空中掌权者的首领，即使现今在悖逆之子心中运行的邪灵。我们从前也都在他们

中间，放纵肉体的私欲，随着肉体和心中所喜好的去行，本为可怒之子，和别人一样。”(弗

2：1-3)

世人在魔鬼面前瑟瑟发抖，彻底顺服在魔鬼的权势之下，沦落为魔鬼的奴隶、罪的奴隶。

但是有一个天大的好消息，那就是我们的耶稣基督降临人世，被钉十字架，流血牺牲，在神

的面前洗净了我们一切的罪孽，使我们从魔鬼与罪的捆绑中释放了出来，使我们摆脱了死亡

的幽谷，得以走向生命的康庄大道，耶稣就是为我们成就了这样伟大的事工。

“你们从前在过犯和未受割礼的肉体中死了， 神赦免了你们（或译：我们）一切过犯，

便叫你们与基督一同活过来，又涂抹了在律例上所写攻击我们有碍于我们的字据，把它撤去，

钉在十字架上。”(西2：13-14)

我们因为犯罪与未受割礼而死，但神却使我们与耶稣一同复活，赦免了我们一切的罪孽。

又涂抹了在律法上所写的抵挡我们、有碍于我们的字据，将其除去，定在了十字架上。神将

一切执政的、掌权的掳来，显明给众人看，并靠着十字架获得了胜利。耶稣降临就是为了消

灭魔鬼。



47

“犯罪的是属魔鬼，因为魔鬼从起初就犯罪。 神的儿子显现出来，为要除灭魔鬼的作

为。”(约一3：8)

耶稣基督代替我们击溃了魔鬼，神通过耶稣基督消灭了魔鬼，将统治万有的权柄都交给

了耶稣。

“耶稣进前来，对他们说：‘天上地下所有的权柄都赐给我了。’”(太28：18)

神使万有服在耶稣基督的权柄之下。

“又将万有服在他的脚下，使他为教会作万有之首。”(弗1：22)

耶稣再次寻回了亚当丢失的权柄，唯有耶稣拥有统治这地上万有的权柄，而耶稣又将这

权柄赐给了教会，赐给了信他的人。神使撒但、魔鬼、疾病、患难、贫穷等万物全都伏在了

耶稣的脚下，也就是伏在了我们这些信靠耶稣之人的脚下。

“又感谢父，叫我们能与众圣徒在光明中同得基业。他救了我们脱离黑暗的权势，把我

们迁到他爱子的国里，我们在爱子里得蒙救赎，罪过得以赦免。”(西1：12-14)

圣经上说：“我们既然与基督一同受死埋葬，也就在基督里一同复活，并且与基督一同

安坐于天国之中。”今天，我们的主将我们从罪中完全释放了出来，我们成了蒙受神爱的人。

“若因一人的过犯，死就因这一人作了王；何况那些受洪恩又蒙所赐之义的，岂不更要

因耶稣基督一人在生命中作王吗？”(罗5：17)

“这必朽坏的既变成不朽坏的，这必死的既变成不死的，那时经上所记‘死被得胜吞灭’

的话就应验了。死啊，你得胜的权势在哪里？死啊，你的毒钩在哪里？死的毒钩就是罪，罪

的权势就是律法。”(林前15：54-56)

因此，我们要斩钉截铁地对魔鬼与罪恶说：“我奉拿撒勒人耶稣之名，命你们退去！”

故此，你们要顺服 神。务要抵挡魔鬼，魔鬼就必离开你们逃跑了。”(雅4：7)有些人自以

为自由自在不受拘束，大声喧嚣道想喝酒时就喝酒，想抽烟时就抽烟，却不知道实际上自己

已经成了酒的奴仆、烟的奴仆。有很多人不过是金钱的奴仆、赌博的奴仆、性爱的奴仆、肉

体情欲的奴仆罢了。

“盗贼来，无非要偷窃、杀害、毁坏；我来了，是要叫羊（或译：人）得生命，并且得

的更丰盛。”(约10：10)

“犯罪的是属魔鬼，因为魔鬼从起初就是犯罪。 神的儿子显现出来，为要除灭魔鬼的

作为。”(约一3：8)

魔鬼常常用负罪感、定罪、担心、忧虑以及不端的想法来捆绑信徒，使他们在基督里面

不能站在理所应当站立的位置上行使他们的权柄。实际上，相信神的人应当站在魔鬼以及他

们定罪的武器之上取得胜利，因为耶稣在十字架上胜过了撒但（西2：15）。但是，如果信

神的人没有站在权柄之上，反而会受到魔鬼的支配。我们当以信心恒守灵魂肉的健康。在耶

稣基督里面，我们有权柄掌管魔鬼、疾病、恶念以及罪孽。

“又将万有服在他的脚下，使他为教会作万有之首。教会是他的身体，是那充满万有者

所充满的。”(弗1：22-23)

我们不是他们的俘虏，我们已经在圣灵中成了自由的人，并且活在巨大的期待之中，盼

望着在未来继承神所赐给我们的新天新地以及新的耶路撒冷。这不可不谓是令人惊叹不已的

释放与自由。所以，因着耶稣，我们要不断地将感谢与赞美归于神。

“凡接待他的，就是信他名的人，他就赐他们权柄，作神的儿女。”(约1：12)

在耶稣基督里面，我们重新获得了王权。

“若因一人的过犯，死就因这一人作了王；何况那些受洪恩又蒙所赐之义的，岂不更要

因耶稣基督一人在生命中作王吗？”(罗5：17)

“惟有你们是被拣选族类，是有君尊的祭司，是圣洁的国度，是属 神的子民，要叫你

们宣扬那召你们出黑暗入奇妙光明者的美德。”(彼前2：9)



48

“但与主联合的，便是与主成为一灵。”(林前6：17)

“因我们是他身上的肢体（有古卷加：就是他的骨、他的肉）。”(弗5：30)

“并那诚实作见证的，从死里首先复活，为世上君王元首的耶稣基督，有恩惠、平安归

于你们！他爱我们，用自己的血使我们脱离（有古卷：洗去）罪恶，又使我们成为国民，作

他父 神的祭司。但愿荣耀、权能归给他，直到永永远远。阿们！”(启1：5-6)

在钦定本圣经中没有用“国”这一单词，而是用了“王”这一表达方式。换句话说，那

将我们从罪中释放出来重获自由的神，使我们在这世界与撒但的面前作了王，用那代表神国

大使的权柄、王子的权柄以及与基督同为继承者的权柄，施行统治，使我们得以成为祭司长

来侍奉神。对此保罗曾说“岂不更要因耶稣基督一人在生命中作王吗？”(罗5：17)在这全

地得了救恩的信徒，他们的全部生活应当是以祭司长的身份来侍奉神，以王的身份来管理

这世上。代替神国的王应当利用神所赋予的权柄，施行统治，通过自己使神的旨意在这地上

得以成就。路加福音10章中记载了耶稣将权柄赐给了那70个门徒，使他们传扬福音，这70

个门徒各自出去奉主的名宣扬福音时，连魔鬼都降服了。

“那七十个人欢欢喜喜地回来说：‘主啊，因你得名，就是鬼也服了我们’”(路10：1

7)。

耶稣对门徒们说：“我已经给你们权柄可以践踏蛇和蝎子。”

“耶稣对他们说：‘我曾看见撒但从天上坠落，像闪电一样。我已经给你们权柄可以践

踏蛇和蝎子，又胜过仇敌一切的能力，断没有什么能害你们。’”(路10：18-19)

<举例>

如果我们有一百万的支票，但是却不知道的话，那么，我们就只能饥肠辘辘地挨饿了，

再或者，如果我们不知道这笔钱的价值的话，那么，我也只有挨饿的份儿了，但是如果我们

明白这钱的价值，也知道自己有这笔钱的话，我们就能过得像王一样了。

要使用这权势！要不断除灭鬼的事。（约10：10）

畏惧魔鬼，就像交警害怕司机，法官害怕罪犯一样，愚不可及。

正如使徒行传26章15-18节所说的一样：“我说：‘主啊，你是谁？’主说：‘我就是

你所逼迫的耶稣。你起来站着，我特意向你显现，要派你作执事，作见证，将你所看见的事

和我将要指示你的事证明出来。我也要救你脱离百姓和外邦人的手。我差你到他们那里去，

要叫他们的眼睛得开，从黑暗中归向光明，从撒但权下归向 神；又因信我，得蒙赦罪，和

一切成圣的人同得基业。’”(徒26：15-18)

传福音，使不信的人睁开双眼，从黑暗中归向光明，从撒但的权下归向神，得蒙赦罪，

又因为信耶稣基督，和一切成圣的人同得基业。

“故此，你们要顺服 神。务要抵挡魔鬼，魔鬼就必离开你们逃跑了。”(雅4：7)

“我已经给你们权柄可以践踏蛇和蝎子，有胜过仇敌一切的能力，断没有什么能害你

们。”(路10：19)

权柄就是受委托所得的能力。街道上的交警只要抬起手，车辆就会停止行进。如果司机

不想停车的话，就没有什么人力能够使汽车停下，但是，交警叫停车辆靠的不是他们自己的

力量，而是他们工作的政府所赋予他们的权柄中的力量。我们要因着我们里面主耶稣基督

所赐的权柄赞美神。保罗曾对信徒们说要仰赖神的大能大力，在主里面刚强壮胆（弗6：10）。

也就是说，我们可以举起我们的手，斥责魔鬼远离我们，并在魔鬼面前站立得住。希望大家

能够使用自己的权柄。

“信的人必有神迹随着他们，就是：奉我的名赶鬼，说新方言，手能拿蛇；若喝了什么

毒物，也不必受害；手按病人，病人就必好了。”(可16：17-18)

“愿颂赞归于我们主耶稣基督的父神，他在基督里曾赐给我们天上各样属灵的福气。”



49

(弗1：3)

“ 神的神能已将一切关乎生命和虔敬的事赐给我们，皆因我们认识那用自己荣耀和美

德召我们的主。因此，他已将又宝贵、又极大的应许赐给我们，叫我们既脱离世上从情欲来

的败坏，就得与 神的性情有份。”(彼后1：3-4)

<应用>

“我奉主耶稣基督的名命令，掌控000的仇敌魔鬼退去！”

“我奉主耶稣基督的名命令，一直捆绑000，使其犯罪、使其病痛缠身、使其遭受痛苦

的仇敌魔鬼退去！”

“我奉主耶稣基督的名命令，一直搅扰000的家庭，使其受咒诅的仇敌魔鬼退去！”

“疑心啊！我靠着主耶稣基督的名拒绝你！退去吧！”

“恐惧啊！我靠着主耶稣基督的名拒绝你！退去吧！”

在认识耶稣之前，我们都是失败的人，都是匍匐在魔鬼权下的魔鬼的儿女。

“说：‘你这充满各样诡诈奸恶，魔鬼的儿子、众善的仇敌，你混乱主的正道还不止住

吗？’”(徒13：10)

在认识耶稣之前，我们一直被魔鬼所操控，当时我们并不知道魔鬼与污鬼们已经失败被

废了，但现在却是今非昔比了，如今我们不再是魔鬼的俘虏，相反，魔鬼反倒要受到我们的

征服与统治。我们通过耶稣基督得以在生命中做王，哈利路亚！感谢主使我们明白这一点。

“我也要救你脱离百姓和外邦人的手。我差你到他们那里去，要叫他们的眼睛得开，从

黑暗中归向光明，从撒但权下归向 神；又因信我，得蒙赦罪，和一切成圣的人同得基业。”

(徒26：17-18)

基督的身体——得胜的教会，高于站在仇敌所有权柄之上的征服者，因为我们在基督的

里面（路10：19；罗8：37）。我们不要仅仅只停留在十字架，而要登上宝座，在神国的荣

光中，与耶稣基督一同坐在我们当坐的位置上（弗2：6；加4：7；罗8：17）。我们通过十

字架进入到主的里面，但是不要仅在十字架上停滞不前，还要受到圣灵的充满，但是，即便

我们得到了圣灵的充满，也不要仅满足于此，我们还要与基督同坐宝座，在基督中行使我们

的权柄。这权柄不是来自于我们自己，而是来自于神。

“又将万有服在他的脚下，使他为教会作万有之首。”(弗1：22)

神将多少的东西放在了耶稣的脚下呢？

“万有”就是所有的东西，包括撒但、魔鬼、掌权的、恶灵、罪、咒诅、一切的疾病、

贫穷以及软弱。在这世上，我们就是基督的身体，也就是说，万有都已经服在了我们的脚下。

神说的是，他会叫万有服在耶稣的脚下吗？所以，神也会叫万有服在我们的脚下吗？

不是，这一说法用的将来时态，圣经上说的是，神已经“万物都服在他的脚下。”（林

前15：27；弗1：22）

3.传福音给瞎眼的人，使瞎眼的能看见

人最初被造的时候，灵眼明亮，肉眼也明亮。当时的人同时拥有属灵的世界与物质的世

界，由于他们的灵眼已被完全打开，所以，他们可以看见神与天使。并且，由于他们的肉眼

也是明亮的，所以他们也能清楚地看见神所造的万象，享受这万有。但是人却违背了“只是

分别善恶树上的果子，你不可吃，因为你吃的日子必定死。”(创2：17)的一警告，摘吃了

善恶果，然后，他们的灵就死了，灵眼就瞎了，与神的交流也就此终止了。从此，人就只剩

下了肉体之躯，只能用肉眼放眼观望物质世界。对于我们人来说有三种眼睛，可以看见事物

的肉眼、可以读书识字的知识之眼，以及可以看见属灵世界的灵眼。我们不认识耶稣的时候，



50

我们都是属灵的瞎子。

“并且照明你们心中的眼睛，使你们知道他的恩召有何等指望，他在圣徒中得的基业有

何等丰盛的荣耀。”(弗1：18)

不知道人从何处来，将向何处去，为何而活、死后如何的人，即不知道永生之路的人，

都是属灵的瞎子。

“你要将有眼而瞎、有耳而聋的民都带出来。”(赛43：8)

失去了神的人，他们最终也失去了自身存在的理由，终其一生也不会明白自己从何而来，

为何而活，向何处去，失去了生命的意义与价值。他们认为自己不过是一个高等的动物而已，

认为死亡可以终结一切。

但是耶稣降世后，使我们再次睁开了属灵的双眼，这就是耶稣的洪恩，使我们从盲人之

中得以释放出来。

“我劝你们向我买火炼的金子，叫你富足；又买白衣穿上，叫你赤身的羞耻不露出来；

又买眼药擦你的眼睛，使你能看见。”(启3：18)

老底嘉教会骄奢淫逸，贪图肉体之乐，他们不认识真理的耶稣，也荒废了与神的交通，

因为他们认为肉眼可见的、钱财可买的东西，比肉眼看不见的永恒不变的东西要更有价值。

“买眼药擦眼睛，使你能看见”，指的就是要用真理的话语睁开属灵的眼睛。买火炼的金

子，买白色的衣服，就是让我们相信耶稣的旨意，就像耶稣花重价将我们买来一样，我们也

要迎接耶稣而活。

“你们是重价买来的，不要作人的奴仆。”(林前7：23)

请大家仔细阅读圣经哥林多后书5章17-21节的内容：

“若有人在基督里，他就是新造的人，旧事已过，都变成新的了。一切都是出于 神，

他藉着基督使我们与他和好，又将劝人与他和好的职分赐给我们。这就是 神在基督里叫世

人与自己和好，不将他们的过犯归到他们身上，并且将这和好的道理托付了我们。所以，我

们作基督的使者，就好像 神藉我们劝你们一般。我们替基督求你们与 神和好。 神使那无

罪（无罪：原文是不知罪）的，替我们成为罪，好叫我们在他里面成为 神的义。”

基督替我们流了生命的宝血，洗净了我们一生的罪孽。我们得到了饶恕，成为了义人。

这一瞬间，我们的灵眼得以再次睁开。因为神打开了我们的灵眼，所以，我们得以知道天国

与地狱的存在，我们得以明白父神的呼召、生命的理由与目的。

“求我们主耶稣基督的 神，荣耀的父，将那赐人智慧和启示的灵赏给你们，使你们真

知道他。并且照明你们心中的眼睛，使你们知道他的恩召有何等指望，他在圣徒中得的基业

有何等丰盛的荣耀；并知道他向我们这信的人所显的能力是何等浩大。”(弗1：17-19)

要用信心的眼睛看那看不见的事物

怎样才能看见那看不见的事物呢？因为这事物是我们用肉眼绝对无法看见的，所以，只

有用我们的灵眼，即属灵的眼睛才能看见（弗1：18），只有用信心的眼睛才能看见。对可

见之物视而不见的人，可见之物对他们起不到激励的效果，而相反，不可见之物却能够他们

带来动力。患病之后两遍、三遍反复请求别人代祷的人，他们受到的激励是来自于他们眼睛

所看见的事物，或是来自于他们自己的感觉，所以他们就无法得到医治。心情好时就说好，

心情坏时就说坏，他们的言语行为全部都是依靠感觉来驱动的。我们应该丝毫不为心情所扰，

也没有必要过度关注心情的好坏，只要按照所相信的去行就可以了。

<应用>

00不凭借00所看见的而行，00不凭借00所感受到的而行，00只凭借所信的而行，所以0

0相信神会按照他的话语，叫万事互相效力，使信神的人得益处。



51

“你们从那圣者受了恩膏，并且知道这一切的事（或译：都有知识）。”(约一2：20)

“你们从主所受的恩膏常存在你们心里，并不用人教训你们，自有主的恩膏在凡事上教

训你们。这恩膏是真的，不是假的，你们要按这恩膏的教训住在主里面。”(约一2：27)

今天，主也来打开了我们的灵眼，使我们从一片昏暗的未来与充满绝望的人生中释放了

出来，其结果便是我们拥有了灵眼，得以看清基督，得以明明地认识神，使我们在与神交通

的同时，将天国深藏在我们的内心。饱尝到这样的喜乐，我们的感恩之情真是难以言表。

4.叫那受压制的得自由

亚当在伊甸园中从未受到过任何的压制，因为在伊甸园中没有艰辛的重担，神已经为他

预备好了万事万物。但是，在亚当与夏娃堕落的那一瞬间，他们便开始被魔鬼与罪恶压制，

被生活的劳苦压制，被苦难疼痛压制，也正因如此，今天所有的世人也都成了劳苦背重担的

人，成了被压制人，成了绝望的人。但是我们的主耶稣却亲临世间，愿意将我们从这一切中

释放出来。

太11：28-30节中说：“凡劳苦担重担的人，可以到我这里来，我就使你们得安息。我

心里柔和谦卑，你们当负我的轭，学我的样式，这样，你们心里就必得享安息。因为我的轭

是容易的，我的担子是轻省的。”耶稣降临人世，在十字架上亲自背负了我们所有劳苦的重

担，基督在两千年前已经洗净了我们的罪孽，废除了那使我们与神为敌的壁垒。耶稣清除了

我们疾病的重担，清除了我们咒诅与贫穷的重担，也清除了我们死亡与地狱的重担。

被魔鬼压制、被疾病压制的人

“ 神怎样以圣灵和能力膏拿撒勒人耶稣，这都是你们知道的。他周流四方，行善事，

医好凡被魔鬼压制的人，因为 神与他同在。”(徒10：38)

“他被挂在木头上，亲身担当了我们的罪，使我们既然在罪上死，就得以在义上活。因

他受的鞭伤，你们便得了医治。”(彼前2：24)

“耶和华的使者，在敬畏他的人四围安营搭救他们。”(诗34：7)

耶稣曾说：“我就常与你们同在。”(太28：20)神如果与我们同在，我们就能得胜。罗

8：31中写道：“ 神若帮助我们，谁能抵挡我们呢?”就算魔鬼在这世上如何地恣意妄为，

他又能改变什么呢？神始终与我们同在。

“小子们哪，你们是属 神的，并且胜了他们，因为那在你们里面的，比那在世界上的

更大。”(约一4：4)

如果更大的那位在我们里面的话，那么，不论遭遇什么事，我们都不需要担忧。就像所

有的人一样，笔者也有忧愁的时候，但是笔者却从不担心，也从不说灰心丧气的话。

“他又对他们说：‘你们往普天下去，传福音给万民听（万民：原文是凡受造的）。信

而受洗的必然的救，不信的必被定罪。信的人必有神迹随着他们，就是：奉我的名赶鬼，说

新方言，手能拿蛇；若喝了什么毒物，也必不受害；手按病人，病人就必好了’”(可16：1

5-18)。

信的人必有神迹相随，其中一个便是赶鬼，换句话说，那就是相信的人可以依靠耶稣的

名使用权柄统治魔鬼。耶稣已经将统治魔鬼的权柄交给了教会，耶稣只有借助教会才可以作

工，这是因为耶稣是教会的元首。雅各曾向信的人这样写道：“故此，你们要顺服 神。务

要抵挡魔鬼，魔鬼就必离开你们逃跑了。”(雅4：7)

雅各没有说“为了你们自己，你们要让神抵挡魔鬼”，而是说“你们要抵挡魔鬼，那样

魔鬼就会离开你们了”。在这里“离开逃跑”（ ）这一单词的意思是“被恐惧所吓而

奔逃”，魔鬼所害怕的并不是我们，而是我们所代表的耶稣，因为耶稣是我们的元首。

“务要谨守、警醒，因为你们的仇敌魔鬼，如同吼叫的狮子，遍地游行，寻找可吞吃的



52

人。你们要用坚固的信心抵挡他，因为知道你们在世上的众弟兄也是经历这样的苦难。”(彼

前5：8-9)

神不会吩咐我们去做力所不能及的事情，不会让我们躺在床上摘星星。如果神吩咐我们

去做力所不能及的事情，那么神就不可能成为公义的神了。但是，我们都知道神是绝对公义

的。假如我们没有掌控魔鬼的权势，神就不会吩咐我们抵挡他了，因为我们已经拥有了统治

魔鬼的权柄，所以神才会命令我们抵挡魔鬼。疾病原来并不属于神，疾病也不是从天国而来

的，天国中没有疾病，疾病是属世的。比疾病更大的神在我里面，神比任何的疾病都大，因

为神是全能的医治之的神。根据申命记28章61节的内容，我的疾病（不论是癌症、结核、肾

脏疾病、肝脏问题，还是其他的任何疾病，请将疾病的名称填写在此）是律法的咒诅。

“又必将没有写在这律法书上的各样疾病、灾殃降在你身上，直到你灭亡。”(申28：6

1)

“基督既为我们受（原文是成）了咒诅，就赎出我们脱离律法的咒诅，因为经上记着：

‘凡挂在木头上都是被咒诅的。’”(加3：13)

给大家举个例子：假如你所患的病是癌症，你这样告白就行了：“依照申28：61节的内

容，我的癌症来源于律法的咒诅，但是根据加拉太书3章13节的经文，基督已经将我从律法

的咒诅中赎了出来，所以，我也就从疾病的咒诅中被赎了出来，我可以告白称我已从癌症中

得到了救赎。”

信心不是按照所看见的而行，不是按照所感受到的而行，而是按照神的话语而行，唯有

神的话语能够永久长存。

“我们既然有一位已经升入高天尊荣的大祭司，就是 神的儿子耶稣，便当持定所承认

的道。”(来4：14)

我们要靠着耶稣基督的名拒绝疑虑、担忧与恐惧，要与之争战，我们要与理性及世人的

话语争战。

“你要为真道打那美好的仗，持定永生。你为此被召，也在许多见证人面前已经作了那

美好的见证。”(提前6：12)

“也要坚守我们所承认的指望，不至摇动，因为那应许我们的是信实的。”(来10：23)

“所以，你们不可丢弃勇敢的心，存这样的心必得大赏赐。你们必须忍耐，使你们行完

了 神的旨意，就可以得着所应许的。”(来10：35-36)

“弟兄胜过它，是因羔羊的血和自己所见证的道。他们虽至于死，也不爱惜性命。”(启

12：11)

<应用>

“耶稣用福音使贫穷的000变为富足。”

“耶稣使被俘的000得了自由。”

“耶稣使瞎眼的000得见光明。”

“耶稣使被压制的000得自由释放。”



53

【讨论与默想】

1. 是否不依所见之物而行，唯依神的话语而行?

2. 你是否明白了医治的福音?

应用&作业

领悟的内容

需要调整的内容

感恩的内容

需要践行的内容

需要祷告的内容

作业

背诵圣经
●医治的耶稣；徒10：38

●圣灵的权能：约14：12

预习阅读的话语 约14：18-20

祷告 求神帮助，使我更好地知道圣灵的能力与权柄！

读书与其他



54

第

六

课

圣灵的能力与医治

主题经文 约14：18-20 圣经背诵
●医治的耶稣：徒10：38

●圣灵的权能：约14：12

作业检查

检查标记 完成=○ 部分完成=△ 未做=×

读经

默想与背诵

实践及其他

复习问题
1.耶稣是怎样解决了我们律法的咒诅的呢?

2.什么是律法的咒诅？我们是否已经得到了自由?

学习目标
1.让学生明白圣灵与耶稣一样现在也在施行医治。

2.使学生相信与圣灵同在的信徒们也可以进行医治。

引人思考的喻道故事

闻名全球的鸿商巨贾洛克菲勒33岁时，赚得了人生的第一桶金--100万美元的纯收益，

成为了百万富翁，43岁时他便拥有了全美最大的公司，53岁时就成为了亿万富翁，位列世界

富豪榜第一。

但是53岁以前，洛克菲勒从未享受过真正的幸福，他一直患有一种叫作斑秃（alopeci

a）的病，这种病就相当于是一种脱发病。由于斑秃的折磨，洛克菲勒的头发与眉毛日益脱

落，身体也日渐憔悴虚弱。有一天，医生告诉了他一个非常令人绝望的消息：“我想以您的

这种状态，最多只能再撑一年。”听到这一诊断，洛克菲勒痛苦万分，一夜未眠。

虽然当时洛克菲勒的事业正进行得如火朝天，日进百万，但是，他却食不下咽，寝不成

眠，只能过着极其地狱般的生活。当洛克菲勒听完医生的话，瞬间，一阵空虚之感袭来：自

己虽然非常有钱，但是又有什么用呢？在经过了一宿无眠的痛苦煎熬后，克洛菲勒突然从床

上跳起，高声喊道：“钱财什么都不是，只有神才是万有的。”然后便一屁股跌坐在床上，

跪在床沿边开始祷告。

祷告着祷告着，黎明悄然而至。自那时起，以祷告迎接黎明的洛克菲勒，他的人生逐渐

发生了改变。他一改以往去教会时的敷衍态度，开始勤勤恳恳地参加礼拜，成为了一名真真

正正的基督徒。这样敬虔的信仰生活开始之后没多久，他便建造了一座教会，这教会便是著

名的纽约河畔教堂（Riverside Church）。此外，洛克菲勒还成立了洛克菲勒财团，发展医

疗事业，帮助贫穷的人，并为之散尽了万贯家财。经过这一系列的决心与行动，奇迹发生了，

克洛菲勒开始食而知味，寝而能眠了。医生曾经断言他活不过55岁，但是，他却最终活到了

98岁。

“你们要先求他的国和他的义，这些东西都要加给你们了。”(太6：33)

神赐给了我们粮食、果实与蔬菜（创1：29），赐给了我们各种鱼类、肉类以及阳光、

清水与空气，以保障我们肉体的健康，神赐下大地，使我们得以在其上建造房屋，赐下美好

的环境，使我们得以在其中繁衍生息，不断繁荣。但同时，神也命令我们要注意健康，积极

预防疾病，医治疾病。正如神所说的“若有人毁坏 神的殿， 神必要毁坏那人”。

1.医治之圣父神



55

神曾说为了预防疾病，我们要顺从话语，谨守话语，在生活中，以话语为中心践行一生。

“你们果然听从这些典章……耶和华必使一切的病症离开你，你所知道埃及各样的恶

疾，他不加在你身上，……”(申7：12-15)

旧约中，神借助一些领袖、先知、祭司长来行医治的大能，如亚伯拉罕、摩西、亚伦、

大卫、约伯、以赛亚、以利亚等。希伯来人生病后不依靠医术或药物进行治疗，而是向神祷

告，期待医治的神迹。神医病救人的最终目的是为了赐给我们平安与圣洁。主使我们从疾病

与伤痛中获得了自由与释放，同时也将平安这一礼物赐给了我们，所以，最好的健康就是与

神、与他人所共享的主内的平安。“你要认识 神，就得平安，福气也必临到你。”(伯22：

21)

一个人不论他的各项血检指标有多么地正常，如果这个人不认识神，没有与他人共享平

安，那么，我们就不能说这个人是一个健康的人。

2.耶稣基督--永远的主治之医

耶稣曾说：“因为我从天上降下来，不是要按自己的意思行，乃是要按那差我来者的意

思行。差我来者的意思就是：他所赐给我的，叫我一个也不失落，在末日却叫他复活。”(约

6：38-39)

在耶稣的三大事工中，第一个是教导事工(Teaching)--进到各城各村教训百姓，第二个

是讲道事工(Preching)--宣讲神的国，第三个是医治事工(Healing)--医治身患各种疾病的

人，释放被鬼所附的人。耶稣在这地上的时候所行的一切事工，都是源于父神的旨意，耶稣

用行动彰显了神的旨意。如果大家想要了解父神的旨意，那么，请大家通过下面的一段经文

先来了解一下耶稣。

“ 神怎样以圣灵和能力膏拿撒勒人耶稣，这都是你们知道的。他周流四方，行善事，

医好凡被魔鬼压制的人，因为 神与他同在。”(徒10：38)

基督是施行医治的神，是压制撒但的神，这一点我们一定要铭记于心。谎言之父魔鬼为

了使我们得不到神的医治而大行欺骗之术，使我们猜疑不信，混沌迷茫，最终偷走我们的健

康。我们是神的儿女，却被魔鬼夺去健康，看到我们的这幅模样，那为我们而死，替我们受

鞭伤的耶稣该有多么地心痛啊！

“你们是出于你们的父魔鬼，你们父的私欲，你们偏要行。他从起初是杀人的，不守真

理，因为他心里没有真理。他说谎是出于自己，因他本来就是说谎的，也是说谎之人的父。”

(约8：44)

“盗贼来，无非要偷窃、杀害、毁坏；我来了，是要叫羊（或译：人）的得生命，并且

得的更丰盛。”(约10：10)

“犯罪的是属魔鬼，因为魔鬼从起初就犯罪。 神的儿子显现出来，为要除灭魔鬼的作

为。”(约一3：8)

“耶稣走遍加利利，在各会堂里教训人，传天国的福音，医治百姓各样的病症。他的名

声就传遍叙利亚。那里的人把一切害病的，就是害各样疾病、各样疼痛和被鬼附的、癫痫的、

瘫痪的，都带了来，耶稣就治好了他们。”(太4：23-24)

“有许多到他那里，带着瘸子、瞎子、哑巴、有残疾的和好些别的病人，都放在他脚前。

他就治好了他们。甚至众人都希奇，因为看见哑巴说话，残疾痊愈，瘸子行走，瞎子看见，

他们就归荣耀给以色列的 神。”(太15：30-31)

靠着耶稣，所有的人都从万病中得到了医治。

“耶稣走遍各城各乡，在会堂里教训人，宣讲天国的福音，有医治各样的病症。”（太

9：35)

“耶稣知道了，就离开那里，有许多人跟着他。他就把其中有病的人都医治好了。”(太



56

12：15)

耶稣知道我们所患的是什么病，也知道那病是属灵的疾病还是肉体的疾病，或是需要从

内里医治的疾病，他总是先分辨我们的疾病，然后再为我们诊治。耶稣之所以对瘫子说“你

的罪赦了”，是因为他知道那瘫子是由于属灵的罪而患上中风的。同样，耶稣在医治那患血

漏的女人时，也是更愿意先医治那女人心中仍然残留的精神方面的恐惧与害怕。耶稣医治撒

该的时候，通过人格化的相遇辨明了他的问题就在于他内心深处的自卑。耶稣就是这样全能

的主治之医，能从根本上完全地医治我们的疾病。“爱”是主医治我们的全部动机，因为主

爱我们，所以医治了我们；因为主爱我们，所以代替我们背负了咒诅与疾病。主的慈爱与泪

水有着至高的能力，可以医治我们的疾病与伤痛，他的泪水是医治我们最为有效的良药，因

着他的泪水，我们得了救恩，得了生命，得了医治。但是最为重要的一点是，耶稣医治我们

时，也从根本上医治了我们“病态的生活”。世上肉眼可见的病都是可以被治愈的，虽然仍

有许多疑难杂症，但是近来随着医学的发展，许多种类的疾病正在治疗之中，癌症现在也已

经进入了攻关阶段，像艾滋这样的疾病总有一天也会找到医治的出路。为了医治我们的生活，

使我们成为圣洁的信徒，为了使我们再次恢复圣洁，为了引导我们过上圣洁的生活、善于分

辨的生活，主愿意完完全全地医治我们。在这世上的任何一个地方，都找不到什么药能够医

治这“病变而劳苦的生活，邪恶而悖逆的生活”，所以，赐予我们医治之恩的耶稣，愿意医

治我们这病态疮痍的生活、沉迷堕落的生活、淫乱肮脏的生活。

3.守约而至的圣灵

“然而我将真情告诉你们，我去是与你们有益的。我若不去，保惠师就不到你们这里来；

我若去，就差他来。”(约16：7)

门徒们完全不明白，为什么耶稣说神将另外赐下一位保惠师，他们非常绝望，完全陷入

了悲伤之中。最后，耶稣被钉十字架离世了，虽然第三天他又从死里复活，但是忽而在这里

闪现，忽而在那里闪现，所以门徒们仍然无法安定在心。因此，门徒们也都分散开来，甚至

因为惧怕犹太人和一些官员而躲藏了起来。就这样，有一天，临近五旬节，门徒们聚集在马

可的房顶阁楼，在大概十天的时间里一直恒切祷告，为要得着主所应许的将要赐给他们的东

西。忽然之间，似乎有声音响起，犹如大风吹过，接着又有火舌显现，分开落在每个人的头

上，他们就都被圣灵充满，依照圣经所说的，说起他国的语言。

“五旬节到了，门徒都聚集在一处。忽然，从天上有响声下来，好像一阵大风吹过，充

满了他们所坐的屋子；又有舌头如火焰显现出来，分开落在他们各人头上。他们就都被圣灵

充满，按着圣灵所赐的口才说起别国的话来。”(徒2：1-4)

医治我们的圣灵

“我要求父，父就另外赐给你们一位保惠师（或译：训慰师。下同），叫他永远与你们

同在。”(约14：16)

另外的保惠师是什么意思呢？

“另外”这一词在希腊语中有两个意思，一个是αλλος(阿洛斯)，另一个是ετε

ρος(赫特罗斯)。“阿洛斯”用于两个完全一样的东西，当其中一个说到另一个的时候，

就会用到“阿洛斯”这一词，而“赫特罗斯”则是用于两个完全不一样的东西。所以约翰福

音14章中耶稣所说的“另外的保惠师”，用希腊语应当说的是“阿隆法拉克雷顿”（

），也就是“将会赐下与我同样的保惠师”。所以，我们可以肯定地说，圣

灵的降临就是复活的耶稣的降临，圣灵的同在就是耶稣的同在，圣灵的事工就是耶稣的事工。

如果耶稣是神的话，那么圣灵也就是神；如果耶稣是爱的话，那么圣灵也就是爱；如果耶稣

是权能的话，那么圣灵也就是权能的；就像耶稣行救恩的事工一样，圣灵也以耶稣的名行救



57

恩的事工；就像耶稣赶鬼一样，圣灵也以耶稣的名赶鬼；就像耶稣治病一样，圣灵也以耶稣

的名治病；就像耶稣教训百姓一般，圣灵也教训百姓；就像耶稣行事一样，圣灵也以耶稣的

名行事。甚至正因这圣灵的降临，使徒们才得以行耶稣所行的事，而且圣经上还说，他们将

来还要行更大的事。

“保惠师”这一词就是“帕克拉图斯”（ ），其意思是“受神差遣，为帮

助我们而常在我们左右”，所以，五旬节降临在房顶阁楼的圣灵，虽然经过了2000年的岁月，

但却没有任何的变化，现在也仍然与我们同在，就像耶稣与初代教会主的百姓们同在一样。

所谓永远，就是圣灵不论何时都与我们同在。所以，我们绝不会像孤儿一样被抛弃，耶稣基

督已将圣灵赐给了我们，使圣灵代其位，行其事。

“我不撇下你们为孤儿，我必到你们这里来。还有不多的时候，世人不再看见我，你们

却看见我，因为我活着，你们也要活着。到那日你们就知道我在父里面，你们在我里面，我

也在你们里面。”(约14：18-20)

耶稣是以肉体的形象降世，受时间与空间的限制，只能与少数的人同在，但圣灵却是像

风一样吹进我们的心中，不受任何时空的限制，所以，不论是谁都能够与基督同在，与基督

同行。我们应该要好好学习如何与圣灵交通。哥林多后书13章14节中说道：“愿主耶稣基督

的恩惠、 神的慈爱、圣灵的感动，常与你们众人同在！”

圣灵是人格化的神，他既有知识，又有情感，也有意志，虽然圣灵没有肉眼可以看得见

的肉体，但圣灵却是一种有人格的存在，他就像风一样与我们同在。既然圣灵是人格化的存

在，我们应该要认可他的存在方式，并且欢迎、侍奉、依靠、感谢、赞扬、接待他。

在这个世上，最伤人心的就是人格的侮辱攻击，夫妻之间不论有多么地相爱，不论如何

海誓山盟地说要白头偕老，但是，如果相互践踏对方的尊严，无视对方的人格，口吐侮辱的

言语，那么，这样的家庭最终一定会支离破碎。神是有威严的神，如果我们一直无视圣灵的

要求，那么，神也就不会使用那样的人了。圣灵常常与我们同在，因此我们应该要效法圣灵，

与圣灵同有一个样式。“交通”这一词的希腊语是“柯伊诺尼亚”（ ），换句话说，

“柯伊诺尼亚”的意思就是“交往”。那么人是如何交往的呢？相互交谈，亲切地握手，相

互关爱的人还会相互拥抱，认可、欢迎、喜爱对方。圣灵是人眼所看不见的，所以为了与圣

灵交往，我们应当高举圣灵，并应该这样道：“我认可圣灵，我欢迎圣灵，我要侍奉圣灵，

我要依靠圣灵，保惠师圣灵啊，我感谢你，感谢你指引我。”

圣灵也希望与我们一同作工，圣灵是秋收时候的主人，是教会的负责人，是拯救灵魂的

总司令，而我们都是受神呼召，为要成就那拯救灵魂之事工的管家，作为管家，我们与主人

--保惠师圣灵一起作工。

“因为我们是与 神同工的；你们是 神所耕种的田地，所建造的房屋。”(林前3：9)

正因如此，我们不论何时都要听从圣灵的旨意作工，而不是擅自做主随意为神作工，“我

今天去日本，然后再去美国”，我们不能这样随心所欲地行事。神的圣灵是有计划的，我们

要按着圣灵的指示做事，时时倾听圣灵的声音，就像仆人完全听从主人一样，我们也要只将

目光看向神，寻求圣灵的指引。圣灵总是希望与我们一同作工。

不仅如此，与圣灵交通说的就是与圣灵成为一体，也就是说，我们要常常与圣灵合而为

一，生活中不可以与圣灵相互分离，正因如此，我们不能做使圣灵忧伤的事。

“不要叫 神的圣灵担忧，你们原是受了他的印记，等候得赎的日子来到。”（弗4：3

0）

我们不可以做圣灵所说的令其失望的事情，当我们做圣灵所喜悦的事情，过着常与圣灵

合而为一的生活时，我们就成了真正的新人。“柯伊诺尼亚”，即“交通”这一词，还包含

了“邮寄”的意思，当我们离开我们的国家开启海外宣教旅程时，没有飞机是绝对实现不了

的，正因有了飞机这一交通方式，我们才能够来往自如。我们进出教会的时候，不也是使用



58

了各种各样的交通方式吗？我们通过与圣灵的沟通交流，得以与圣灵亲近，与圣灵一同作工，

与圣灵成为一体，并通过圣灵的声音，使我们得以在我们的生命中，得到并享受到耶稣基督

的恩惠以及神的大爱。

撒但的失败

神按着神的形象创造了我们，使我们掌控所有被造之物，但是，因为人的堕落，神所赐

的这一统治权便落入了魔鬼的手中（路4：6）。

“对他说：‘这一切权柄、荣华我都要给你，因为这原是交付我的，我愿意给谁就给谁。’”

(路4：6)

但是，神愿意把他委任的统治权再次转交给我们。

“你们这小群，不要惧怕，因为你们的父乐意把国赐给你们。”(路12：32)

耶稣以十字架的死赎买了我们的罪，粉碎了魔鬼撒但的所有权势。

“有涂抹了在律例上所写攻击我们有碍于我们的字据，把它撤去，钉在十字架上。既将

一切执政的掌权的掳来，明显给众人看，就仗着十字架夸胜。”(西2：14-15)

圣灵以我们所信的、所依靠的耶稣基督之名，不断地行灭亡魔鬼的事。

“但如今藉着我们救主基督耶稣的显现才表明出来了。他已经把死废去（加泰尔盖奥

）。……”(提后1：10)

（加泰尔盖奥 ：使......变得完全无用、使......变得毫无益处、使......

不能活动、使......变为无效、夺去......的力量、使......中断、废除)用福音彰显出生

命与那永不朽坏的。）

耶稣基督十字架的死与复活升天从根本上解除了撒但的武装，清除了他的势力，废黜了

他的权威，使撒但不再有任何还手之力。

“犯罪的是属魔鬼，因为魔鬼从起初就犯罪。 神的儿子显现出来，为要除灭（吕敖

：打碎、破坏、取消、废除）魔鬼的作为。”(约一3：8)

魔鬼不过是没了牙的老虎而已，虽然这个世界看上去仍然处在撒但的支配之下，虽然实

际上仍然有许多的人被罪孽、咒诅、疾病与死亡所捆绑。但是，在圣灵的事工之下，靠着主

耶稣基督的名，在神国真正临到的地方，也就是在光明面前，所有的黑暗都已经被驱除，属

神国的王的儿女们已经得了那惊人的权柄与能力，可以践踏灭绝那猖獗作恶的撒但及其爪

牙。虽然最后只有在耶稣基督将神的国献给天父时，撒但与魔鬼才会被扔进地狱的永火之中，

但是，在现在的神国之中，我们已经正在打这场确信已得胜利的伟大争战了。那么，公元一

世纪时的使徒们与初代教会的信徒们，他们是如何医治的呢？

使徒们与初代教会的信徒们通过圣灵行医治的事工

1)主借助使徒们所行的医治(徒5：12-16)

“主藉使徒的手在民间行了许多神迹奇事。他们（或译：信的人）都同心合意地在所罗

门的廊下；其余的人没有一个敢贴近他们，百姓却尊重他们。信而归主的人越发增添，连男

带女很多。甚至有人将病人抬到街上，放在床上或褥子上，指望彼得过来的时候，或者得他

的影儿照在什么人身上。还有许多人带着病人和被污鬼缠磨的，从耶路撒冷四围的城邑来，

全都得了医治。”(徒5：12-16)

2)使徒保罗的医治权能(徒14：10)

“就大声说：‘你起来，两脚站直！’那人就跳起来，而且行走。”(徒14：10)

3)初代教会信徒们的医治事工(徒6：8,8：5-8)

“司提反满得恩惠能力，在民间行了大奇事和神迹。”(徒6：8)



59

“腓利下撒玛利亚城去宣讲基督。众人听见了，有看见腓利所行的神迹，就同心合意地

听从他的话。因为有许多人被污鬼附着，那些鬼大声喊叫，从他们身上出来；还有许多瘫痪

的、瘸腿的，都得了医治。在那城里，就大有欢喜。”(徒8：5-8)

神免费的医治

韩国谚语中有这样一句话：“只要是免费的，洋灰水都要喝。”没有人不喜欢免费的东

西。我们因着两千年前替我们被钉十字架而死的耶稣的大爱，得以免费地得到神医治的恩典。

如果说只有无罪的人才能得到赦罪或医治恩典的话，那么，没有一个人有这样的资格，但是

现在每个人都能够来到神的面前，白白得到这样的恩典，免费进入天国，免费得到内心的圣

洁，免费得到医治。人们喜欢免费的东西，哪怕是些粗制滥造的廉价之物，但他们为什么不

知道这世上最珍贵的免费珍宝是什么呢？没有比不接受这免费的珍宝更愚蠢、可怜的人了。

在神没有治不了的病，不论是感冒，还是肝癌晚期，在神面前都一样，医治起来易如反

掌。

“耶稣知道了，就离那里，有许多人跟着他。他把其中有病得人都治好了。”(太12：1

5)

“还有许多人带着病人和被污鬼缠磨的，从耶路撒冷四围的城邑来，全都得了医治。”

(徒5：16)

我们祷告，并不是因为神能医治我们，而是因为我们知道，神愿意医治我们。只有当我

们确信医治是神的旨意时，我们才会有真正的信心。在耶稣在世时，不论是谁来到他的面前，

不论是什么样的疾病，他都给医治好了，他已经将父神的旨意在这地上行出来了。凡是遇见

耶稣的人，不论信心的大小，都得了医治，所以我们所信的耶稣不会因我们的信心小，他的

能力就会弱化变小。因此，对于我们来说重要的是，把我们的需求带到神的面前，并寻求问

题的解决方法。

医治就在当下

靠着神所赐给我们的信心（弗2：8），我们现在就能得到医治。神的话语所做的事工是

否能在这地上得以成就，取决于我们内心所信的大小。所以，我们要怎样持守内心、要保持

怎样的心态，这是非常重要的。换而言之，眼不能见的那些微妙的内心状态，会给肉眼可见

的现实带来决定性的影响。行路之始，出发之时，角度哪怕只是偏斜了一度，随着行程越走

越远，就会出现越来越大的偏差。就像这样，如果我们有一点点思想（疑惑、不信）与情感

（担心、忧虑、挂怀、恐惧、不安）以及意志（懒惰、不作为、安于现状）上的消极倾向，

都会给神的事工带来很大的影响。彼得靠着对神话语的信心在水面上行走，但由于他瞬间有

所怀疑，所以差点沉入水中淹死。

“只因见风甚大，就害怕，将要沉下去，便喊着说：‘主啊，救我！’耶稣赶紧伸手拉

住他，说：‘你这小信的人哪，为什么疑惑呢？’”(太14：30-31)

就像彼得的这个例子一样，我们内心微妙的差异，能在现实生活中带来极其不同的结果。

不要茫然地等待神的医治，从现在开始用信心接受神的医治吧！

“耶稣往耶路撒冷去，在所经过的各城、各乡教训人。”(路13：22)

假如现在我们需要医病的恩赐，但是却没有圣灵显现（林前12：9），那么，我们该怎

样做呢？不用担心，只要珍藏神的话语就行了！要饱食神的话语。如果我们想要不论何时都

能靠着信心得到医治的话，就要培养我们的信心，当然信心不是我们闭门造车自己就能培养

出来的，而是要所以要多看、多听神在医治方面的话语，这是因为信心是从听道而来的（罗

10：17）。

请大家继续阅读路加福音第4章的内容：



60

“先知以利沙的时候，以色列中有许多长大麻风的，但内中除了叙利亚国的乃缦，没有

一个得洁净的。”(路4：27)

如果以色列所有的大麻风病人都相信了医治的应许的话，那么，他们应该都已经得到了

洁净（出34：10）。但是除了乃缦凭以利沙的事工得了洁净之外，在以色列中没有一个大麻

风病人得到了医治。乃缦既不是以色列人，也没有耶和华拉法的医治应许，但是，因为以利

沙治病救人的消息传遍四方，所以乃缦就找到了他，乃缦虽是以色列之外的外邦人，但是却

得到了医治。

那么，在路加福音4：27中，耶稣想要说的是什么呢？是圣灵的显现。圣灵不是随从人

的意思而显现的，而是按着圣灵的旨意将自己显现出来的（林前12：1）。

<应用>

00不必为了得到医治而等待圣灵的显现，00凭借信心现在就能得到医治。不信之心会影

响00的信心，所以00要饱食神的话语，要听神关于医治之话语的教诲，排除一切的不信。

4.医治是神传扬福音的方法

1)恒切祷告，得到圣灵的充满

“这些人同着几个妇人和耶稣的母亲马利亚，并耶稣的弟兄，都同心合意地恒切祷告。”

(徒1：14)

2)接受使徒的教导，信心更加成长

“都恒心遵守使徒的教训，彼此交接、擘饼、祈祷。”(徒2：42)

3)放胆传福音

“彼得说：‘金银我都没有，只把我所有的给你。我奉拿撒勒人耶稣基督的名，叫你起

来行走。’”(徒3：6)

4)奉耶稣的名医治(徒3：6)

“他诚然担当我们的忧患，背负我们的痛苦；我们却以为他受责罚，被 神击打苦待了。

哪知他为我们的过犯受害，为我们的罪孽压伤。因他受的刑罚，我们得平安；因他受的鞭伤，

我们得医治。”(赛53：4-5)

5.初代教会的医治方法

像彼得或约翰、保罗这样的耶稣的使徒，或腓利执事这样的初代教会的信徒们，他们也

像耶稣一样，行了医治的大能。他们无偿治病，不论什么样的疾病都能治愈，还能赶鬼，因

为按照应许（约14：12），圣灵通过他们来事工，而那圣灵现在就与我们同在。

1)奉耶稣的名

“彼得说：‘金银我都没有，只把我所有的给你。我奉拿撒勒人耶稣基督的名，叫你起

来行走。’”(徒3：6)

2）通过按手

“当时，部百流的父亲患热病和痢疾躺着。保罗进去为他祷告，按手在他身上，治好了

他。”(徒28：8)

3）宣告话语

“保罗下去，伏在他身上，抱着他，说：‘你们不要发慌，他的灵魂还在身上。’保罗

又上去，擘饼，吃了，谈论许久，直到天亮，这才走了。有人把那童子活活地领来，得的安

慰不小。”(徒20：10-12)

4）通过手巾

“ 神藉保罗的手行了些非常的奇事，甚至有人从保罗身上拿手巾或围裙放在病人身上，



61

病就退了，恶鬼也出去了。”(徒19：11-12)

5）通过祷告

“出于信心的祈祷要救那病人，主必叫他起来；他若犯了罪,也必蒙赦免。”(雅5：15)

6.圣灵的能力与医治

大家应该没有在圣经中读到过，神或圣灵使用蛮力的内容，笔者从来没有读到过神强求

人们做什么。大家应该读到过魔鬼和他的恶灵操控人们，迫使他们做什么的内容。圣灵是非

常绅士的，他会指引我们，他会引导我们，至于我们会如何选择，则是取决于我们自己，圣

经上说：“因为凡被 神的灵引导的，都是 神的儿子。”(罗8：14)我们是“被引导的人”，

而不是“被强求的人”。圣灵是基督的灵，使我们明白基督的福音，在扩张神的国这一方面，

圣灵通过信的人彰显神国的荣光。

“我实实在在地告诉你们：我所作的事，信我的人也要作；并且要作比这更大的事，因

为我往父那里去。”(约14：12)

没有重生的世人无法体验到耶稣所说的圣灵，只有重生的人才能被圣灵充满，是否得到

神的所赐之物，这取决于世人自己。永生是礼物，医治是礼物，圣灵是礼物，圣灵现在就

在这里，在今天，圣灵是这一地球上唯一能够代行父神之事的，他就在这里，如果我们得

到了圣灵，圣灵就会居住在我们里面，与圣灵同在的仆人无论走到哪里，圣灵都会通过其作

工。神的国就在我们里面。

“你们奉我的名无论求什么，我必成就，叫父因儿子得荣耀。你们若奉我的名求什么，

我必成就。”(约14：13，14)

“他也是教会全体之首，他是元始，是从死里首先复生的，使他可以在凡事上居首位。”

(西1：18)

只有相信并依靠圣灵的能力，我们才能够做医治的事工。

1）在我们里面的那位强过世上一切的恶灵。

“小子们哪，你们是属 神的，并且胜了他们，因为那在你们里面的，比那在世界上的

更大。”(约一4：4)

2）要有相信神的医治之约的信心，这信心是圣灵给的。(弗2：8-9；雅5：15)

“出于信心的祈祷要救那病人，主必叫他起来；他若犯了罪，也必蒙赦免”(雅5：15)。

3）今天，神仍在耶稣基督里，在圣灵里行医治的事工。

“耶稣基督昨日今日一直到永远，是一样的。”(来13：8)

4）耶稣用应许，赐下医治的权柄。

“信的人必有神迹随着他们，就是：奉我的名赶鬼，说新方言，手能拿蛇；若喝了什么

毒物，也必不受害；手按病人，病人就必好了。”(可16：17-18)

<问题>“手按病人，病人就必好了”这一句话，在哪些人能够成就呢？
*相信耶稣的人，相信耶稣用他所受的鞭伤担当了我们的疾病与软弱，相信奉耶稣的名

祷告就能实现神医治的事工，这样的人能成就这一经文。

5）要恳求圣灵充满

“不要醉酒，酒能使人放荡，乃要被圣灵充满。”(弗5：18)

“我实实在在地告诉你们：我所作的事，信我的人也要作；并且要作比这更大的事，因

为我往父那里去。”(约14：12)

我们有那更美的应许



62

“如今耶稣所得的职任是更美的，正如他作更美之约的中保，这约原是凭更美之应许立

的。”(来8：6)

在以前的应许之中，以色列百姓都是神的仆人，他们不像现在的我们一样，是神的儿女。

关于我们，圣经是这么说的：“亲爱的弟兄啊，我们现在是 神的儿女。”(约一3：2)在以

前的应许中，如果说神已经准备好了使他的仆人得医治，变健康的话，那么，对于我们这些

属神的儿女，神也一定准备好了医治我们。在以前的应许中，神曾说：“你们要侍奉耶和华

你们的 神，他必赐福与你的粮与你的水，也必从你们中间除去疾病。你境内必没有坠胎的、

不生产的，我要使你满了你年日的数目。”(出23：25-26)神说“......因为我耶和华是医

治你的。”(出15：26)所以，神已经准备好了医治以色列百姓。在以前的应许之下，神已做

好了准备，使以色列百姓在这片土地上不受疾病的困扰，填满他们的寿数。神在以前的应许

中已经做好了上面所讲的准备，并在更美的应许之上，向我们立了更美的约定，所以，如果

在我们的应许之中没有健康与医治的话，这岂不是怪事一桩？

“如今耶稣所得的职任是更美的，正如他作更美之约的中保，这约原是凭更美之应许立

的。”(来8：6)

那更美的应许中包含了以前应许中的一切，还包含了更好的东西，如果不是这样，那应

许就不是更美的应许了，希望我们大家都能知道这一圣经事实，也就是，神不仅在新的应许

之中解决了疾病的问题，在以前的应许之中也同样如此。以赛亚书53章4，5两节，以及马太

福音8章17节与彼得前书2章24节都已经显明，神已经解决了当今教会与世界所面对的疾病的

问题。这些圣经话语中，蕴含了神的医治。根据彼得前书2章24节的内容，因为耶稣受的鞭

伤，我们得了医治。

<应用>

00是神的儿女，在以前的应许中，神为他的仆人准备好了健康与医治，所以，可以肯定

的是，在今天，神也为我们这些儿女准备好了健康与医治。

医治与圣灵的恩典什么时候显现呢？

今天也同样是圣灵时代，但是医治的事工却不常显现，就像初代教会那样，究其原因，

就像路加福音18章8节中所说的一样，现代教会的信心与初代教会的时候相比，太过微弱。

“我告诉你们：要快快地给他们伸冤了。然而人子来的时候，遇得见世上有信德吗？”

(路18：8)

从初代教会开始，被圣灵充满的信徒们都有一个特征，那就是热衷于祷告，比如凌晨

祷告、彻夜祷告、禁食祷告、同声祷告。他们也总是敞开心扉，通过说方言、说预言来倾

听神的话语。越是恳切祷告，频繁地与神沟通，圣灵的神迹奇事就越会经常显现。在所有

的教会中，初代教会是被圣灵充满的典范，是圣灵的能力普遍显现的教会。路加曾这样描

述有圣灵的大能与之同在的初代教会：“主藉使徒的手在民间行了许多神迹奇事。他们（或

译：信的人）都同心合意地在所罗门的廊下；其余的人没有一个敢贴近他们，百姓却尊重他

们。信而归主的人越发增添，连男带女很多。甚至有人将病人抬到街上，放在床上或褥子上，

指望彼得过来的时候，或者得他的影儿照在什么人身上。还有许多人带着病人和被污鬼缠磨

的，从耶路撒冷四围的城邑来，全都得了医治。”(徒5：12-16)

使徒保罗不断强调圣灵的恩赐，让我们恳切地思慕、寻求圣灵的恩赐，同时也强调要以

“爱”为目的去寻求、使用圣灵的恩赐。“你们要切切地求那更大的恩赐。我现今把最妙的

道指示你们。”(林前12：31)哥林多前书13章被称为“爱的篇章”。

“直到如今，我们还是又饥、又渴、又赤身露体、又挨打、又没有一定的住处。”(林前4：



63

11)

圣经常常将要强调的内容放在经文的中间部分，我们将其称为逆平行结构。在哥林多前

书12章中，保罗对恩赐的种类进行了说明，在保罗看来，不仅是方言，所有的恩赐对于作为

基督身体的教会来说都很重要，但是，他在最后却又说道“要切切恳求那更大的恩赐”“我

现今把最妙的道指示你们”。“最妙的道”就是“爱的道”，所以保罗将13章这一爱的篇章

放在了12章与14章的中间，以此来强调爱。

有些人认为，因为在初代教会的时候，圣经还没有写成，所以为了证实使徒们与先知们

是从神而来的（可16：20），所以需要神迹，但是，在现在这样的教会成熟时代，圣经已经

成书了，所以就不需要那样的神迹了。

“爱是永不止息。先知讲道之能终必归于无有，说方言之能终必停止，知识也终必归于

无有。我们现在所知道的有限，先知所讲的也有限，等那完全的来到，这有限的必归于无有

了。我作孩子的时候，话语像孩子，心思像孩子，意念像孩子；既成了人，就把孩子的事丢

弃了。我们如今仿佛对着镜子观看，模糊不清（原文是如同猜谜），到那时，就要面对面了。

我如今所知道的有限，到那时就全知道，如同主知道我一样。如今常存的有信，有望，有爱；

这三样，其中最大的是爱。”(林前13：8-13)

保罗在哥林多前书13章8节中说：“爱是永不止息。先知讲道之能终必归于无有，说方

言之能终必停止，知识也终必归于无有。”(林前13：8)那么保罗所说的“先知讲道之能终

必归为无有”的时间节点是什么时候呢？

下面两节经文解释了为什么预言与知识会归为无有。

“我们现在所知道的有限，先知所讲的也有限”（9节），我们再看一下10节“等那完

全的来到，这有限的必归于无有了”，所以，将来预言归为无有的时间就是，那有限的、不

完全的预言被那完全的所代替的时候。12节中说：“我们如今仿佛对着镜子观看，模糊不清

（原文是如同猜谜），到那时，就要面对面了。我如今所知道的有限，到那时就全知道，如

同主知道我一样。”

“我们如今仿佛对着镜子观看，模糊不清”以及“面对面”这两句话的意思，可以说是

“我们在这世上虽然看神看得很模糊，但是从耶稣再临的那一刻起，我们就要面对面地看他

了”。与这一句在句意上一脉相承的是启示录22章4节中所记的，我们将在天国中见神的面。

“也要见他的面。”(启22：4)约翰一书3章2节中写道，耶稣再临时，我们可以看见耶稣，

就像耶稣可以看见我们一样，所以我们必要像耶稣一样，拥有复活身躯，用那洁净的身体来

见耶稣。

“亲爱的弟兄啊，我们现在是 神的儿女，将来如何，还未显明；但我们知道，主若显

现，我们必要像他，因为必得见他的真体。”(约一3：2)

从忧虑中得自由

*请大家仔细阅读马可福音6章1-6节的内容：

“耶稣离开那里，来到自己的家乡，门徒也跟从他。到了安息日，他在会堂里教训人。

众人听见，就甚希奇，说：‘这人从哪里有这些事呢？所赐给他的是什么智慧？他手所作的

是何等的异能呢？这不是那木匠吗？不是马利亚的儿子雅各、约西、犹大、西门的长兄吗？

他妹妹们不也是在我们这里吗？’他们就厌弃他（厌弃他：原文是因他跌倒）。耶稣对他们

说：‘大凡先知，除了本地亲属、本家之外，没有不被人尊敬的。’耶稣就在那里不得行什

么异能，不过按手在几个病人身上，治好他们。他也诧异他们不信，就往周围乡村教训人去

了。”(可6：1-6)

在信耶稣信了很久的人中，在熟读圣经的人中，甚至在教圣经讲道的人中，也有像耶稣

的同乡一样，像那些虽是熟知耶稣却不愿相信耶稣的人一样，在他们身上能够看见很多对于



64

医治的偏见、质疑与不信。

有些人总是略带自豪地以病患自居。“我体弱多病，肺不好，心脏不好，肠胃不好，我

们家就是有这样的病史。”这些人不论何时，总是在心里将自己看作是一个体虚的人，所以

他们总会吃一些保健品，只要是对身体好的，都会去尝试，但是却总是强壮不起来。

因为“物以类聚，人以群分”，体虚多病的人会招来更多的疾病。“病啊，快来啊，你

们都是我的朋友，我们同食同寝吧。”就像磁石吸引铁片一般，生病的人会吸引与自己有同

一特质的人，所以，这种人只能背负着虚弱的身体而活。

“你要保守你心，胜过保守一切（或译：你要切切保守你心），因为一生的果效，是由

心发出。”(箴4：23)

耶稣又说：“心里所充满的，口里就说出来。”

“凡树木看果子，就可以认出它来。人不是从荆棘上摘无花果，也不是从蒺藜里摘葡萄。

善人从他心里所存的善，就发出善来；恶人从他心里所存的恶，就发出恶来。因为心里所充

满的，口里就说出来。”(路6：44-45)

“他被挂在木头上，亲身担当了我们的罪，使我们既然在罪上死，就得以在义上活。因

他受的鞭伤，你们便得了医治。”(彼前2：24)

有些人随身带着恐惧的自画像。大家看一看约伯，约伯虽然衣食无忧，但却总是恐惧害

怕，战战兢兢，不断地在心中为自己画着失去儿女家财、身染重病、被妻子所弃的自画像。

最终，约伯在自己心中所画的那幅悲观阴郁的自画像一语成谶了，他失去了所有的孩子，失

去了所有的财产，身体为病痛所折磨，妻子也离他而去。那时约伯说了什么呢？

约伯说：“因我所恐惧的临到我身；我所惧怕的迎我而来。”(伯3：25)因为自己在心

中画了那样一幅自画像，那样的命运与难以堪当的环境，就临到了自己的生活当中，约伯自

己这样告白道。并不是因为神应允了撒但，撒但才攻击约伯的，神将权柄给了撒但的意思就

是，神并没有允许撒但攻击约伯，而是约伯的恐惧之心给撒但打开了大门，允许其大逞其道。

神只不过是将约伯那大敞开来的恐惧之门所允许通过的东西，也向撒但应允了而已。恐惧会

使我们为敌人敞开大门，恐惧并非来源于神。

“因为 神赐给我们不是胆怯的心，乃是刚强、仁爱、谨守的心。”(提后1：7)

“我可能会得癌症吧，我可能会得糖尿病吧，哎呦，可能是心脏病，这样下去我可能会

死吧”，有一些人总是会这样消极地看待所有的事情，并在心中不断将其勾画出来，这些人

应当尽快从其中抽身而出，不能沉溺其中不可自拔。也有一些人深陷强烈的自卑与挫败之中

无法脱身，这些人也只会不断遭受无视与困难。

医治的展望与实现

“他赦免你的一切罪孽，医治你的一切疾病。”(诗103：3)

因为基督背负了我们的疾病，遭受了鞭伤，所以我们才得到了医治，我们要在内心深处

铭记这一事实，并向所有的人展现这样一幅自画像：“疾病已经与我再无瓜葛，疾病已经在

十字架上清除干净，从律法上看，我们已经从疾病中获得了释放”。

当我们在主里心怀美好的梦想时，我们就会变得健康。麦克阿瑟将军退任之前，有一位

军官找到他，向他请教健康的秘诀，他回答说：“人不会因为年龄的增长而衰老，但却会在

放弃梦想的时候会变老，岁月虽然会使皮肤生出皱纹，但是失去梦想的人会在灵魂上生出皱

纹。”

“ 神说，在末后的日子，我要将我的灵浇灌凡有血气的，你们的儿女要说预言，你们

的少年人要见异象，老年人要作异梦。”(徒2：17)

听了神的话语后，当我们怀抱着一幅已经从疾病、从软弱中获得释放的自画像祷告时，

神就会向我们展现他的能力有多大。物以类聚，人以群分，当我们心中怀抱着健康的模样，



65

切切实实相信的时候，健康就会不期而至。我们要相信我们一定会健康的，并要常常勾画

出健康的自画像。

“因为他心怎样思量，他为人就是怎样。他虽对你说：‘请吃，请喝’，他的心却与你

相背。”(箴23：7)

【讨论与默想】

1.我们使用了多少医治的信心呢？

2.我们是否正在见证医治的福音呢？

应用&作业

领悟的内容

需要调整的内容

感恩的内容

需要践行的内容

需要祷告的内容

作业

背诵圣经
●痊愈的祷告；约5：14-15

●痊愈的应许；约15：7

预习阅读的经文 约16：23-24

祷告 求神加添我痊愈的信心！

读书与其他



66

第

七

课

神的医治方法

主题经文 约16：23-24 圣经背诵
●医治的祷告：雅5：14-15

●祷告的应许：约15：7

作业检查

检查标记 完成=○ 部分完成=△ 未做=×

读经

默想与背诵

实践及其他

复习问题
1.圣灵的降临与耶稣在地之时相比，于我们更为有益的地方在哪里?

2.今天圣灵是如何医治我们的呢?

学习目标
1.帮助学生明白圣经上的医治方法，帮助他们拥有医治的信心。

2.使学生熟悉以信心获得医治的话语，并将其践行出来。

引人思考的喻道故事

弗朗西斯得到救恩没多久发生了一件事。有一天，弗朗西斯在路上走着走着，偶然遇见

了一个大麻风病人，他一看见那个病人，瞬间心里就开始争战了。一方面他想走到那个病人

面前给他祷告，一方面他又害怕“如果被传染了怎么办”，最终还是恐惧之心占了上风，弗

朗西斯直接与那个大麻风病人擦肩而过了。但是，圣灵却开始牵动他的心意，赐给了他负担，

他因为心中产生的那份负担而立定原地开始祷告起来。

“主啊，我直接经过了那个大麻风病人，我这样做是不是做错了呢？”他问道。“那你

为什么直接走过去了呢？”圣灵却反问道。“我觉得他太脏了，担心他会把那病传染给我，

所以才这样的。”他坦率地回答道。

就在这时，弗朗西斯听见了主的声音。

“你比那个大麻风病人又能好到那里去呢？你以前是比那个大麻风病人还要污秽的罪

人，但是我却原原本本地接受了你本来的面目，并且爱你。”

一瞬间，他突然回想起了自己以前是一个比那个大麻风病人还要丑恶肮脏的罪人，但是

主却找到了自己，用爱接受了自己。所以，弗朗西斯就回到那个大麻风病人的面前，亲吻了

他，并为他祝福。从此阿西西的圣徒弗朗西斯，从Alverna山麓到最后闭目离世为止，不断

地进行爱的游历。他在临尽生命的最后一刻曾这样告白道：“耶稣，我的爱，我的全部。”

所以，你们要彼此接纳，如同基督接纳你们一样，使荣耀归于神。（罗15：7）

1.我到底是什么？

如果从物质与非物质的角度来看的话，也就是从神学的角度，用二分法来剖析人的话，

人是由灵魂与肉体构成的。但是如果从构造，或者存在的层面来看，那么人就是是由灵、魂、

体构成的，我们称这种方法为三分法。这两种方法只是划分的出发点不同而已，实际上都是

符合圣经的。

“愿赐平安的 神亲自使你们全然成圣。又愿你们的灵与魂与身子得蒙保守，在我们主

耶稣基督降临的时候，完全无可指摘。”(帖前5：23)

[NIV]“May God himself,the God of peace, sanctify you through and through.



67

May your whole spirit,soul and body be kept blameless at the coming of our Lord

Jesus Christ.”

人是一种由灵魂与肉体相结合的完全的存在。心灵犯罪后，我们不能狡辩说“我没有犯

罪”，同样，肉体犯罪后，我们也不能狡辩说“是我肉体犯的罪，我的心灵没有犯罪”，因

为人是灵魂与肉体的统一，又因为人是灵魂肉不可分割的一个整体，所以争论到底是二分说

是正确的，还是三分说是正确的，就显得毫无意义了。

“ 神的道是活泼的，是有功效的，比一切两刃的剑更快，甚至魂与灵、骨节与骨髓，

都能刺入、剖开，连心中的思念和主意都能辨明。”(来4：12)

那么，为什么我们有时又会将人划分开来看呢？

因为在重要性方面是有先后顺序的。

“那杀身体不能杀灵魂的，不要怕他们；惟有能把身体和灵魂都灭在地狱里的，正要怕

他。”(太10：28)

我们联系上下文来看一下这段经文，抵挡基督教的人，他们的终极迫害也只是死亡而已，

却夺不去我们永远的生命（28节）。是这样的，所谓的死，夺去的也只是我们肉体的性命，

而不是永生。这个世界的逼迫，可能会杀害我们的肉体，在历史上也确实有许多的基督徒，

因政权的高压统治与敌对之人的迫害而不幸殉教，但是这个世界却不能杀死他们的灵魂，看

上去他们似乎审判了我们，但事实并非如此。真正的审判者只有一位，那就是我们的神，

神不仅审判我们的身体，还审判我们的灵魂。因此，我们真正应当害怕的是神，正如生命

掌握在神的手中一样，死亡也是被神所掌管。“自己的生命”(太6：25/“普会凯” ）

与在耶稣基督里面神所赐的永远的“生命”有着天壤之别(罗8：2/“乔” )。生而为人，

总有一死，这种死死的只是这属地的性命，但是，如果因为耶稣受到迫害而死，那么不仅可

以得到殉教的荣耀，还可以在审判的时候，完全免除第二次的死，即永远的死（启20：4-6、

20：11-15）。因此，得救的信徒如果因迫害而死，那么，这死便是通往天国的特等座席的

车票，而这天国之行更是大有奖赏。也正因如此，我们不必害怕迫害。就像生命取决于神一

样，死亡也取决于神。而且，神的审判是公正纯全的，是毫无差错的。这时，就要用肉体与

灵魂的比重来区分哪一个是重要的。站在构造的观点将人分为灵魂肉来看的话，则更有利于

理解神的旨意。我们肉眼所见的肉体（肉）并不是全部，肉体只是我们居住的载体，我们通

过肉体来接触这个世界，肉体负责物理性的领域。

1)肉体负责属肉的领域

“我以为应当趁我还在这帐棚的时候提醒你们，激发你们，因为知道我脱离这帐棚的时

候快到了，正如我们主耶稣基督所指示我的。”(彼后1：13-14)

“弟兄们，我告诉你们说，血肉之体不能承受 神的国，必朽坏的不能承受不朽坏的。”

(林前15：50)

*林前15：51-54

“我如今把一件奥秘的事告诉你们，我们不是都要睡觉，乃是都要改变，就在一霎时，

眨眼之间，号筒末次吹响的时候；因号筒要响，死人要复活，成为不朽坏的，我们也要改变。

这必朽坏的总要变成（变成：原文是穿；下同）不朽坏的，这必死的总要变成不死的。这必

朽坏的既变成不朽坏的，这必死的既变成不死的，那时经上所记“死被得胜吞灭”的话就应

验了。”

但是，我们却要用现在的身体侍奉神。抽烟，将圣灵的殿变为烟筒，或者像没有信仰的

人一样，因为过度劳累、担心、忧虑伤害自己的身体与精神，那么我们就不能将其称为成熟

的信心。

“所以弟兄们，我以 神的慈悲劝你们，将身体献上，当作活祭，是圣洁的，是 神所喜

悦的，你们如此侍奉乃是理所当然的。”(罗12：1)



68

2)在人这一层面上，魂负责精神领域

魂负责理性的、感性的领域，也就是负责论证、思考、决定等部分。

“不要效法这个世界，只要心意更新而变化，叫你们察验何为 神的善良、纯全、可喜

悦的旨意。”(罗12：2)

3)在人这一层面上，灵负责属灵的领域

在基督里面，我们再次恢复成为新的被造之物，即新的创造之物，得以与圣灵相结合。

如果我们因为相信耶稣，灵得以恢复，那么因为神的灵进入到了我们的里面，所以，我们所

有的魂与肉就一同开始得到医治了。并且，灵是人格化的，灵主管着我们的理性、感性与意

志。

*约3：3-7

“耶稣回答说：‘我实实在在地告诉你，人若不重生，就不能见 神的国。’尼哥底母

说：‘人已经老了，如何能重生呢？岂能再进母腹生出来吗？’耶稣说：‘我实实在在地告

诉你，人若不是从水和圣灵生的，就不能进 神的国。从肉身生的，就是肉身；从灵生的，

就是灵。我说，‘你们必须重生’，你不要以为希奇。’”

灵是人认识神、与神交通的属人的部分。圣灵就居住在这灵里面。那些称猴子为人类祖

先的人不禁令我们莞尔一笑，这些人口口声声称猴子是自己的祖先，却又目中无猴，拿着祖

先开玩笑，不得不说是自相矛盾。即便是脱去亚马逊外衣的原始人也向自己的神献祭。神是

按着自己的形象创造了我们这一有灵性的存在，所以，我们是与动物完全不一样的。（创1：

27）

“ 神是个灵（或无个字），所以拜他的，必须用心灵和诚实拜他。”(约4：24)

“我也要赐给你们一个新心，将新灵放在你们里面。又从你们的肉体中除掉石心，赐给

你们肉心。我必将我的灵放在你们里面，使你们顺从我的律例，谨守遵行我的典章。”（结

36：26-27）

“若有人在基督里，他就是新造的人，旧事已过，都变成新的了。”(林后5：17)

灵魂肉中最为重要的部分是灵。灵的希伯来语是“普纽玛”（ ），灵就是真正

的自我，就是我们心里面最真实的我。为了灵里的健康，神应许了肉体的疾病，圣经中也

有这样的事例，这些例子告诉我们，真正的普纽玛，它的重要性是肉体所无法相比的。

“又恐怕我因所得的启示甚大，就过于自高，所以有一根刺加在我肉体上，就是撒但的

差役要攻击我，免得我过于自高。为这事，我三次求过主，叫这刺离开我。”(林后12：7-

8)

NIV“To keep me from becoming conceited because of these surpassingly great

reve -lations,there was given me a thorn in my flesh, a messenger of Satan, to

torment me. Three times I pleaded with the Lord to take it away from me.”

“所以有一根刺加在我肉体上，就是撒但的差役要攻击我，免得我过于自高。为这事，

我三次求过主，叫这刺离开我。”因为这句话，撒但就在神的许可之下，将一根刺，也就是

疾病加在了保罗身上。

<应用>肉体健康但却犯罪沉沦，疾病缠身却能够完全爱神、侍奉神，我们会作何选择呢？

身患疾病的话，我们还能心怀感恩吗？

属灵的存在

在基督里面我们这些神的儿女成为了新的被造之物，恢复了神的形象。

“因此，他已将又宝贵、又极大的应许赐给我们，叫我们既脱离世上从情欲来的败坏，

就得与 神的性情有份。”(彼后1：4)



69

神的儿女可以以帖撒罗尼迦前书5章23节的话语为基础这样告白：“我是属灵的存在，

我有魂，我活在肉体里面。”（帖前5：23）神的性情以及新心要统治我的魂与肉。我们不

认识耶稣时，不明白灵的世界，只关注肉体与精神，久而久之，我们即使进入到了耶稣基督

的里面，仍然难以改掉旧习。有人问我们“你心情怎么样”的时候，我们总会这样回答“身

体有点不舒服”“有点抑郁”等等，我们总是先意识到肉体与魂，而不是灵。魂与肉支配了

我们，我们所说的话也全部是关乎肉体的，关乎身边之人的。但是作为神的儿女，我们应当

首先是一个属灵的人。

<应用>

我000是一个灵，我有魂，我居住在我的肉体里面，我以我灵里之人，也就是我的新心

支配我，而不是让我关注于我自身，即，不让我的肉体来支配我自己。其结果便是，我的肉

体与我的灵和谐统一了。

2.圣经的医治方法

被誉为“医学之父”的古希腊生物学家及预防医学的创始人希波克拉底（Hippocrates）

曾留下这样的名言：“失财事小，失誉事大，失去健康便是失去一切。”那么，信神的信徒

当怎样在主里面过健康的生活呢?圣经中所教导的医治方法又是什么呢？

当得救的信徒觉得自己身患疾病的时候，最先要做的便是将其交托给神，以感恩之心陈

明与神。“应当一无挂虑，只要凡事藉着祷告、祈求和感谢，将你们所要的告诉 神。 神所

赐出人意外的平安，必在基督耶稣里保守你们的心怀意念。”(腓4：6-7)最重要的是，不要

仅仅只关注于病情或者病痛，而要释放自己的灵魂，以求得到圣灵的引导。此时，我们的心

中可能会有圣灵的引导，但是并不是每个人都有同样的信仰高度，所以圣经就通过神的话语

为我们列举了肉体获得医治的8种方法。当我们陷入穷途末路的境遇时，神不会坐视不管。

如果我们无法升高到神的至高之境，神便会下降到我们的水准，与我们相遇。

1）奉耶稣基督的名向神祷告

“出于信心的祈祷要救那病人，主必叫他起来；他若犯了罪，也必蒙赦免。所以你们要

彼此认罪，互相代求，使你们可以得医治。义人祈祷所发的力量是大有功效的”(雅5：15-

16)

“到那日，你们什么也就不问我了。我实实在在地告诉你们；你们若向父求什么，他必

因我的名赐给你们。向来你们没有奉我的名求什么，如今你们求就必得着，叫你们的喜乐可

以满足。”(约16：23-24)

名字

①代表存在

有一个父亲临终之前将存折与印章给了儿子，让儿子随意取出来使用。儿子如果用父亲

的名字写好申请书并上交的话，便可得到申请的数额，但是如果用自己的名字申请的话，银

行就不会给钱。

000离世了，这句话就意味着那个人的存在从这世上消失了，名字就像这一隐含之意一

样，它代表了一种存在。到神面前去的人必须相信神的存在，也要相信神会赏赐那寻求他的

人。

“人非有信，就不能得 神的喜悦；因为到 神面前来的人必须信有 神，且信他赏赐那

寻求他的人。”(来11：6)



70

②代表品性

我们聊天的时候如果说“那个人跟希特勒一样”，这就是说那个人的脾气、品性与希特

勒一样残暴，就像这样，名字代表了一个人的品性。祷告不是成就我们的想法，恰恰相反，

在我们的身上成就神的旨意，这才叫作祷告。因为不是“神为了我们而存在”，而是“我们

为了神而存在”。大家看一看耶稣在客西马尼园的祷告，就是耶稣请求如果可能，请叫这杯

离开的祷告，“然而不要成就我的意思，只要成就你的意思”，耶稣是这样结束祷告的。所

谓奉耶稣的名祷告，就是以耶稣的心肠，以耶稣的爱来祷告。

③代表权柄

名字还代表权利或权柄。在公司里，一般员工的签名与老板的签名，其所蕴含的效力是

不一样的。在各国元首所达成的协议上，他们所签的名字就代表了各自的国家。祭坛的顶端

挂了4个角，这4个角就是祷告的权柄，神赐特权给他的儿女，使他们不论何时，不论何地都

能使用耶稣基督的名。作为大能之神的儿女，希望大家能够堂堂正正地用神的权柄来进行宣

告。

“耶稣对他说：‘你若能信，在信的人，凡事都能。’”(可9：23)

神的儿女已经得了权利，可以使用耶稣基督的名，神已经赐给了我们权柄，使我们可以

奉耶稣基督的名赶鬼。

④代表名誉（荣耀）

“所以，你们或吃或喝，无论作什么，都要为荣耀 神而行。”(林前10：31)

名字代表名誉，耶稣就是为神的荣耀而祷告的典范。

“耶稣说了这话，就举目望天，说：‘父啊，时候到了，愿你荣耀你的儿子，使儿子也

荣耀你。’”(约17：1)

耶稣祈求神能够使他得荣耀，“愿你荣耀你的儿子”，这句话的意思就是，耶稣向神祷

告，祈求神能够使他实现降世的目的，也就是实现担负世人之罪而死的目的。在这里，耶稣

其实是在祈求神的荣耀，以使全人类都能够知道神是满有慈爱的神。因此，奉耶稣基督的名

祷告祈求医治时，我们应该先省察自己的内心与状态。我们应该用神的爱（罗5：5）来尽心、

尽性、尽意地爱神爱人，我们应该这样而活，这样事工，这样祷告。所以为求医治而祷告时，

我们应该先认罪，先要使罪得到赦免。患者通过悔改使自己变得圣洁，这是他们寻求神怜悯

的正确姿态。因此圣经上说认罪是祈求医治的前提条件（耶30：12-15；雅5：15-16；林前1

1：27-30；约一1：9）。

“你为何因损伤哀号呢？你的痛苦无法医治，我因你的罪孽甚大，罪恶众多，曾将这些

加在你身上。”（耶30：15）

2）奉耶稣基督的名命令

耶稣赐给了我们控制仇敌一切能力的权柄，赐给了我们治病的能力。

“我已经给你们权柄可以践踏蛇和蝎子，又胜过仇敌一切的能力，断没有什么能害你

们。”（路10：19）

“耶稣叫了十二个门徒来，给他们权柄，能赶逐污鬼，并医治各样的病症”（太10：1）。

“耶稣叫齐了十二个门徒，给他们能力、权柄，制伏一切的鬼，医治各样的病。”（路

9：1）

耶稣给了我们奉他名赶鬼的权柄。

“信的人必然有神迹随着他们，就是：奉我的名赶鬼，说新方言。”（可16：17）

所以，如果我们不是凭着信心而行的话，主也不会作工。



71

就像主所说的一样：“你的手就是我的手，你的嘴就是我的嘴，我希望你能用你的手，

用你的嘴为患病的人按手祷告！用我所赐的权柄吩咐！我会为你成就一切。”

所以请大家用耶稣的名命令那疾病与病痛离开我们。

“你们奉我的名无论求什么，我必成就，叫父因儿子得荣耀。你们若奉我的名求什么，

我必成就。”（约14：13-14）

有的人每到春天就患流感，这样的人就会认为自己只要一到春天就会感冒，但是现在我

们应当相信我们已经是新造的人了，我们要击退那病魔。“邪恶的魔鬼啊，把这流感带到其

他地方去吧，我不需要这流感，所以你别想再待在我家里了，我相信耶稣，我已经成了新造

的人，离开我的身体吧！”

如果担心、忧虑袭面而来，我们要能够分辨出这是魔鬼的诱惑，立刻击退魔鬼。

“你这放肆的魔鬼啊，神说不论身处什么样的境遇，只要一心相信，毫不担心的话，哪

怕是山也能移动，我相信神的话，现在我要挪动的山就是这病，我要靠信心来移动这山，魔

鬼啊，现在我命令你离开我的身体！”

我们通篇阅读使徒行传时会发现，使徒们没有为病人祷告，而是宣告耶稣的名，命令他

们站起来。彼得与约翰面对美门前的瘫子时（使徒行传3章）也是奉耶稣的名让他站了起来。

“彼得说：‘金银我都没有，只把我所有的给你。我奉拿撒勒人耶稣基督的名，叫你起

来行走。’于是拉着他的右手扶他起来。他的脚和踝子骨立刻健壮了，就跳起来，站着，又

行走。同他们进了殿，走着，跳着，赞美 神。”（徒3：6-8）

我们也有权利奉耶稣的名命令，从而使病人得到医治。但是，我们不是向神命令这些，

因为并不是神让他们患病的，我们是要奉耶稣的名命令魔鬼释放那些病人。（可16：17-18）

哈利路亚！耶稣的名满有能力。“我奉耶稣的名，凭着我合法的权利命令你”，如果我

们向着魔鬼这样祷告的话，那么魔鬼就会像中了枪一般逃跑的。耶稣已经粉碎了一切的魔鬼，

所以魔鬼都害怕耶稣的名字。圣经上说，耶稣已经将他们明明地显了出来。“既将一切执政

的掌权的掳来，明显给众人看，就仗着十字架夸胜。”（西2：15）我们还可以做的另一件

事就是，奉耶稣的名，消灭那在我们所爱之人的生活中掌权的魔鬼。

“犯罪的是属魔鬼，因为魔鬼从起初就犯罪。神的儿子显现出来，为要除灭魔鬼的作为。”

（约一3：8）

现在圣灵也仍在行耶稣的事工。

“我要求父，父就另外赐给你们一位保惠师（或译：训慰师；下同），叫他永远与你们

同在。”（约14：16）

“只等真理的圣灵来了，他要引导那你们明白（原文是进入）一切的真理；因为他不是

凭自己说的，乃是把他所听见的都说出来，并要把将来的事告诉你们。他要荣耀我，因为他

要将受于我的告诉你们。”（约16：13-14）

“各样美善的恩赐和各样全备的赏赐都是从上头来的，从众光之父那里降下来的，在他

并没有改变，也没有转动的影儿。”（雅1：17）

“耶稣基督昨日今日一直到永远，是一样的。”（来13：8）

我们虽然不能让他们迎接基督，但是我们这样做，却可以使他们稍微更愿意迎接基督。

“我实在告诉你们：凡你们在地上捆绑的，在天上也要捆绑；凡你们在地上所释放的，

在天上也要释放。”（太18：18）

3)在马太福音18章19节的基础上同心合意地来祷告

“我又告诉你们：若是你们中间有两个人在地上同心合意地求什么事，我在天上的父必

为他们成全。因为无论在哪里，有两三个人奉我的名聚会，那里就有我在他们中间。”（太

18：19-20）



72

我们可以发现19节与20节其实说的是同一个意思，20节的意思是祷告时两三个人同心合

意地祷告的话，那么耶稣就会在那里成全他们齐心所求的事。当然教会礼拜时，耶稣肯定会

与我们同在，但是耶稣现在所讲的并不是教会礼拜，而是说两个人同心合意地为所爱之人祷

告，凭借耶稣的名恳求耶稣医治他们，那么耶稣就会给予应答。因为神会看着他的话语在地

上作工。

马太福音18章19节中写的是“你们中间有两个人在地上”，而不是“你们中间有两个人

在天上”，这一段经文说只要两个人就可以了，这句话指的就是我们现在所在的位置。“什

么事”这一单词中也包含了医治，难道不是这样吗？经上说“你们中间有两个人”，那么这

两个人也可以使丈夫与妻子。笔者就曾经与妻子一起同心合意地祷告过，结果得到了非常惊

人的应答。有人常常会说“00，我们也试过了，可是没有什么用”，而笔者之所以得到了应

答，是因为我们不是抱着能不能行的心态来尝试的，而是怀着肯定的决心去做的。耶稣不是

说“同心合意试试看”，而是说“要同心合意”。

4）奉主的名膏抹祷告

“你们中间有病了的呢，他就该请教会的长老来，他们可以奉主的名用油抹他，为他祷

告。出于信心的祷告要救那病人，主必叫他起来；他若犯了罪，也必蒙赦免。”（雅5：14

-15）

信心与相信这两个单词也与医治有关。因为圣经上说“出于信心的祷告要救那病人”。

“信心”这一单词是名词，“相信”这一单词是动词，而且是主动型动词，指的就是相信神，

并以话语为根据来采取行动。我们只要按照神的话语去做就可以了，就像我们按照医生的话，

或所爱之人的话来行动一样。真正的信心指的是，将神的原理原原本本地应用到我们的想法

中、决定，以及行动中。为什么说耶稣“不要成就我的意思，只要成就你的意思”（路22：

42）这一最后的祷告是伟大的祷告呢？这是因为即便是在最痛苦的瞬间，耶稣仍然抛下了自

己的欲望与情感，为要成就神的旨意。虽然痛苦万分，但是耶稣却没有逃避那条十字架的道

路，默默无言地走了过去。道成肉身的耶稣基督有着巨大的信心，这是任何人都无法与之相

较的。希伯来书是不是就因为这一点，而将耶稣基督称为“信心之主”的呢？

“仰望为我们信心创始成终的耶稣（或译：仰望那将真道创始成终的耶稣）。他因那摆

在前面的喜乐，就轻看羞辱，忍受了十字架的苦难，便坐在 神宝座的右边。”（来12：2）

当真要如此死去吗？在生死的岔路口，耶稣这一完全的开拓者没有违背神的旨意，因而

成为了我们信心的典范。要想成为大有信心的人，道路只有一条，除此之外再无他途，那就

是每一瞬间都要将神的话语应用到所处的的环境中去。这样，我们也会成为大有信心的人，

没有任何例外。最近我们是否懒于祷告？“不住地祷告”（帖前5：17）我们要努力遵行神

的这一命令！尽心尽力遵行这一命令而有所改变的人，与不遵行这话语依然懒惰散漫的人，

他们之间的差距会越来越大。如果我们遵行神的旨意与命令，那么我们就能成为大有信心的

人。因此，不论面临什么样的情况，只要这样说就行了：

“神是这样说的”然后按着这话语去行便可以了。

神说过因为耶稣所受的鞭伤我们得了医治吗？

“对，是这样的！”因为神这样说了，所以毫无疑问我们就得了医治，让我们一起按照

神的话行动吧。

<应用>

如果00是基督徒的话，那么00就没有必要为获得信心而努力了，因为00已经得到了信心。

我只要以神所说的话语为根据来行动就可以了，00相信，因耶稣所受的鞭伤，00已经得到

医治变得完全了。



73

5）找寻医生与药师的医治

“门徒就出去传道，叫人悔改，又赶出许多的鬼，用油抹了许多病人，治好他们。”（可

6：12-13）。

就像经文中所说的，门徒们使用的油是橄榄油，涂抹在病人的额头与手上，这油有着特

别的能力，可以医治伤口，在耶稣那个时代，用油膏抹是一种基本的医学治疗方法，主要用

来医治伤口。当时的医学水平还是处于比较落后的状态，所以用油膏抹可以说就是将祷告与

1世纪的医学相结合的一种治疗方法。善良的撒玛利亚人在看到那个被强盗打得半死的人后，

在他的伤口上涂上了油和葡萄酒（路10：34），这个例子很好地表现了耶稣那个时代常用的

医疗手段。圣经上说的“用油膏抹”，从属灵的意义上来看，常常与“能力”“主的灵”一

起使用，此外，这个词也有“实际的治疗药物”这一意思。随着现代医学的发展，我们在理

解“用油膏抹”这一治疗方法的时候，与“治疗药物”这一含义相比，将其理解为一种象征

似乎更加合适，也就是这一治疗方法象征了一种医学与神的医治相结合的事工，就像彼得劝

勉提摩太稍微用一点葡萄酒来医治自己的病一样。我们要避免走入一种极端，即，认为使用

神的特别医治以外的一般治疗方法，就是一种没有信心的行为。使徒保罗明明有医治的恩赐，

但是却没能医治好自己的“兄弟，一同作工，一同当兵”的以巴弗提（腓2：25-27），此外，

他在宣教旅途中也没有治好与自己同行的特罗非摩，只能将其留在米利都（提后4：20）。

保罗虽然没法医治好自己的后继之人提摩太，但是却告诉他了一般的药方。甚至保罗连自己

的病都治不好（林后12：7-10）。

“因你胃口不清，屡次患病，再不要照常喝水，可以稍微用点酒。”（提前5：23）

在这种情况下，保罗做了两件事。首先保罗向神祷告，诉说了现在的情况，然后服用了

适当的药物。如果我们从比较广泛的意义上来看待神所赐给我们的各种治疗药物、食物、

医术、智慧等的话，我们也可以说这些也都是神所赐的医治方法中的一种。有时，在主张

医治之恩典的人中，或者在只追求神亲自给予医治的人中，往往会有人拒绝一般性的医治，

试探神。举个例子，如果有个人得了阑尾炎的话，只要到医院做个手术，就能轻松治好了，

但是如果这个病人说，只有把鬼赶出去了病才会好，然后就只顾着找鬼，结果死掉了的话，

岂不是愚不可及吗？这样的人不是有灵性，而是迷信，更进一步来说就是在试探神。圣经上

没有说所有的疾病都是来自于魔鬼，马太福音4章24节中有这样一句话：“他的名声就传遍

了叙利亚。那里的人把一切害病的，就是害各样疾病、各样疼痛的和被鬼附的、癫痫的、瘫

痪的，都带了来，耶稣就治好了他们。”我们读这一句经文就会发现，被鬼附的与害各样疾

病的人是明显被区分开来的，这就说明不是所有的病都是魔鬼做的怪，在医院里没有给病人

赶鬼，病不也是都被治好了吗？

*请大家请仔细阅读一下以赛亚书38章1-5节的内容：

“那时希西家病得要死，亚摩斯的儿子先知以赛亚去见他，对他说：‘耶和华如此说：

你当留遗命与你的家，因为你必死不能活了。’希西家就转脸朝墙，祷告耶和华说：‘耶和

华啊，求你记念我在你面前怎样存完全的心，按诚实行事，又作你眼中看为善的。’希西家

就痛哭了。耶和华的话临到以赛亚说：‘你去告诉希西家说，耶和华-你祖大卫的 神如此说：

我听见了你的祷告，看见了你的眼泪。我必加增你十五年的寿数。’”

而相反，不同于亚撒王，希西家没有寻求医生，而是先寻找了神，所以他就活了下来。

6）靠着信心按手医治

‘他又对他们说：‘你们往普天下去，传福音给万民听（万民：原文是凡受造的）。信

而受洗的必然得救，不信的必被定罪。信的人必有神迹随着他们，就是：奉我的名赶鬼，说



74

新方言，手能拿蛇；若喝了什么毒物，也必不受害；手按病人,病人就必好了。’”（可16：

15-18）

耶稣基督赐下大使命时曾经说道：“手按病人，病人就必好了。”（18节）为病人按手

是医治病人的又一方法。在今天的教会中也仍然需要这一方法。什么样的人能够按手呢？凡

是信的人，就是相信福音的“所有的人”都能够按手。请大家留意一下马可福音16章17节所

说的“信的人必有神迹随着他们，就是：奉我的名赶鬼，说新方言。”希腊语原文是这样说

的：“信的人为病人按手，病人立时就会痊愈。”耶稣并没有让我们医治患病的人，我们只

要为他们按手，相信神就可以了，所有的基督徒都可以做得到这一点。我们可以按手在自己

的病患之处，用信心祷告，父母也应当在子女生病时为他们按手。并且，我们也有权利为他

人按手祷告。

相信的人来按手，这与打开电源开关是同一个原理，如下所示，房间中电器设备已经安

装完毕，只要按下电源开关，灯就会亮起来，就像这样，通过耶稣所得的医治恩典也是24

小时永远预备着的。

发电机开关电灯

(基督=神的灵)(按手之人=信心)(病人)

所以，希望大家能够以信心按手，主会为我们医治的。请大家想一想那个患血漏的女人

她只是用手触碰了主的衣角，病就痊愈了。当我们按手时，住在我们里面的主就会亲自做

那救恩的事工，所以我们要将荣耀归于神。

7）通过医病的恩赐来医治

哥林多前书12章9节中说，在神赐给教会属灵的恩赐中，有一个就是治病的恩赐。

“又有一人蒙这位圣灵赐他信心,还有一人蒙这位圣灵赐他医病的恩赐。”（林前12：9）

这有别于其他的医治方法。

所谓医病的恩赐是什么呢？

这一恩赐说的就是医治的能力以超自然的形式借助一个人显现在另一个人身上。治病这

一恩赐的显现依赖于圣灵。“圣灵显在各人身上，是叫人得益处。”（林前12：7）

这里的“圣灵显现”是什么意思呢？

“风随着意思吹，你听见风的响声，却不晓得从哪里来，往哪里去；凡从圣灵生的，也

是如此。”（约3：8）

根据耶稣所说的，圣灵使我们重生，他改变了我们，医治了我们，这一事工犹如微风吹

拂，一掠而过。风起倏忽，吹拂而过，我们可以感知得到，但是风从何处来，吹往何处去，

我们却不知道。我们无法随意创造风，也无法操控风向。

就像风一样，圣灵的事工不会被人所计划、操纵、控制、诱导。因为圣灵并不是神赐给

人类的神的气息，施行医治的圣灵就是神，圣灵的事工包含在神自己的绝对主权之中。能够

决定是否医治的只有神，选择什么时候医治、用什么方法医治的也只有神。包括医生、药

师、护士在内的医疗人员，以及从神那里得到特别的医治恩赐或祝福恩赐的人，都只是神

医治的通道而已。

8）通过赞美与礼拜得到医治

医治的事工是神国显现的证据，因此不论在何处向神献上礼拜，赞美神，高举神，在那

个地方，就会显现出这样的荣耀。

①礼拜赞美时能够得到灵感。(王下3：13-20)

“‘现在你们给我找一个弹琴的来。’弹琴的时候，耶和华的灵（原文是手）就降在以



75

利沙身上。”（王下3：15）

②恐惧与担忧会消失。

“赐华冠与锡安悲哀的人，代替灰尘，喜乐油代替悲哀，赞美衣代替忧伤之灵，使他们

称为公义树，是耶和华所栽的，叫他得荣耀。”（赛61：3）

③神降临时，神的工就会显现。

“吹号的、歌唱的都一齐发声，声合为一，赞美感谢耶和华。吹号、敲钹，用各样乐器，

扬声赞美耶和华说：‘耶和华本为善，他的慈爱永远长存！’那时，耶和华的殿有云充满。”

（代下5：13）

④献上礼拜与赞美时，医治就会显明。

“耶和华啊，求你医治我，我便痊愈；拯救我，我便得救；因你是我所赞美的。”（耶

17：14）

⑤有赞美的地方就有神的同在。

“但你是圣洁的，是用以色列的赞美为宝座（或译：居所）的。”（诗22：3）

⑥在有赞美的地方，黑暗的权势就会退去。

“从 神那里来的恶魔临到扫罗身上的时候，大卫就拿琴用手而弹，扫罗便舒畅爽快，

恶魔离了他。”（撒上16：23）

⑦赞美时，能够调动天兵天将。

“众人方唱歌赞美的时候，耶和华就派伏兵击杀那来攻击犹大人的亚扪人、摩押人和西

珥山人，他们就被打败了。”(代下20：22)

⑧赞美时，天国的大门就会大敞而开，祝福就会由天而降。

“ 神啊，愿列邦称赞你，愿万民都称赞你。地已经出了土产；神－就是我们的 神，要

赐福与我们。 神要赐福与我们，地的四极都要敬畏他。”(诗67：5-7)

耶稣通过圣餐礼拜（(communion；林前11：23-31）也能够施行医治。当我们相信耶稣

担负我们的罪孽与疾病离世升天，吃那饼喝那杯时，耶稣就会发出那医治之光，彰显医治的

权能。

“但向你们敬畏我名的人必有公义的日头出现，其光线（原文是翅膀）有医治之能。你

们必出来跳跃如圈里的肥犊。”(玛4：2)

*医治祷告的5个阶段（诊断、开处方、祷告、确认、后续措施）

1)诊断

祷告之前先商谈（哪里不舒服？有什么症状？从什么时候开始的？原因是什么？）

先通过祷告询问圣灵（疾病的原因有罪、魔鬼、神的荣耀、内心的创伤等）

2)开处方

决定是要紧急就医，还是要祷告。

3)祷告

根据处方按手祷告，或者做命令祷告。尽量用行动彰显自己的信心，根据信心的大小行

动。例如：如果已经得到了医治的恩惠，就不用再吃药了。

4)确认



76

是否真的相信神已经医治了自己？健康状况是否有所好转？

相信圣灵已经开始医治自己，相信圣灵将会继续作工，完全治愈自己。

5)后续措施

感谢神，赞美神，见证神，不断做信心的告白，默想与医治相关的话语，学习《B痊愈》

这本书，继续保持信心，过圣洁的生活。

<应用>

奉耶稣的名针对疾病做那命令的祷告!

回想以西结书37章的经文，发出命令，放松肌肉、韧带与神经，奉耶稣的名命令，让脊

椎骨与椎间盘得到调节。

颈椎、肌肉、韧带与神经啊，正常发挥机能吧！突出的椎间盘啊，恢复原状吧！所有的

病痛全部消失吧！

右臂啊，生长吧！脊椎啊，伸直吧！肌肉、神经与韧带啊，放松舒展，恢复到正常的机

能吧！所有疼痛都消失吧！所有疾病都治愈吧！

最好的办法就是先认识到并相信医治是属于我们的

我们能够得到医治的最好方法就是，我们自己知道并相信圣经上记录的话语（赛53：4

-5；太8：17；彼前2：24），即，医治包含在神的救恩计划之中，医治也是我们的手中之物，

因耶稣所受的鞭伤，我们得了医治。我们已经痊愈，所以我们要拒绝让自己身体虚弱或生病。

我们知道，耶稣已经担负了所有那看似住在我们身体里的苦痛与疾病。耶稣背负了病痛，我

们不必再负重前行。我们所当做的就是合乎神的旨意，合乎神的话语，相信“他代替我们的

软弱，担当我们的疾病”，相信“因他受的鞭伤，我们得医治”。因为我们相信这一事实，

所以我们才能感谢神。我们不需要他人为我们按手，我们也并不是一定需要圣灵恩赐的显现，

我们只是单纯地感谢神赐予我们这完全的救恩。所有的基督徒都要完全明白，耶稣在基督中

所赐予我们的医治是最好的。如果我们在灵里也能完全理解，就像用脑袋理解一样，那么，

我们的身体里将不再有软弱与疾病。

“这事以后，到了犹太人的一个节期，耶稣就上耶路撒冷去。在耶路撒冷，靠近羊门有

一个池子，希伯来话叫作毕士大，旁边有五个廊子。里面躺着瞎眼的、瘸腿的、血气枯干的

许多病人（有古卷加：等候水动，因为有天使按时下池子搅动那水，水动之后，谁先下去，

无论害什么病就痊愈了）。在那里有一个人，病了三十八年。耶稣看见他躺着，知道他病了

许久，就问他说：‘你要痊愈吗？’病人回答说：‘先生，水动的时候，没有人把我放在池

子里；我正去的时候，就有别人比我先下去。’耶稣对他说：‘起来，拿你的褥子走吧！’

那人立刻痊愈，就拿起褥子来走了。那天是安息日，所以犹太人对那医好的人说：‘今天是

安息日，你拿褥子是不可的。’他却回答说：那使我痊愈的对我说，‘拿你的褥子走吧！’”

（约5:1-11）

毕士大的水池周围建有五个廊子，廊子里满满聚集了等待着水动的病人，有瘸腿的、全

身瘫痪的、瞎眼的等等。天使会定时从天而降，搅动池中的水，这时最先下到池子中的人就

能得到医治。神肯定知道他在做什么事情，如果神想要用他的绝对主权，差遣一名天使搅动

池水使某人得医治的话，他就会那样做。神不需要写信给这地上的任何人，以获得他们的允

许。在那里，人们确实可以得到医治，如果得不到的话，就不会有人聚集在那里了，大家注

意到了吗？在毕士大那个池子里，每次只能有一个人能得到医治。

如果现在在那池子里仍然能发生这样的奇迹的话，那池子大概早已成为闻名遐迩的旅游

景点、世界性的新闻素材以及闻名中外的医院了。想要一睹天使真容的人肯定会蜂拥而至，

并且这池子能包治百病，所以患有疑难杂症的病人也肯定会熙熙攘攘地聚集于此。但是每次



77

只有一个人能得到医治，而且，天使也是偶尔才显现一次，并不会事先告诉人们什么时候降

临，唯有神知道，就像圣灵只按自己的意思在各地降下恩赐一样。

“圣灵显在各人身上，是叫人得益处。这人蒙圣灵赐他智慧的言语，那人也蒙这位圣灵

赐他知识的言语，又有一人蒙这位圣灵赐他信心，还有一人蒙这位圣灵赐他医病的恩赐，又

叫一人能行异能，又叫一人能作先知，又叫一人能辨别诸灵，又叫一人能说方言，又叫一人

能翻方言。这一切都是这位圣灵所运行，随己意分给各人的。”（林前12：7-11）

不论是谁，靠着信心就能得救，即使是一千人同时相信，那一千人也可以同时得到医

治。并且医治与场所无关，不论是在什么地方，都可以同时得到痊愈。靠着信心医治的话，

不论是什么病都能都得到医治。

“到了晚上，有人带着许多被鬼附的来到耶稣跟前，他只用一句话，就把鬼都赶出去，

并且治好了一切有病的人。这是要应验先知以赛亚的话，说：‘他代替我们的软弱，担当我

们的疾病。’”(太8：16-17)

但是毕士大池子的奇迹只有来到毕士大，只有天使搅动池水的时候，最先下到池子里才

会发生，这样一来，哪一个更好呢？

医治并不总是瞬间就能实现的，有时也是渐近缓慢的。

“这样，你的光就必发现如早晨的光，你所得的医治要速速发明。你的公义必在你前面

行；耶和华的荣光必作你的后盾。”(赛58：8)

“Then your light will break forth like the dawn, and your healing will

quickly appear; then your righteousness will go before you, and the glory of

the LORD will be your rear guard.”

“耶稣看见，就对他们说：‘你们去，把身体给祭司察看。’他们去的时候就洁净了。”

(路17：14)

相信医治之话语的人，如果能够一直维持信心，不论身体状态如何，总能一直紧抓住

话语的话，那么，最终医治的果子也定会相随而来。

“又说：‘ 神的国，如同人把种撒在地上。黑夜睡觉，白日起来，这种就发芽渐长，

那人却不晓得如何这样。’”(可4：26-27)

神的话语，即种子落在我们的心田里生根发芽，如果将这一句话应用到与医治相关的话

语中的话，那就是：“这是要应验先知以赛亚的话，说：‘他代替我们的软弱，担当我们的

疾病。’”(太8：17)

如果我们心中相信这话语（即便仍有疼痛），并且感恩神，赞美神，向神表白我们已经

得到了医治，那么日后我们就会发现，在这感恩、赞美与表白之中，我们不知不觉地（种子

发芽生长，但是我们却不知道这一切是如何成就的）就得到了医治。

但是，依靠神迹的人，或依赖他人的医治恩赐或能力的人，如果没有立刻得到医治的话，

他就很容易灰心丧气，轻言放弃。并且，依靠他人得痊愈的人，疾病很容易复发，所以还要

再次依靠那人医治疾病，这该有多么辛苦啊。

魔鬼并不是一次离开人的身体后就再也不会回来了，事实恰恰相反，而当魔鬼再次回来

的时候，会带着更加凶恶的魔鬼，所以疾病一旦复发就会比以前更加严重。

“污鬼离了人身，就在无水之地过来过去，寻求安歇之处，却寻不着。于是说：‘我要

回到我所出来的屋里去。’到了，就看见里面空闲，打扫干净，修饰好了，便去另带了七个

比自己更恶的鬼来，都进去住在那里。那人末后的景况比先前更不好了。这邪恶的世代更要

如此。”(太12：43-45)

因此我们要相信耶稣已经赎了我们的罪，我们每天时时刻刻都要得到神的医治。



78

“耶和华的使者，在敬畏他的人四围安营搭救他们。”(诗34：7)

“天使岂不都是服役的灵、奉差遣为那将要承受救恩的人效力吗？”（来1：14)

一定要有一个位置来接纳耶稣为我们的医治之主。

“并且不用山羊和牛犊的血，乃用自己的血，只一次进入圣所，成了永远赎罪的事。”

（来9：12）

医治是耶稣为我们付出代价赎买而来的，因此医治是属于我们所有人的，但是，并不是

所有的人都能接受医治，所以，对于那些已经得到医治的人，有时我们要推他们一把。

太21：21节中写道：“你们若有信心，不疑惑，不但能行无花果上所行的事，就是对这

座山说，‘你挪开此地，投在海里’，也必成就。”

“你们若有信心，不疑惑”的意思就是太17：16-20节中所记的“像一粒芥菜种一般的

信心”，就是太21：18-22节中所记的“不疑惑的信心”。一粒芥菜种一样的信心就是没有

疑惑的信心，耶稣说如果我们能有一粒芥菜种一样的信心，即没有疑惑的信心，我们就能够

让高山移动。移动高山这是变不可能为可能的大奇迹，一粒芥菜种一样的信心，即不疑惑的

信心就是创造奇迹的信心。得了难治的癌症？如果病人能有一粒芥菜种一样不疑惑的信心，

那么，他就一定能得到医治。“耶稣是医治万病的医生”，如果我们毫不疑惑地相信这一事

实的话，那么，这就是一粒芥菜种一样的信心了，有了这样的信心，即便是治疗无望的疾病

也能够被治好。如果我们每天千遍万遍反复背诵“我相信耶稣是医治我们疾病的医生”，疑

虑就会消失，我们就能够得到毫无疑惑的信心，也就是芥菜种一样的信心，我们也一定能够

得到医治。

完全的痊愈是在神国完成之时

我们得救的时候，因着耶稣基督完全的事工，从律法上讲，医治便在我们里面得以成就，

但我们要明白的一点是，现在这痊愈显现在各人身上的时间是各不相同的。

“不但如此，就是我们这有圣灵初结果子的，也是自己心里叹息，等候得着儿子的名分，

乃是我们的身体得赎。”（罗8：23）

因为完全的痊愈不是要在现在的神国中实现，而是要在耶稣再临时的那个将来的完全的

神国中实现。在基督中享受永生的神的儿女中，那些身体有障碍的弟兄姐妹们，虽然在这世

上没有得到完全的医治，但是在耶稣再临的那一天，他们将会获得完全的恢复，拥有华美健

全的身体。

医治是神的绝对主权，即便我们靠信心祈求祷告了，但仍有可能得不到医治，可是我们

仍要依靠住在我们里面的基督，用信心宣告主的话语，在那必胜的战争中我们仍要战斗到底。

<应用>

因为耶稣的宝血，救恩临到了所有的人，我现在正在接受神的医治，就像我已经得到了

可得永生的救恩一样，我000要接受耶稣已经为我准备好的一切！



79

【讨论与默想】

1.在生活中，我们一天多少次以耶稣基督的名字为豪，多少次宣扬他的名，倚靠他的名，使

用他的名呢？

2.在生活中，我们有没有认真聆听圣灵的声音呢？

应用&作业

领悟的内容

需要调整的内容

感恩的内容

需要践行的内容

需要祷告的内容

作业

背诵圣经
●医治的信心：来11：1

●医治的依据：赛53：5

预习阅读的话语 可5：24-34

祷告
求神加增我们的信心，使我们能够更加放胆地做那

医治之工！

读书与其他



80

第

八

课

医治的信心

主题经文 可5：24-34 圣经背诵
●医治的信心：来11：1

●医治的根据：赛53：5

作业检查

检查标记 完成=○ 部分完成=△ 未做=×

读经

默想与背诵

实践及其他

复习问题
1.讲一讲所能记得的圣经的医治方法。

2.讲一讲神的特别医治与一般医治的共同点与不同点。

学习目标
1.帮助学生明确掌握有关医治之信心的根据的话语。

2.帮助学生树立医治的信心，见证医治的信心。

引人思考的喻道故事

有一个男人膝盖疼痛，别人为他代祷后，他的膝盖便痊愈了。但是五天之后，当他正在

走路的时候，他的膝盖又疼了起来。所以，那一瞬间，他再次以信心祷告，并宣告道：“因

耶稣受的鞭伤，我已经痊愈。我奉耶稣的名命令这疼痛离开。”当他依靠神的话语坚定地站

立时，疼痛的感觉就消失了。如果话语在我们心中扎根不深的话，片刻就会枯萎干瘪，无法

结出果实。“有落在土浅石头地上的，土既不深，发苗最快，日头出来一晒，因为没有根，

就枯干了”（太13：5-6）。所以不可以用我们的嘴唇承认疼痛，诉说疼痛，不要告白疾病

与苦痛，而是要告白神关于医治的应许之话语。“他发命医治他们，救他们脱离死亡”（诗

107：20），相信神话语的祷告就有功效。

1.医治的信心

“他到底怎么说呢？他说：‘这道离你不远，正在你口里，在你心里。’就是我们所传

信主的道。你若口里认耶稣为主，心里信 神叫他从死里复活，就必得救。因为人心里相信，

就可以称义，口里承认，就可以得救。”(罗10：8-10)

根据13节，我们可以知道，不论是谁都可以拥有那得到救恩的医治之信心。

“因为‘凡求告主名的就必得救。’”(罗10：13)

依据17节的内容，我们可以知道信心是从哪里来的呢？信心是从听道来的。

“那人就告诉我们，他如何看见一位天使站在他屋里，说：‘你打发人往约帕去，请那

称呼彼得的西门来，他有话告诉你，可以叫你和你的全家得救。’”(徒11：13-14)

神让哥尼流去请彼得，跟他学习救恩的话语。

“他又对他们说：‘你们往普天下去，传福音给万民听（万民：原文是凡受造的）。信

而受洗的必然得救，不信的必被定罪。信的人必有神迹随着他们，就是：奉我的名赶鬼，说

新方言，手能拿蛇；若喝了什么毒物，也必不受害；手按病人，病人就必好了’”(可16：1

5-18)。

2.信心的公式

神对疾病的治疗是一种属灵的医治。医学是通过物理方法来医治的，基督科学（Chris



81

tian science）是通过内心来医治的，但是神治病时却是通过灵来医治的。属灵的医治或是

神的医治，其方法是使病人重获新生，也就是使他们灵魂重生。

“耶和华啊，你的话安定在天，直到永远。”(诗119：89)

“Your word,O LORD,iseternal；it stands firm in the heavens.”

“天地要废去，我的话却不能废去。”(太24：35)

有太多太多的人将感觉放在首位，将那随感觉而摇摆的信心放在第二位，而将神的话语

放在最后，这种人不论在什么事上都不会成功。对我们来说，有一个信心的公式，可以使我

们作工。

所谓信心，说的并不是我们的信念，而是“相信神的应许”。我们相信神是全知全能的

神，相信在神没有难成的事，对于神来说，没有什么容易医治和难以医治的病，在神的眼

中，不管是感冒还是癌症晚期，都易如反掌，没有什么治不好的病。我们相信神是信实的，

他曾与我们约定，如果我们奉耶稣基督的名祷告，他定会侧耳垂听，给予应答，我们要以感

谢之心祷告，因为神践行了这一约定。神的智慧是完全无缺的，超越了我们的心思与意念，

神正看着那最好的。因为神是慈爱的神，所以神会回应我们为求痊愈而做的祷告，不管什么

时候为我们实现，神最终都会赐给我们最好的结果。这公式分五个阶段，比1+1=2,2×2=4

更加准确，能够使我们摆脱魔鬼得自由，使我们病得医治，使我们祷告得应答，靠着这一公

式，不论我们奉耶稣的名求什么，我们都能得到。奉耶稣的名祷告就是在耶稣的人格里，

用耶稣的权柄与能力祷告。

*请大家仔细阅读马可福音5章24-34节的内容：

“耶稣就和他同去。有许多人跟随、拥挤他。有一个女人，患了十二年的血漏，在好些

医生手里受了许多的苦，又花尽了她所有的，一点也不见好，病势反倒更重了。她听见耶稣

的事，就从后头来，杂在众人中间，摸耶稣的衣裳，意思说：‘我只摸他的衣裳，就必痊愈。’

于是她血漏的源头立刻干了，她便觉得身上的灾病好了。耶稣顿时心里觉得有能力从自己身

上出去，就在众人中间转过来，说：‘谁摸我的衣裳？’门徒对他说：‘你看众人拥挤你，

还说‘谁摸我’吗？’耶稣周围观看，要见作这事的女人。那女人知道在自己身上所成的事，

就恐惧战兢，来俯伏在耶稣跟前，将实情全告诉他。耶稣对她说：‘女儿，你的信救了你，

平平安安地回去吧！你的灾病痊愈了。’”(可5：24-34)

第一阶段：相信神的话语

那女人最先做了什么呢？28节中说“我只摸他的衣服，就必完全了，我只摸他的衣服，

就必得救了。”有人向这女人讲了耶稣的事，她知道了耶稣正在为人们治病。“可见信道是

从听道来的，听道是从基督的话来的。”(罗10：17)

由此可见，传扬医治的福音是多么地重要啊。听到福音后，那女人为了得到医治，第一

阶段她做了什么事呢？

第二阶段：说出自己的信心

那女人用嘴唇做了信心的告白。

那个女人说：“我只摸他的衣裳，就必痊愈。”(可5：28)而事实也那样成就了。因为

我们的想法如何，我们的告白如何，我们的结局就会如何。人所有的行为，包括言语在内，

都是思想的产物。

“地啊，当听！我必使灾祸临到这百姓，就是他们意念所结的果子，因为他们不听从我

的言语，至于我的训诲（或译：律法），他们也厌弃了。”(耶6：19)

第三阶段：将信心变为行为



82

如果那个女人只是下定决心“我只摸他的衣裳，就必痊愈”，便茫然地期待的话，那么

她应该就得不到医治了。相反，她没有一丝犹豫地走向了耶稣，并用行动宣告了自己的信心

伸手摸了耶稣的衣角。

“只是你们要行道，不要单单听道，自己欺哄自己。”(雅1：22)

我们的行动并不是为了从神那里得到什么，以此来作为向神献上祷告的报酬，而是为了

在主面前显明我们那信心的实体，以成就主的旨意。即便我们说我们会按照信心来行动，但

是什么时候得医治，这是由神决定。我们要永远抓住神的应许。路加福音17章中，耶稣并没

有为那些大麻风病人做一些什么特别的行动或祷告，只是对他们说“你们去，把身体给祭司

察看”。而那些大麻风病人，他们并不是在得到了医治之后再去找祭司的，而是按照耶稣的

话语去的路上得到了医治。这就是我们应该要领悟到的信心。

第四阶段：以感谢接受并享受内心的所信

那个女人最开始就相信耶稣是医治之主，并且也这样说了，然后用行动表明了她的信心，

最后她就得到了医治。请大家注意，感觉与痊愈是在相信、诉说与行动之后而来的。

“所以我告诉你们：凡你们祷告祈求的，无论是什么，只要信是得着的，就必得着。”

(可11：24)

第五阶段：以信心的果子将荣耀归于神

耶稣感觉到有能力从他身上出去，他非常喜悦人们迎接他为救赎主，非常喜悦有能力因

着人们的信心从他身上流出。

33节中说那个女人“将实情告诉”了耶稣。

“那女人知道在自己身上所成的事，就恐惧战兢，来俯伏在耶稣跟前，将实情全告诉他。”

(可5：33)

3.信心是现在时态(FaithisNow)

盼望是未来时态，总是眺望未来，但是信心却是现在时态，所谓的信心，就是“我现在

就会得到应答，我现在就已经拥有了。”

◈ 表明盼望与信心之差异的例子

“耶和华是我的牧者，我必不至缺乏。”（诗23：1）

*盼望的祷告-“求神做我的牧者，使我不至于缺乏。”

*信心的祷告-“神就是我的牧者，所以，我没有什么缺乏的。”

在新约圣经的现代中文译本中，希伯来书11章1节是这样说的：“信心是对所盼望的事

有把握。”

“信就是所望之事的实底，是未见之事的确据。”(来11：1)

请大家仔细阅读路加福音18章35-43节的内容。

“耶稣说：‘你可以看见！你的信救了你了。’”(路18：42)

盼望并不等于救赎，没有信心的盼望只是在浪费时间，浪费精力，浪费物质，这样的例

子不胜枚举。

“如今长存的有信，有望，有爱；这三样，其中最大的是爱。”（林前13：13）

想象一下在圣灵中依靠话语得医治

我们要训练自己在圣灵中按着话语来想象，我们基本上能够熟练地相信话语，但是却不

善于按照话语进行想象。根据神应许的话语（例如：试着想一想“因他受的鞭伤，我们得医

治”这句话）想象一下照着话语所成的事（将这话应用到各人自身，试着描绘一下自己完全



83

痊愈的状态与情况），神愿意按照他儿女用信心所画的图来为他们成就。因此，我们心中画

了什么就能决定我们能收获什么。

我们不是凭借着我们的力量与意志来谨守律法，以此得享亨通与祝福，而是凭借着我们

里面的基督的灵，从而过上新的应许之话语在这地上真正得以成就的生活。

“使律法的义成就在我们这不随从肉体，只随从圣灵的人身上。”(罗8：4)

我们如果是神的儿女的话，那么我们就可以堂堂正正地要求得到那耶稣基督用宝血为代

价换来的“完全”，如果我们靠着信心祷告了，也相信所求的事情已经实现了，但是现实生

活中却没有发生任何事情的话，这并不是因为我们没有信心，而是因为那恶灵所做的不法之

事，我们不能被他们所欺骗。每当这时，我们要奉耶稣基督的名恳求父神，请求公义的审判

官我们的父，召那疾病或魔鬼进入法庭接受审判（路18：1-8）。

“到那日，你们要奉我的名祈求；我并不对你们说，我要为你们求父。父自己爱你们，

因为你们已经爱我，又信我是从父出来的。”(约16：26-27)

信心不被环境左右

“你们存心不可贪爱钱财，要以自己所有的为足。因为主曾说：‘我总不撇下你，也不

丢弃你。’所以我们可以放胆说：‘主是帮助我的，我必不惧怕，人能把我怎么样呢？’”

(来13：5-6)

我们是否可以大胆地说“主是我的帮助者”？我们应该要这样说，希望大家都能够开口

承认，主代替了我们的软弱，担当过了我们的疾病。信心能够将过去带到现在，能够将未来

带到现在，信心不论什么时候，永远都是现在进行时。因着信心，现在我们可以确信耶稣

为了我们流血，为了我们被钉十字架而死，赦免了我们的罪。有人可能会说，2000年前耶稣

遭受鞭打，被钉十字架而死，与我有什么关系。这件事似乎从理性上完全无法理解，从时间

与空间上也讲不通，但是我们用信心却能够充分理解，凭借信心，现在我们知道耶稣被钉十

字架这件事，于我们而言，已经成了实实在在的事实。

“哪知他为我们的过犯受害，为我们的罪孽压伤。因他受的刑罚，我们得平安；因他受

的鞭伤，我们得医治。”(赛53：5)

我们用信心就能相信，这句话就是现在对我们所讲的话，我们能够体验到这句话对我们

是有效的，并且我们也靠着信心确信神的约定终将实现。

“亚伯拉罕因着信，蒙召的时候，就遵命出去，往将来要得为业的地方去，出去的时候，

还不知往哪里去。”(来11：8)

亚伯拉罕相信了神所说的，会让他成为万国之父与祝福之源的话，然后离开了本土父家，

他凭借着信心，将还未实现的未来的应许带到现在，走向远方。

“你们心里不要忧愁，你们信 神，也当信我。”(约14：1)

“但要叫世人知道我爱父，并且父怎样吩咐我，我就怎样行。起来，我们走吧！”(约1

4：31)

我们相信神应许的话语，但是，这不是盼望，而是确信，这就是信心，信心就是所望之

事的实体，就是未见之事的确据。

也就是说，信心不仅只是单纯的盼望，所谓的“信心是所望之事的实体”，说的就是，

信心就是相信盼望的事情终会成真。有的人盼望自己能够得到圣灵的洗，有的人盼望自己能

够从病中得到痊愈，有的人盼望自己的祷告能够得到应答。“我总有一天会被圣灵充满的，

我总有一天会得到医治的，我总有一天能得到祷告的应答的。”

“求神让我能够得到圣灵的充满，求神来医治我，求神回应我的祷告。”

这是盼望，我们仅凭着盼望不可能实现这一切（圣灵的充满、痊愈、祷告的应答），能

够使这些得以实现的是我们的信心。



84

4.相信并迎接耶稣为我们医治的救主

“他被挂在木头上，亲身担当了我们的罪，使我们既然在罪上死，就得以在义上活。因

他受的鞭伤，你们便得了医治。”(彼前2：24)

“但向你们敬畏我名的人必有公义的日头出现，其光线（原文是翅膀）有医治之能。你

们必出来跳跃如圈里的肥犊。”(玛4：2)

耶稣是医治万病的全能的医治之救主(诗103：3；太4：23-24)。

神的一切都是我们的。

“父亲对他说：‘儿啊，你常和我同在，我一切所有的都是你的。’”(路15：31)

神的资源都是我们的吗？

对，是的。

“这奥秘就是外邦人在基督耶稣里，藉着福音，得以同为后嗣，同为一体，同蒙应许。”

(弗3：6)

如果我们确实是神的后代子嗣的话，那么，我们就应该找出神所拥有的是什么。当我们

找到了神所拥有的一切是什么的时候，我们也就能明白我们所拥有的一切是什么了，那时，

我们将能够更加近距离地享受神的祝福。

神是饶恕的神吗？是的。那么，我们也要有饶恕之心。在神有痊愈吗？有！那么，痊愈

也是属于我们的。神有的是贫穷还是富足？富足！那么，神是贫穷的神呢，还是富有的神呢？

他是富有的神！他有什么呢？

从现在开始享受医治的恩典吧

“所以我告诉你们，你们祷告，无论求什么（现在），相信（现在）是得着了（过去），

就会得到你们所求的（未来）。”(现代中文译版可11：24)

括号里面表示的是希腊语的时态。“你们祷告，无论求什么”这一句话用的是现在时态，

意思就是要我们一直反复祷告祈求。“得着了”用的是是比较直白的不定过去时态，表明已

经得到了。“相信”这一词用是的现在时态，含有一种反复进行的意味，而“就会得到你们

所求的”这一句话中，“就会......”用的是未来时态，表示所求的事情将会实现。首先，

好好思考一下“无论求什么”这一句话，我们就可以知道，疾病的医治也包含在“祷告”之

中。主对我们说“相信是得着了，就会得到你们所求的”，其中“相信是得着了”的意思是

让我们相信（现在）我们已经得到了医治（过去），“就会得到”这句话指的是，那时我们

就能够看到、体验到医治真的降临在我们身上了。

这句经文不是叫我们相信将来会得医治，而是叫我们享受我们已经得到的医治，并且为

了真正享受到已经得到的医治，我们要相信我们已经得了医治。这样的信心不是建立在我们

身体的变化或感觉上的，而应该仅仅是建立在神的话语上的。当我们为了疾病得医治而祷告

祈求的时候，要相信我们已经得到了医治，这样的话，我们就能真真切切地体验到身体的痊

愈了。但是有很多人却说“我恳切地祷告了，可是却没有痊愈”，或说“我坚信我一定会得

到医治的，但是我现在并没痊愈啊”，这是因为他们并没有正确理解真理的话语。

没有信心的告白：“我相信我会得到医治”

我们分析一下这句话就会发现，这句话是站在现在的角度来讲述未来的，如果我们相信

的是“会得到医治”，那么我们就是否定了耶稣代赎的恩典。

请大家仔细阅读下面的经文：

“他被挂在木头上，亲身担当了我们的罪，使我们既然在罪上死，就得以在义上活。因

他受的鞭伤，你们便得了医治。”(彼前2：24)



85

如果我们真的相信这句话的话，我们就不应该立足现在来讲未来，而是立足过去来讲现

在。

“我相信，因为耶稣基督我得了医治”，也就是说，我们应当相信我们已经被医治好了，

而不是相信我们以后将会被医治。大家知道吗？对于我们来说，拥有一颗完全的信心其本身

就是一场属灵的争战。魔鬼希望我们被这世界所捆绑，所以他总是千方百计地让我们无法享

受耶稣所做之工所带来的恩典，现在我们需要的不是显明未来之事的预言，而是信心的告白，

也就是要告白我们相信耶稣的事工所带来的恩典。我们得到医治，而不是因为我们相信我们

将会得到医治，而是因为我们相信耶稣已经医治了我们。有些人在治疗之后才相信神，其原

因是什么呢？难道不是因为他们还没有得到痊愈吗？我们应该在体验到痊愈之前先相信，希

望大家记住耶稣对多马所说的话“你因看见了我才信，那没有看见就信的有福了！”我们要

相信耶稣已经医治了我们，我们要宣告我们已经被医治了。

<应用>

我000是神的后嗣，与耶稣基督同为后嗣。父神所有的一切、耶稣所有的一切，现在都

是我000的了！

5.圣经中靠着信心使病得医治的事例

经文：徒14：7-10

“在那里传福音。路司得城里坐着一个两脚无力的人，生来是瘸腿的，从来没有走过。

他听保罗讲道，保罗定睛看他，见他有信心，可得痊愈，就大声说：‘你起来，两脚站直！’

那人就跳起来，而且行走。”(徒14：7-10)

保罗没有医治那个瘸腿的，那个人之所以得到了医治，不是因为保罗是一个大有能力的

使徒，而是因为那个人自己有信心。

保罗只做了三件事：

1）传福音（第7节）

2）知道那个人有可得痊愈的信心（第9节）

3）让那个人站起来行走

那个瘸腿的也做了三件事：

1）听保罗传福音（第9节）

2）有可以得到医治的信心（第9节）

3）站起来行走

那个人并不是因为保罗所拥有的某种能力而得到了医治，而是因为他的里面已经有了可

以得到痊愈的信心。那么，那个人又是从哪里得到了可以使病得医治的信心呢？他是在听了

保罗所讲的道后得到了信心，保罗传讲了那完全的福音。

“我不以福音为耻；这福音本是 神的大能，要救一切相信的，先是犹太人，后是希腊

人。”(罗1：16)

用脑袋理解的信与心灵中的信(Head Faith VS Heart Faith)

约翰·卫斯理说曾过这样的话：魔鬼给教会的不是信心，而是看上去像是信心，但听起

来只有极少数人才能辨别出来的替代品。这个“替代品”叫做“理性同意”（mental asse

nt）。有很多人读话语，听话语，同意那些话语是真理，但是心里却不相信，所以就得不到

恩典。

“我实在告诉你们：无论何人对这座山说：‘你挪开此地，投在海里！’他若心里不疑

惑，只信他所说的必成，就必给他成了。所以我告诉你们：凡你们祷告祈求的，无论是什么，



86

只要信是得着的，就必得着。”(可11：23-24)

希望大家注意马可福音11章24节中“只要信，就必得着”这句话。

“所以我告诉你们：凡你们祷告祈求的，无论是什么，只要信是得着的，就必得着。”

(可11：24)

在我们相信已经得了医治之前，我们就不会得到完全的痊愈。虽然我们身体的病症都在

叫嚣着“你的病还没有得到医治”，但是，只要我们坚定地站立在神那关于医治的话语之上，

宣告“我已经得了医治”，那么，结果就显明出来。

6.多马的信心与亚伯拉罕的信心

有太多太多的基督徒，在本应表现出亚伯拉罕的信心时，却表现出了多马的信心。亚伯

拉罕“总没有因不信，心里起疑惑，反倒因信，心里得坚固”时，多马却说：“在见到他之

前，我总不信。”

“那十二个门徒中，有称为低土马的多马，耶稣来的时候，他没有和他们同在。那些门

徒就对他说：‘我们已经看见主了。’多马却说：‘我非看见他手上的钉痕，用指头探入那

钉痕，又用手探入他的肋旁，我总不信。’过了八日，门徒又在屋里，多马也和他们同在，

门都关了。耶稣来站在当中说：‘愿你们平安！’就对多马说：‘伸过你的指头来，摸（原

文是看）我的手；伸出你的手来，探入我的肋旁。不要疑惑，总要信。’多马说：‘我的主，

我的 神！’耶稣对他说：‘你因看见了我才信；那没有看见就信的有福了’”(约20：24-

29)。

为什么很难让多马相信耶稣已经来了呢？多马知道耶稣被钉的双手以及被矛所刺的肋

骨，多马属肉体的感觉在告诉他“耶稣已经死了”，他不是用心中的信来相信，而是用脑中

的知识来判断的。仅凭感觉到的、肉眼所看见的、耳朵所听见的、手所摸到的来相信神的“多

马基督徒”真的是太多了。

现在和亚伯拉罕的信心比较一下。

亚伯拉罕所信的，是那叫死人复活、使无变为有的神，他在主面前作了我们世人的父。

如经上所记：“‘我已经立你作多国的父。’他在无可指望的时候，因信仍有指望，就得以

作多国的父，正如先前所说：‘你的后裔将要如此。’他将近百岁的时候，虽然想到自己的

身体如同已死，撒拉的生育已经断绝，他的信心还是不软弱；并且仰望 神的应许，总没有

因不信，心里起疑惑，反倒因信，心里得坚固，将荣耀归给 神。且满心相信 神所应许的必

能作成。所以这就算为他的义。”(罗4：17-22)

7.医治取决于我们的信心

“......因他受的鞭伤，我们得医治。”(赛53：5)

能够选择医治的人就是我们自己。神希望我们健康，有人说：“如果神希望我健康的话，

为什么不医治我呢？”这个嘛，按照圣经来看的话，神确实是希望所有人都能得救。

但是为什么并不是所有的人都得救了呢？

其理由就是他们有他们自己的工要做。为了使所有的人都得救，神已经做好了准备，但

是，如果想要得救的话，有一部分是需要他们自己担当的。同样，对于医治也是如此，但是

人们却总是想着将所有的事情都推给耶稣，虽然在某一程度上医治是由神所独自主导的，但

是在这里，很多人却疏忽了一点，那就是神独自主导医治并不是神施行医治的主要方法。他

们知道神会独自主导某些事情，因为在他们眼中，神一直都是那样的象形。虽然这样说很可

怜，但是如果他们只是毫无作为地等待的话，最后有可能就会这样死掉。

我们不能靠肉眼所看见的来进行判断，并以此来行动。

“因我们行事为人是凭着信心，不是凭着眼见。”(林后5：7)



87

我们应当操练依靠我们的信心，即依靠神的话语来行动，因为信心是所望之事的实底，

是未见之事的确据。最终能够灵活利用神能力的只有我们的信心。

“可见信心是与他的行为并行，而且信心因着行为才得成全。”(雅2：22)

黑暗势力紧盯的不是我们的能力、业绩、职业、恩赐或财务，而是我们的信心。因为没

有信心，我们就得不到任何东西，也得不到十字架的恩典、医治的恩典以及圣洁的恩典，我

们只有靠着信心这唯一的工具才能战胜魔鬼。

“你要为真道打那美好的仗，持定永生。你为此被召，也在许多见证人面前已经作了那

美好的见证。”(提前6：12)

我们要铭记于心的是，这里所说的“那美好的仗”的开端就是保守自己的信心不至被夺。

“因为凡从神生的，就胜过世界；使我们胜了世界的，就是我们的信心。”(约一5：4)

相信耶稣的慈爱，用这一坚固的信心得到医治

“有一个迦南妇人，从那地方出来，喊着说：‘主啊，大卫的子孙，可怜我！我女儿被

鬼附得甚苦。’耶稣却一言不答。门徒进前来，求他说：‘这妇人在我们后头喊叫，请打发

她走吧！’耶稣说：‘我奉差遣，不过是到以色列家迷失的羊那里去。’那妇人来拜他，说：

‘主啊，帮助我！’他回答说：‘不好拿儿女的饼丢给狗吃。’妇人说：‘主啊，不错，但

是狗也吃它主人桌子上掉下来的碎渣儿。’耶稣说：‘妇人，你的信心是大的，照你所要的，

给你成全了吧！’从那时候，她女儿就好了。”(太15：22-28)

在西顿有一个叙利腓尼基族的希腊女人（可7：26），她边跑向基督边大声喊道：“主

啊，大卫的子孙，可怜我！我女儿被鬼附得甚苦。”但是耶稣却一言不发，甚至门徒们也恳

求耶稣，但是耶稣却说：“我奉差遣不过是到以色列家迷失的羊那里去。”被钉十字架之前，

外邦人的时候还没有来到。但是那女人现在却直接跪在了耶稣的面前恳求道：“主啊，帮助

我！”但是耶稣却非常冷酷地说：“不好拿儿女的饼丢给狗吃。”这时，那女人的内心依然

没有任何的变化，她说：“主啊，不错，但是狗也吃它主人桌子上掉下来的碎渣儿。”听了

这话，耶稣深受感动，说：“妇人，你的信心是大的，照你所要的，给你成全了吧！”这是

因为这女人坚信耶稣爱世人。耶稣爱我们，因此，主耶稣没有丢弃那些恳切寻求他的人，那

女人非常清楚这一点。

“凡父所赐给我的人，必到我这里来；到我这里来的，我总不丢弃他。”(约6：37)

“主啊，你本为良善，乐意饶恕人，有丰盛的慈爱，赐给凡求告你的人。”(诗86：5)

“我实实在在地告诉你们：我所作的事，信我的人也要作，并且要作比这更大的事，因

为我往父那里去。你们奉我的名无论求什么，我必成就，叫父因儿子得荣耀。你们若奉我的

名求什么，我必成就。”(约14：12-14)

主没有将治病排除在这约定之外，“无论求什么”中包括治病，这一约定是神为所有的

人所立的。对基督的爱，我们哪怕是有些许的疑惑，基督都会忧伤，但是当这个叙利腓尼基

族的女人坚定不移，毫不妥协，坚信基督的爱时，耶稣也被感动了。这女人相信基督的爱，

对此有着坚定的信念，她知道耶稣表面看起来似乎是冷漠地拒绝了，但是内心却充满了火热

的爱，所以她才能够不灰心丧气，大胆恳求。

因此，耶稣被这女人大大地感动了。如果是一般人的话，听到别人说自己是狗，可能会

遭受到试探，说：“不给治病就不给治呗，怎么这么看不起人呢？什么？狗？我真是看错人

了。”但是叙利腓尼基族的那女人却没有这样。

<应用>

我000知道属于我的是什么，我000要立足于神的话语，利用属于我的东西，我感谢那赐

予我永生、健康与医治的父神。



88

不要怕

“耶稣听见所说的话，就对管会堂的说：‘不要怕，只要信！’”(可5：36)

路加福音5章中耶稣过了加利利海，见到了管会堂的睚鲁，睚鲁说：

“我的小女儿快要死了，求你去按手在她身上，使她痊愈，得以活了。”(可5：23)

睚鲁相信，如果耶稣给自己的女儿按手的话，那么，就女儿会痊愈，所以耶稣就与他一

起去了他的家，在去的途中，有人从睚鲁的家中过来，说：

“你的女儿死了，何必还劳动先生呢？”(可5：35)

遭遇如此悲惨之景况，耶稣对睚鲁说了那最简单也最深奥的话：“不要怕，只要信！”

(可5：36)

耶稣绝不会带着令人害怕的消息而来。大家通篇读一读旧约圣经与新约圣经就会知道，

每当神差遣天使或是从天上赐下使者的时候，天使说的第一句话都是“不要害怕”。

如果我们不想害怕的话，应当做什么呢？

要只相信神的话语！

<应用>

我000必不会害怕，我要每天用耶稣基督的名拒绝怀疑与不安，我只相信神的话语。

我们是神所耕种的田地

“因为我们是与 神同工的；你们是 神所耕种的田地，所建造的房屋。”(林前3：9)

保罗在向哥林多教会写信时曾说：“......你们是 神所耕种的田地......”，其他的

译本是翻译为“你们是上帝的园地”。我们是神的园地，我们在心中试着画一幅园地图，是

否有这样的人，第一天在园地里撒种之后，第二天就能有所收获？不存在这样的人。保罗在

哥林多前书3章6节中说：

“我栽种了，亚波罗浇灌了，惟有 神叫他生长。”(林前3：6)

他种了什么呢？他种的种子是什么呢？

神的话语就是他的种子，保罗把话语的种子种在了人们的心里。

<应用>

000变得健康是出于神的旨意，神希望我健康，不希望我生病。我000将那真理种在我的

心里，给它浇水，那么，这真理就会在我的生活中结出灵魂肉痊愈的果子，我还要将这种子

（话语）撒给别人。

“若有人在基督里，他就是新造的人，旧事已过，都变成新的了。”(林后5：17)

<应用>

我们这样来告白：神的话语会作工，诗篇107章20节中说“他发命医治他们”，因此，

我000知道神发出他的话语医治了我，我000不再有----[写下具体的疾病]

圣经的原理与科学相比能够更加准确地运作

“我儿，要留心听我的言词，侧耳听我的话语。都不可离你的眼目，要存记在你心中。

因为得着它的，就得了生命，又得了医全体的良药。”(箴4：20-22)

根据箴言4章20-22节的话语，请大家看一看自己的健康状态，然后开始宣告自己是健康

之人。不可离开我们眼目的是什么呢？是神的话语，也就是因为耶稣所受的鞭伤，我们得了

医治（彼前2：24）这句话。



89

<应用>

我000不会让神的话语离开我的眼目，我要昼夜默想主的话语，因为神的话语是我整个

灵魂与肉体的生命，因为神的话语医治并保障了我灵魂与肉体的健康。我000要以健康、完

全、得医治的样子来观看我自己。

【讨论与默想】

1.各位有没有用医治的信心来进行实践呢？

2.各位有没有体会到越是传扬医治的福音，信心越是坚固呢？

应用&作业

领悟的内容

需要调整的内容

感恩的内容

需要践行的内容

需要祷告的内容

作业

背诵圣经
●信心的告白：罗10：10

●舌头的权柄：箴18：21

预习阅读的话语 太8：5-13

祷告 求主帮助，让我通过医治的事工将荣耀归于主！

读书与其他



90

第

九

课

医治与信心的告白

主题经文 太8：5-13 圣经背诵
●信心的告白；罗10：10

●舌头的权柄：箴18：21

作业检查

检查标记 完成=○ 部分完成=△ 未做=×

读经

默想与背诵

实践及其他

复习问题
1.讲一讲信心的公式。

2.讲一讲亚伯拉罕的信心与多马的信心之间的差异。

学习目标

1.帮助学生熟知医治与信心的告白之间的关系，使他们能够做出

信心的告白。

2.使学生了解、使用、见证耶稣的医治工具。

引人思考的喻道故事

Levine博士是美国哈佛大学医学院心脏内科的专家。

有一个话语能够使人的身体发生变化的例子。人虽然只有一个心脏，但这心脏是由两部

分构成的，左边的心脏叫做左心房，右边的心脏叫做右心房。但是，据说一般造血较多的是

左边的心房，所以如果心脏出现了问题的话，会是出现在哪一边呢？

当然是在左心房了，也正因如此，心脏有问题的人大部分都是左边的心房有问题，而右

边心房有问题的人则寥寥无几。所以，据说在医学院很难看到有学生忙于研究右心房的病例。

有一天，一个右心房有问题的女士来到Levine博士的诊疗室，而Levine博士在为这个女士诊

察的时候接到紧急联系，说是有一个急诊患者被送了进来。Levine博士一边急忙奔向急诊室

一边通知学生们说：“快过来，这边有一个T.S患者，你们过来看看。”T.S这一医学用语是

Tricuspid Stenosis的缩写，指的是右心房有问题的人。听了这话，学生们怀着激动的心情

赶忙跑了过去，每个人心脏附近挂着一个听诊器，一脸神奇地嘁嘁喳喳道是T.S，是T.S。

不久，Levine博士又回去给那女士做了诊察，并叮嘱她第二天还需再来一趟后便让她回

家了。但是那天晚上又有一个女士被送到了急诊室，这个女士正是白天的那位女士。由于她

的心脏极度衰弱，几乎都要停止跳动了，所以医生给她进行了抢救。

第二天，Levine博士给那个女士治疗时问她发生了什么事情，但她却闭口不答，于是L

evine博士便继续追问她，为什么会出现这种状况，结果那个女人却反问道，你不应该更清

楚吗？Levine博士听了这话后感到非常惊讶，继续问了下去，发现原因是这样的。

那个女人听到学生们窃窃私语，不停说着T.S，T.S，于是她就在想，T.S到底是什么？

为什么那些学生们用那么惊讶的眼神相互嘀咕呢？

那个女人并不了解医学用语，她想着T.S，想着想着，啊，她突然就想到了，T指的是

Terminate（停止、结束）S指的是Situation（状态），也就是那个女人把T.S理解成了

Terminate Situation(停止的状态)，认为自己的心脏已经处于一种停止的状态了，然后便

受到了巨大的打击，一回到家心脏便急剧衰退，所以又被当做急诊患者再次送到了医院。

Levine博士为这个女人解释了一番，T.S并不是停止状态的缩略语，而是右侧心脏有问题的



91

医学用语，但是不论博士怎样解释，那个女人都认为这些话都只不过是为了让自己安心而已，

所以她根本就不愿意相信博士的解释。结果，她的心脏不仅没有好转，反倒是急速衰退，真

的就到了停止的状态，最后非常遗憾地离开了人世。

还有一个临床案例，Levine博士的患者中有一位老年患者，因为心脏功能到了快停止的

状态，所以来来回回地进出了医院很多次。这位老人经常反复陷入昏迷状态，又因年事已高，

也已经不可能有恢复的可能性了。据说如果心脏无法恢复原状的话，心脏跳动的声音也会有

所不同。心脏正常时会发出“扑！通！扑！通！”的声音，“扑”的声音叫做第一心音，“通”

的声音叫做第二心音，但是如果心脏到了快要停止跳动的状态的话，就会出现第三心音，这

一声音的英语名称叫做callop，因为第三心音听起来很像这一英语的发音，所以就给它起了

这一名字。但是当笔者问一位中国医生这个第三心音时，那位医生说，第三心音听起来像是

“呼噜呼噜”的声音。即使是同一个声音，中国人听到的和美国人听到的却是不同的，当然

了，并不是说美国人和中国人的心脏声音不一样，而是听的人所得到的听觉反馈有所不同而

已。对于鸡叫的声音，在中国，中国人说公鸡是“喔喔”的叫，母鸡是“咯咯”的叫，但是

如果我们发出这种声音的话，美国人根本就理解不了这是什么声音，因为他们认为鸡叫的声

音是“cooka doolde do”，鸡的叫声都是一样的，但是听的人所听到的却是不一样的。

好，现在我们再回到第三心音的话题上来。这个第三心音最初听起来非常地微弱，但是

当心脏真的快要停止跳动的时候，却会听得非常清楚，也就是说这一声音是将死之时听到的

声音。早上Levine博士查房时，将听诊器放在老人心脏处一听，非常清楚地听到了第三心音，

学生们很难有机会听到这一声音，所以Levine博士赶忙叫来了学生，叫他们听一听这一声音。

虽然对于这个老人来说，这是一件非常悲伤的事，但是对于学生们来说，这却是一件非常令

人兴奋的事情，毕竟这是一个听见第三心音的难得的好机会。学生们将听诊器放上去后，一

个个都惊叹道：“听得特别清楚，真的很清楚。”Levine博士对老人的家人说，现在可以准

备葬礼了，所以，老人的家属们也一边准备着葬礼，一边等待着老人的死亡。

时间不断流逝，但是这个老人却并没有没有去世，现在倒轮到他的家人们要昏倒了。那

天下午，时而昏迷时而清醒的老人却开始慢慢变得非常精神，面容看上去也逐渐明朗了。后

来，这位本要离世的老人，他的心脏开始快速地好转了起来，第三心音也消失了，不到一周

心脏又恢复了正常，甚至可以出院了。早上Levine博士查房的时候感到非常神奇，他说他自

己都不知道能够恢复得这么好，但是那个老人却说“Levine博士！上次早上查房的时候，你

和你的学生不是特别高兴地说，能非常清楚地听到我的心脏声音嘛？”“啊？”那时Levin

e博士才知道这个老人心脏好转的原因。这个老人在昏迷状态中模模糊糊地听到了，Levine

博士和学生们说“听得特别清楚，真的很清楚”，以为自己的心脏状态有所好转，能够清楚

地听到心脏跳动的声音了，接着他的心脏就获得了能量，开始有力地跳动起来了，后来就慢

慢的恢复正常了。

“良言如同蜂房，使心觉甘甜，使骨得医治。”(箴16：24)

这两个病例是保存在哈佛大学医学院的临床病例，这两个事例非常直接地告诉了我们，

话语会给身体组织带来多么大的影响。

1.信心与告白的关系

“因为人心里相信，就可以称义；口里承认，就可以得救。”(罗10：10)

心里相信就意味着灵里相信，就意味着不论肉体对我们说了什么，不论属肉体的情感向

我们指示了什么，我们都不为所动地相信我们所信的。属肉体的人相信眼睛所看见的，耳朵

所听见的，以及肉体的情感所感受到的，但是，我们的灵或我们的内心却不管所看见的、所

听见的、所感受到的是什么，只相信神的话语。将神的话语转变为我们的东西，其方法就是

按照神的话语而行，请希望大家都能去做神所说的事情。



92

“你要专心仰赖耶和华，不可倚靠自己的聪明。”(箴3：5)

如果我们不相信主的话语，我们就不可能相信主，就像我们与我们的话语是一体的一样，

神与他的话语也是一体的。

口里承认（告白）是什么呢？

“你若口里认耶稣为主，心里信 神叫他从死里复活，就必得救。”(罗10：9)

承认指的是什么呢？

第一，肯定我们所信的。

第二，说明我们所知道的。

第三，见证我们所信的真理。

应当承认什么呢？

要以以下五点为中心，口里承认：

(1)在基督里面，神在他那伟大的救赎计划中为我们做了什么呢？

(2)在重生与圣灵充满这两方面，神通过话语与圣灵在我们里面行了什么呢?

(3)我们在耶稣基督里面对于父神来说是怎样的存在呢？

(4)耶稣在现在的事工中，坐在父的右边正在为我们做什么呢？

(5)借助我们的嘴唇，神的话语能够行什么样的事呢？

如果对某一件事情我们知之甚少，那么我们也就无法承认它，无法为其作证。对我们来

说至关重要的就是，我们自己要认识耶稣基督，并且知道在基督里面我们是什么样的存在。

假如我们被传唤成为法庭的证人，那么，最为重要的是我们所说的不是路见传闻，而是我们

亲自了解到的东西。人们不接受道听途说的传闻或个人的见解，人们想知道的是我们所了解

到的东西。

2.耶稣的医治工具

话语是神的医治工具中的一种，所有肉体上的、精神上的、属灵上的疾病，其医治之药

都是神的话语，圣经上智慧的话语、爱的话语、激励的话语、信心的话语都是良药。

“良言如同蜂房，使心觉甘甜，使骨得医治。”(箴16：24)

圣经上说：“生死在舌头的权下，喜爱它的，必吃它所结的果子。”(箴18：21)话语有

权柄，既可以叫我们身体的神经、组织、细胞生，也可以叫它们死。

“我们若把嚼环放在马嘴里，叫它顺服，就能调动它的全身。看哪，船只虽然甚大，又

被大风催逼，只用小小的舵，就随着掌舵的意思转动。”(雅3：3-4)

所以，耶稣在医治各种病人的时候，他的医治工具就是话语。马太福音8：5-13节中，

罗马的百夫长恳求耶稣医治他那患病的仆人，那时主耶稣说：“我去医治他。”但是百夫长

却说：“我不敢当，只要你说一句话就行了，这样我的仆人就必好了。”

“耶稣进了迦百农，有一个百夫长进前来，求他说：‘主啊，我的仆人害瘫痪病，躺在

家里，甚是痛苦。’耶稣说：‘我去医治他。’百夫长回答说：‘主啊，你到我舍下，我不

敢当；只要你说一句话，我的仆人就必好了。因为我在人的权下，也有兵在我以下，对这个

说，‘去’，他就去；对那个说，‘来’，他就来；对我的仆人说，‘你作这事！’他就去

作。’耶稣听见就希奇，对跟从的人说：‘我实在告诉你们，这么大的信心，就是在以色列

中，我也没有遇见过。’”(太8：5-10)

主耶稣感叹说：“这么大的信心，就是在以色列中，我也没遇见过。”

“耶稣对百夫长说：‘你回去吧！照你的信心，给你成全了。’那时，他的仆人就好了。”

(太8：13)

使主发出如此感叹的信心是什么样的信心呢？

是相信主权柄的信心，是相信宇宙万物都是靠着主的话语创造的，并且现在一切也都是



93

受主掌控的信心，是相信只凭着主的一句话，仆人的病就能得医治的信心。主耶稣没有开出

什么处方药，语言就是医治的工具，不管是什么样的疾病都靠着“照你的信心给你成全了”

这一句话得以医治。

“耶稣说：‘你去吧！你的信救了你了。’瞎子立刻看见了，就在路上跟随耶稣。”(可

10：52)

“你的信”说的是那些为了得痊愈而寻求耶稣之人所说的话，换句话说，就是“照你的

话给你成就了”。如果我们说死定了，那么我们的肩膀就会无力下垂，没有人说自己死定了

的时候双肩还又增添了力量的，因为当我们说死定了的时候，我们身体的所有的组织、细胞

以及神经都已经做好了要死的准备，但是如果我们说“我在基督里面能活，我是活着的”，

那么，我们身体的所有组织、细胞和神经就都做好了活着的准备。如果我们说疼死了，那么，

我们的身体就会更疼。所以，如果我们说我们要活的话，那么，所有的东西都会开始重获生

机；如果我们说我们要死的话，那么，所有的东西就都会开始走向死亡。

平安是内心相信的结果

当我们将神的话语放在万事之上，按照神的话语而行的时候，平安就会来到我们的灵里。

但我们已经相信的人得以进入那安息，正如 神所说：“我在怒中起誓说，‘他们断不

可进入我的安息！’”其实造物之工，从创世以来已经成全了。(来4：3)

“ 神所赐出人意外的平安，必在基督耶稣里保守你们的心怀意念。”(腓4：7)

“坚心倚赖你的，你必保守他十分平安，因为他倚靠你。”(赛26：3)

神说：“我的 神必照他荣耀的丰富，在基督耶稣里，使你们一切所需用的都充足。”(腓

4：19)我们知道我们的灵会给我们所需的一切，所以我们不会为此而忧虑，也不会为此而担

心，如果我们有所担心的话，那就说明，我们没有相信。

耶稣在马太福音12章37节中说：“因为要凭你的话定你为义；也要凭你的话定你有罪。”

内心的决定，以及表明这一决定的话语，既能使病痊愈，也能使人患病。

“我实在告诉你们：无论何人对这座山说：‘你挪开此地，投在海里！’他若心里不疑

惑，只信他所说的必成，就必给他成了。”(可11：23)

我们昨日所说的话语造就了今天我们生活的实质，我们要常常用话语来表达我们的信

心，一定要通过我们的口，用语言来阐明我们的信心。

“你就被口中的话语缠住，被嘴里的言语捉住。”(箴6：2)

“我实在告诉你们：无论何人对这座山说：‘你挪开此地，投在海里！’他若心里不疑

惑，只信他所说的必成，就必给他成了。所以我告诉你们：凡你们祷告祈求的，无论是什么，

只要信是得着的，就必得着。”(可11：23-24)

这一法则就说明我们的告白支配着我们，语言造就人(We are what we Say)，我们如果

不用嘴巴说我们是健康的，我们就无法变得健康。

“说话浮躁的，如刀刺人，智慧人的舌头，却为医人的良药。”(箴12：18）

耶稣在可11：23中说：“我实在告诉你们：无论何人对这座山说：‘你挪开此地，投在

海里！’他若心里不疑惑，只信他所说的必成，就必给他成了。”我们内心的信不能医治我

们身体的疾病，不能使我们得到圣灵的充满，也不能给与我们以祷告的应答，但是，当我们

用嘴唇说出我们心中的信（做出表白）时，这信才会结出果实。

“因为人心里相信，就可以称义；口里承认，就可以得救。”(罗10：10)

我相信以赛亚书53章5节的圣经话语：

“哪知他为我们的过犯受害，为我们的罪孽压伤。因他受的刑罚，我们得平安；因他受

的鞭伤，我们得医治。”

“我相信这句话，我相信我已经得到了医治。”我们在拥有之前应该先要告白。



94

“你们告诉他们，耶和华说：‘我指着我的永生起誓：我必要照你们达到我耳中的话待

你们。’”（民14：28）

这句经文的意思可以说是“所得紧随告白而来”，换句话说，“信心的告白创造实体”，

希望大家在整体阅读新约的时候，在“在他里面”“在基督里面”这样的句子下面划上线，

这些经文告诉了我们，在基督里面那些已经为我们所有的东西到底是什么，以前大家阅读这

些经文的时候可能会说“我当然知道圣经中有这样的话，但是我在我的生活中感觉不到呀，

我要祷告祈求，让这些东西都成为真的。”

<应用>

我00在耶稣基督里面是新的被造之物，我000在基督里面是神的义，在我里面的那位比

世上所有的都大，我000要从心里表白这一切，这样，我就能得到圣经上所说的我可以得到

的那一切了。

3.没有信心的汇报

“摩西打发他们去窥探迦南地，说：‘你们从南地上山地去，看那地如何？其中所住的

民是强是弱，是多是少。’”(民13：17-18)

“过了四十天，他们窥探那地才回来。”(民13：25)

“又告诉摩西说：“我们到了你所打发我们去的那地，果然是流奶与蜜之地，这就是那

地的果子。然而住那地的民强壮，城邑也坚固宽大，并且我们在那里看见了亚衲族的人。”

(民13：27-28)

“迦勒在摩西面前安抚百姓，说：‘我们立刻上去得那地吧！我们足能得胜。’但那些

和他同去的人说：‘我们不能上去攻击那民，因为他们比我们强壮。’探子中有人论到所窥

探之地，向以色列人报恶信，说：‘我们所窥探经过之地，是吞吃居民之地，我们在那里所

看见的人民都身量高大。’”(民13：30-32)

被派去打探迦南地的十二名探子中只有迦勒和约书亚这两个人是有信心、有梦想的，他

们说：“我们立刻上去得那地吧！我们足能得胜。”(民13：30)

剩下的十名探子回来汇报时，非常消极，满是对那地居民的恐惧，圣经上将他们的汇报

成为“恶信”。为什么呢？因为他们的汇报是怀疑与恐惧的汇报。那么“喜讯”又是什么呢？

就是充满信心的汇报。那十名探子占了多数，所以，以色列百姓就相信了多数人的汇报。他

们说他们攻占不了那地，而实际情况也正如他们所说的那样。最终，这十名探子和剩下的以

色列的后代，除了约书亚与迦勒之外，都没能进入那应许之地，他们一直在旷野徘徊，直到

死去为止。这一切都正中了他们所说的，而他们的所言所行，正是信心的反面事例。总之，

我们心中疑惑的时候，也是有所相信的，我们相信的就是我们会失败，我们相信的是消极负

面的。我们在生活中所得的，总是我们所信所言的实体，如果我们所说的并不是我们所信的，

那么我们就不应该说出口。

4.信心的汇报

“窥探地的人中，嫩的儿子约书亚和耶孚尼的儿子迦勒，撕裂衣服，对以色列全会众说：

‘我们所窥探经过之地是极美之地。耶和华若喜悦我们，就必将我们领进那地，把地赐给我

们，那地原是流奶与蜜之地。但你们不可背叛耶和华，也不要怕那地的居民，因为他们是我

们的食物，并且荫庇他们的已经离开他们，有耶和华与我们同在，不要怕他们。’”(民14：

6-9)

请大家将目光聚焦到约书亚与勒迦所报的喜讯上，他们信任主，充满信心，相信神会引

导他们进入神向他们的祖先所应许的那片土地。在第9节中，他们曾两次劝勉大家不要害怕，



95

他们所做的信心的汇报，最终带来了什么结果呢？他们成为了他们那一代人中唯一进入应许

之地的两个人。

迦勒与约书亚没有死在旷野。

迦勒在摩西面前安抚百姓，说：“我们立刻上去得那地吧！我们足能得胜”(民13：30)。

他们是他们那一代人中唯一进入应许之地，拥有那地的两个人。神向信的人分发信心的

大小。“我凭着所赐我的恩，对你们各人说：不要看自己过于所当看的，要照着 神所分给

各人信心的大小，看得合乎中道。”(罗12：3)

笔者发现当自己面临困境或危机的时候，照着下面的话说，这些话就会给笔者带来帮助。

“耶稣说：‘是因你们的信心小。我实在告诉你们，你们若有信心像一粒芥菜种，就是

对这座山说，‘你从这边挪到那边’，它也必挪去，并且你们没有一件不能作的事了。’”

(太17：20)

“我有移山的信心”。有时，笔者面临的情况非常艰难，被环境所逼迫，有时，我看上

去好像没有一件顺心的事，有时，我看上去好像非常失败，且失败也已经来到了门前。每当

这时，我就会这样大声地说：“我有移山的信心。”神的话语就是信心的粮食，想让信心成

长，办法只有一个，那就是让我们的口中充满与神的话语相符的话。

“但我们既有信心，正如经上记着说：‘我因信，所以如此说话。’我们也信，所以也

说话。”(林后4：13)

信心的话语

信是由心而出的，如果我们想要生发出信心来，方法就是要用我们的嘴来说出我们的信。

“弟兄们，我们该为你们常常感谢 神，这本是合宜的，因你们的信心格外增长，并且

你们众人彼此相爱的心也都充足。”(帖后1：3)

笔者在给患者按手祷告的时候，会问他们相不相信自己能够得到医治，如果他们说盼望

自己能够痊愈，笔者就会告诉他们，因为你们不在信心之中，而是在盼望之中，所以就得不

到医治。还有一些人告白时，总是游移不定，而那些犹豫就会使他们得不到成功，这就是“小

狐狸毁了葡萄园”。

“要给我们擒拿狐狸，就是毁坏葡萄园的小狐狸，因为我们的葡萄园正在开花。”（歌

2：15）

满怀信心，迅速告白的人，基本上立刻就能获得医治。那些让我们这些神的儿女们无法

得到医治的东西，并不是什么宏大的东西。让以色列百姓们无法进入迦南地的并不是那地的

居民，如果使以色列百姓失败的是那地的居民的话，那么，他们肯定也会使约书亚与迦勒败

北，以色列的子孙们是因为说了他们那错误的想法与内心的不信，所以才铩羽而归的。就我

们的生活而言，使我们败落的并不是什么巨人，使我们失败的也不是生活中的暴风，而是我

们自己，是我们想错了、信错了、说错了，这才导致了我们的失败。我们所收的，正是我们

所说之话所结的。迦勒与约书亚说他们能够战胜迦南地的居民，所以在旷野徘徊了40年之后，

听信了那十名探子恶信的那一代人全部都死了，而约书亚却成了以色列百姓的首领，并与迦

勒一起带领他们走向了胜利。当迦勒来到约书亚的面前说：“求你将耶和华那日应许我的这

山地给我”时，约书亚回忆往昔的岁月，明白了是他们所说的正确话语使他们获得了胜利。

为了检验迦勒，约书亚就问迦勒他是否能够取下那山地，之所这样问，是因为约书亚想

要听迦勒的信心告白，他对迦勒说那山地有居民住在其中，但是迦勒却被信心充满，回答说

能够游刃有余地取下，并且他也真的就攻下了那山地。当我们期待某些事情的发生时，那些

事就真的会发生，之所以会这样，是因为在那些事情发生之前，我们一直心有所信，一直口

有所言。有时因为我们做好了失败的准备，所以就真的失败了，我们准备着失败，想着自己

会失败，并且也是这么相信的，嘴里也是这么说的，所以就会失败。我们是神的儿女，拥有



96

神的权柄，不应该口中唱衰，或是有所疑惑，我们应该要说出我们的信心，常常用话语来表

达我们的信心，信心是一定要通过我们的嘴，用话语来表述的。

“你就被口中的话语缠住，被嘴里的言语抓住。”（箴6：2）

“我实在告诉你们：无论何人对这座山说：‘你挪开此地，投在海里！’他若心里不疑

惑，只信他所说的必成，就必给他成了。所以我告诉你们：凡你们祷告祈求的，无论是什么，

只要信是得着的，就必得着。”(可11：23-24)

语言的力量

当我们在信心中宣告主话语的时候，在其中作工的是神，而不是我们自己。因为我们本

身只是神荣耀的通道而已，所以，不是我们得到能力行出来了什么。因此，我们不应该让祷

告成为“我们的事”，而应成为“神的事”，不管我们祷告的题目是什么，祷告的时候，我

们内心的主人不应该是“我”，而应该是“神”。

“我在父里面，父在我里面，你不信吗？我对你们所说的话，不是凭着自己说的，乃是

住在我里面的父作他自己的事。”(约14：10)

神那让我们说话的话语中有三大惊人的力量。

第一，印刻力。

“可见信道是从听道来的，听道是从基督的话来的。”(罗10：17)

神的话语有印刻力，使我们在听到用话语宣告的福音时，能够产生信心，当我们听神话

语的时候，那话语能够印刻在我们的心板上。有位研究大脑的学者发表言论称，脑细胞的

98%是受话语支配的。就像蚕茧从自己嘴中抽出的蚕丝，能够将自己的身体毫无暴露地包裹

起来一样，人也于不知不觉之间被从自己口中而出的无数话语所包裹，正如抽出的蚕茧丝，

可以加工成丝绸面料做成衣服穿一样，我们说出的话语也会印刻在我们的脑中，掌控着我们

的内心，继而于无意识之中通过我们的行为表现出来。“因为从心里发出来的，有恶念、凶

杀、奸淫、苟合、偷盗、妄证、谤讟。”(太15：19)

第二，牵引力。

“你就被口中的话语缠住，被嘴里的言语捉住。”(箴6：2)

话语有引发行为的力量。这是因为，如果我们开口说话，那么话语就会印刻在大脑中，

而大脑又支配着脊椎，脊椎又支配着行为，所以我们所说的话语会传达到我们的大脑，然后

指导我们的行为。

如果我们说“我做得到”，我们就真能做得到，如果我们说“我做不到”，我们就真的

做不到。所以说有个成语叫“言行一致”，这就告诉我们，要常常说积极肯定的话。有一个

人每天3次，每次五分钟大声说“我可以做成伟大的事情，我里面隐藏着伟大的可能性，我

有还没发挥出来的可能性。”就这样说着说着，他开始感觉到了从内心深处涌动的自信、热

情，最终他也成为了一个能够满怀自信做事的人。

第三，成就力

“弟兄胜过它，是因羔羊的血和自己所见证的道。他们虽至于死，也不爱惜性命。”(启

12：11)

“人口中所结的果子，必充满肚腹；他嘴所出的，必使他饱足。生死在舌头的权下，喜

爱它的，必吃它所结的果子。”(箴18：20-21)

话语不仅有牵引力，甚至还有成就力。

已经赐下的祝福

大家觉得神已经赐给我们的东西我们是要再次恳求呢？还是我们要以感谢之心用心享

受呢？



97

请大家默想下面的圣经经文，这经文是现在完成时态呢，还是未来时态呢？

“愿颂赞归与我们主耶稣基督的父 神，他在基督里曾赐给我们天上各样属灵的福气。”

(弗1：3)

[NIV]弗1：3

“Praise for Spiritual Blessings in Christ] Praise be to the God and Father

of our Lord Jesus Christ, who has blessed us in the heavenly realms with every

spiritual blessing in Christ.”

“ 神的 神能已将一切关乎生命和虔敬的事赐给我们，皆因我们认识那用自己荣耀和美

德召我们的主。”(彼后1：3)

[NIV]彼后1：3

“Confirming One's Calling and Election，His divine power has given us everything

we need for a godly life through our knowledge of him who called us by his own glory

and goodness.”

“他被挂在木头上，亲身担当了我们的罪，使我们既然在罪上死，就得以在义上活。因

他受的鞭伤，你们便得了医治。”(彼前2：24)

[NIV]彼前2：24“He himself bore our sins in his body on the cross, so that

we might die to sins and live for righteousness; by his wounds you have been he

aled.”

与救恩一样，神已经将属天的祝福以现在完成时态赐给了我们，因此，祝福是神的儿女

们理应享受的权利。祝福是神一同赐下的一揽子礼物，如果我们与在十字架上死，又在我们

里面复活的耶稣基督同活的话，即如果我们是神儿女的话，我们就不必另外再次恳求了。但

是大部分的基督徒认为祝福是只有向神恳求，只有通过苦苦地挣扎与祷告才能勉强获得的，

现在不要再向神苦苦哀求了，作为神的儿女，希望大家从现在开始享受祝福。为了享受祝福，

现在我们要做的事情是，第一，相信神已经将祝福赐给了我们，第二，用我们的嘴唇宣告新

的应许之约。

如果说耶稣在黎明时刻到清净的地方去与神对话是一种祈求与中保祷告的话，那么耶稣

周游四方，医治病人，赶出污鬼，使拉撒路死而复活，行五饼二鱼的奇迹，就是一种宣告的

祷告。

“我实实在在地告诉你们：我所作的事，信我的人也要作；并且要作比这更大的事，因

为我往父那里去。”(约14：12)

造信仰生活中，最为惊人最为意外的事实就是，耶稣所行的事情，在今天我们也能行得

出来。

信心是现在时

“信就是所望之事的实底，是未见之事的确据。”(来11：1)

实底(ύπόστασις)的意思就是“实像”、“客观的实体”，类似于一种权利证书，

这一经文之所以这么说，是因为神是成就应许之约的神（民23：19）。信心的意思与“将未

来带到现在，使看不见的东西得以看见”相同。先人们没有按照所看见的而行，他们只相信

并且只顺从神的话语，所以就得到了神的认可。

当“阿们”当作副词使用时，是“真实地”、“真的”、“会那样成就的”的意思；当

作动词使用时，是“确信”、“坚持”、“忠诚”、“真实”、“信赖”、“相信”的意思。

所以，就信心而言，“阿们”被认为是最为合适的单词。不论神说什么话，我们在生活中都

应该以“阿们”来回应神（约2:5）。

“他被挂在木头上，亲身担当了我们的罪，使我们既然在罪上死，就得以在义上活。因



98

他受的鞭伤，你们便得了医治。”(彼前2：24)

[NIV]“He himself bore our sins in his body on the cross, so that we might

die to sins and live for righteousness; by his wounds you have been healed.”

have+PP是现在完成时态的句子形式，指的是一个行为从过去开一直持续到现在。因耶

稣所受的鞭伤，我们得了医治（you have been healed），耶稣现在仍在医治我们。因此

进到耶稣里面的人现在都应该是得到了医治的。

我们不应该根据所看见的而行，而应该根据信心而行。

“因我们行事为人是凭着信心，不是凭着眼见。”(林后5：7)

按照所看见的而行的话，决不能称那无有的为有的，按照所看见的而行，就是按照肉身

感官所感受到的而行，所以，那些按照所看见的而行的人是这样说的：

“耶稣说：‘你们把石头挪开。’那死人的姐姐马大对他说：‘主啊，他现在必是臭了，

因为他死了已经四天了。’”(约11：39)

耶稣告诉了我们信心是什么——“你若信我所说的”。

“耶稣说：‘我不是对你说过，你若信，就必看见 神的荣耀吗？’”(约11：40)

是的。信心不是肉眼所看见的，不是肉体的感官所感觉到的，也不是魂里的想法，而

是“你若信，就必看见神的荣耀”。不相信神的医治，最终就是不相信神的话语，这种不

信不能使神喜悦，反倒是使神不悦，能够使神喜悦的是我们的信心。

“人非有信，就不能得 神的喜悦；因为到 神面前来的人，必须信有 神，且信他赏赐

那寻求他的人。”(来11：6)

我们对救恩（永生与医治）所抱的信心是神所赐给我们的（弗2：8-9），所以，这信心

与神的信心是同属一类的，是与亚伯拉罕的信心是同属一类的。

“并且他受了割礼的记号，作他未受割礼的时候因信称义的印证，叫他作一切未受割礼

而信之人的父，使他们也算为义；又作受割礼之人的父，就是那些不但受割礼，并且按我们

的祖宗亚伯拉罕，未受割礼而信之踪迹去行的人。”(罗4：11-12)

“你们既属乎基督，就是亚伯拉罕的后裔，是照着应许承受产业的了。”(加3：29)

你们是属乎基督的吗？是的话，你们就是亚伯拉罕的子孙了。“所以你们要知道，那以

信为本的人，就是亚伯拉罕的子孙。”(加3：7)因为我们与亚伯拉罕同有一种信心，所以我

们是亚伯拉罕信心的儿女。亚伯拉罕的信心是什么样的信心呢？亚伯拉罕的信心是那使无变

为有的信心。

“亚伯拉罕所信的，是那叫死人复活、使无变为有的 神，他在主面前作我们世人的父。

如经上所记：‘我已经立你作多国的父。’”(罗4：17)

神所做的事，之所以能够使无变为有，是因为这些事都是出于信心而做的，而神又是满

有信心的神。因此，称神是使无变为有的是神，是完全正确的。所以虽然我们现在身体还有

病痛，眼中还能看见脓疮，但是因为我们相信神，所以我们就能将那没有的看作是有的，宣

告“我已经痊愈了”，以此来告白我们的信心。亚伯拉罕用追随神的信心与告白，在还没有

儿子的时候，称呼自己的妻子“撒莱”为“撒拉”，也就是多国之母的意思。

“ 神又对亚伯拉罕说：‘你的妻子撒莱,不可再叫撒莱,她的名要叫撒拉。’”(创17：

15)

这就是追随神所做的信心之行为。魔鬼的儿女行事为人效法魔鬼，但我们是神的儿女，

所以，我们行动做事应该要效法神。圣经在解释“他所信的”这一单词时告诉我们，这一词

在希腊语中有“像他一样”的意思，换句话说就是，亚伯拉罕所做的与神所做的一样，他使

无的变为了有的，那就是信心。

罗4：17节中无谎的神说：“亚伯拉罕所信的，是那叫死人复活、使无变为有的 神，他

在主面前作我们世人的父。如经上所记：‘我已经立你作多国的父。’”



99

神将那无的变为了为有的时，如果神没有说谎的话，那么我们也能使那无的变为有的。

以弗所书1章4节中说我们在创世之前就在基督里被神拣选了。

圣经上说：“就如 神从创立世界以前，在基督里拣选了我们，使我们在他面前成为圣

洁，无有瑕疵。”(弗1：4)那时，我们都还没有出生。

“当我们死在过犯中的时候，便叫我们与基督一同活过来（你们得救是本乎恩）。他又

叫我们与基督耶稣一同复活，一同坐在天上。”(弗2：5-6)

我们还没有离世时，神就使无的变为了有的，亚伯拉罕也是如此。

“从此以后,你的名不再叫亚伯兰,要叫亚伯拉罕,因为我已立你作多国的父”(创17：5)。

（完成时态）神没有这样说：“我将立你作多国的父”（未来时态）。那时亚伯拉罕与撒拉

还没有孩子，而且以后也不可能有了，因为亚伯拉罕已经一百岁了，而撒拉也已经是九十九

岁了。但神却没有说“我以后会这样做”（未来时态），神是变无为有的，神说“我已经这

样做了”（完成时态）。而亚伯拉罕也像神一样使无的变成了有的。

“这便叫亚伯拉罕的福，因基督耶稣可以临到外邦人，使我们因信得着所应许的圣灵。”

(加3：14)

“你们知道我们主耶稣基督的恩典；他本来富足，却为你们成了贫穷，叫你们因他的贫

穷，可以成为富足。”(林后8：9)

我们在回过头来看一看申命记。“你若留意听从耶和华－你 神的话，谨守遵行他的一

切诫命，就是我今日所吩咐你的，他必使你超乎天下万民之上。”(申28：1)

如果我们爱神，又爱人如己的话，神就会祝福我们，使我们的职业成为世界上最好的职

业，使我们所做的东西成为世界上最好的东西，使我们的家庭拥有世界上最好的幸福，使我

们的身体享有世界上最好的健康。

“你若听从耶和华你 神的话，这以下的福必追随你，临到你身上。”(申28：2)

并且不只是一两个福，“所有的福”都会临到我们。但事实却是，我们都犯了罪，亏缺

了神的荣耀，所以咒诅理应临到我们（罗3：23）。

我们违逆了神的诫命，但是感谢神，基督将我们从理应承受的律法咒诅中赎买了我们，

使我们在基督里面成了义，得以得到亚伯拉罕的福（林后5：21；加3：13-14）。

“你在城里必蒙福，在田间也必蒙福；你身所生的、地所产的、牲畜所下的，以及牛犊、

羊羔，都必蒙福；你的筐子和你的抟面盆都必蒙福。你出也蒙福，入也蒙福。仇敌起来攻击

你，耶和华必使他们在你面前被你杀败，他们从一条路来攻击你，必从七条路逃跑。在你仓

房里，并你手所办的一切事上，耶和华所命的福必临到你。耶和华你 神也要在所给你的地

上赐福与你。”(申28：3-8)

神应许赐予我们丰富的供给。

“你在耶和华向你列祖起誓应许赐你的地上，他必使你身所生的、牲畜所下的、地所产

的，都绰绰有余。耶和华必为你开天上的府库，按时降雨在你的地上。在你手里所办的一切

事上赐福与你。你必借给许多国民，却不至向他们借贷。你若听从耶和华你 神的诫命，就

是我今日所吩咐你的，谨守遵行，不偏左右，也不随从侍奉别神，耶和华就必使你作首不作

尾，但居上不居下。”(申28：11-13)

“但我样样都有，并且有余；我已经充足，因我从以巴弗提受了你们的馈送，当作极美

的香气，为 神所收纳、所喜悦的祭物。我的 神必照他荣耀的丰富，在基督耶稣里使你们一

切所需用的都充足。”(腓4：18-19)

神在以前的应许之中已经赐福给以色列了，所以，我们也有权利祈求神在经济方面赐福

于我们，但是，神是在我们做事时赐福与我们的。

“耶和华必为你开天上的府库，按时降雨在你的地上。在你手里所办的一切事上赐福与



100

你。你必借给许多国民，却不至向他们借贷。”(申28：12)

如果以色列百姓不种庄稼的话，那么神也就没办法赐下土地所产的祝福了。

“你在耶和华向你列祖起誓应许赐你的地上，他必使你身所生的、牲畜所下的、地所产

的，都绰绰有余。”(申28：11)

我们要相信我们用手做事，神就会使我们手中所做的事情一切顺利！

神曾应许他的福还将临到他们的仓房（申28：8）。

不要容忍魔鬼

“耶和华啊，求你禁止我的口，把守我的嘴。”(诗141：3)

这句经文里包含了一个重要的圣经原理，有很多基督徒到目前为止还不知道，还没领悟，

那就是我们的嘴能够让神改变我们，或是让撒但掌控我们。我们为了得到救恩，就要承认耶

稣是主。罗马书10章9节中这样说：

“你若口里认耶稣为主，心里信 神叫他从死里复活，就必得救。”

心里相信，口里承认，就像母鸡将体内的鸡蛋从身体里面产出来一样。假如我们现在头

非常疼，但是我们要相信并告白：“我的头疼已经好了”，这时魔鬼就会讥讽说：“说什么

瞎话呢，别说谎了，你头现在明明还很痛啊。”对此，我们要反问魔鬼：“魔鬼啊，神说过

一次谎吗？神背过一次约吗？”同时，还要祷告“我奉耶稣基督的名命令你退去”，这样一

来，魔鬼就会离开，我们就能守住内心的平安。我们告白主耶稣是我们的救主，那么耶稣就

会支配我们，这样他就开始在我们的生命中掌权统治了。

“生气却不要犯罪，不可含怒到日落，也不可给魔鬼留地步。”(弗4：26-27)

圣经上要求我们不要给魔鬼留下可乘之机，但是很多信徒却对这话语一无所知，给魔鬼

大敞家门，甚至都没有意识到自己正在做什么。伴着疾病生活的人，每次说到疾病的时候，

都是同一套说辞，总是说自己害怕疾病，他们知道疾病掌控着他们自己。

此外，人活在世，我们当然也会遇到让人恼火的人或情况，但是生气的那一瞬间，稍微

忍耐一下不犯罪，这才是智慧之举。

“愚妄人的恼怒立时显露，通达人能忍辱藏羞。”(箴12：16)

如果愤怒支配了我们的话，那么恶念就会喷涌而出，而这些正是撒但最喜欢最期待的，

所以撒但就会诱惑我们带着愤怒的情绪犯罪作恶。当愤怒在我们心中涌动时，我们要警惕起

来，认识到这是撒但想借着我们或对方的愤怒情绪，乘机而入，对此，我们要时刻保持警醒。

<应用>

我000向魔鬼关上大门，我不允许他进入我生活的任何一部分，我要在我的嘴上设立警

卫，只说那些荣耀神的话语。

“如今那些在基督耶稣里的，就不定罪了。”(罗8：1)

攻击撒但的权柄

虽然抵御撒但的攻击也很重要，但是我们也要成为能够攻击撒但的信徒，我们要乘撒但

的空，攻击撒但。

撒母耳记上17章中讲述了大卫青年时期战胜非利士歌利亚将军的故事。歌利亚身高九英

尺，也就是2.7米以上，并且还全副武装，头上戴着铜盔，身上穿着鳞状铠甲，腿上系着铜

护膝，两个肩膀之中背着铜戟。而且还有手持盾牌的士兵在歌利亚前面保护着歌利亚，所以

根本没有可以攻击的缝隙。看到这样的歌利亚，大卫并没有退缩，反而大胆地甩出了光滑的

石子，那石子精准地嵌入了歌利亚的额头，然后歌利亚就扑倒在地了，接着大卫跑了过去，

抽出歌利亚的刀，杀了歌利亚。正因为这件事，以色列百姓面对他们曾经那么害怕的非利士

人，取得了巨大的胜利。即便是武装地那么严密的歌利亚也有无法避免的空隙。



101

但是击中歌利亚的空隙使其扑倒在地的不是大卫的石子，而是大卫的信心。在撒上17：

45节中，大卫对歌利亚说：“我来攻击你，是靠着万军之耶和华的名，就是你所怒骂带领以

色列军队的 神。”他相信神，宣告神，并勇敢地走了上去。与人相比，撒但有一个很致命

的缝隙，不，是很致命的漏洞，那就是在宣告主名，以信心来应战的人面前，魔鬼丝毫动弹

不得，如果我们奉救主耶稣基督的名前进的话，魔鬼就会束手无策，所以，圣经说，我们不

应躲避魔鬼，而应迎面抵挡魔鬼。

雅各书4章7节中说：“故此，你们要顺服 神。务要抵挡魔鬼，魔鬼就必离开你们逃跑

了。”胜过魔鬼的方法不是躲避与逃跑，而是要正面对抗。

驱逐疾病，就像驱逐定罪一样

疾病没有任何的权利将他自己（疾病）交给我们，疾病的始作俑者撒但也没有任何的权

利把疾病带给我们，为什么？因为我们已经被释放了！所以，当病症再次出现时，我们所要

做的就是像处理以前的罪一样处理疾病，这是世界上最容易的事情。魔鬼会使出浑身解数

使我们想起往日的罪，想要我们陷入被定罪的感觉之中，那时，我们只要这样说就行了：

“撒但啊，你要知道，我现在在基督耶稣里面，所以绝对没有任何可被定罪的。”

耶稣已经处理了所有的罪，涂抹了所有的罪，所以，我们要这样对撒但说：“撒但啊，

你不可能再利用我的罪了，耶稣已经全部清除了，耶稣已经将罪藏在了深海，也就是已经藏

在了忘却之海的海底了。”

神曾这样说：“惟有我为自己的缘故涂抹你的过犯，我也不记念你的罪恶。(赛43：25)

<应用>

父神，我要像驱赶定罪一样驱赶疾病的症候，我知道疾病与定罪全部来自于魔鬼，因此

我000要击退从魔鬼而来的一切，我今天要接受神所赐的健康、痊愈与自由！

进入神的安息之中

“你要专心仰赖耶和华，不可倚靠自己的聪明。”(箴3：5)

所谓“你的聪明”意思就是你自己的说法，你自己的思考，你自己的头脑，你自己的理

性。这句经文换句话来说的话，也可以这样说：

“你要专心仰赖耶和华，不要倚靠自己的脑袋！”

有很多基督徒似乎想要与这段经文反过来行，他们用尽自己的脑袋来仰赖耶和华，但是

却不依靠自己的内心，这并不是神所说的。我们来看一看希伯来书4章3节：但我们已经相信

的人得以进入那安息，正如 神所说：“我在怒中起誓说，‘他们断不可进入我的安息！’”

其实造物之工，从创世以来已经成全了。

请大家默想一下坐在神右边得享安息的耶稣。

“凡祭司天天站着侍奉 神，屡次献上一样的祭物，这祭物永不能除罪。但基督献了一

次永远的赎罪祭，就在 神的右边坐下了。”(来10：11-12)

门徒们献上的赎罪祭不是永远的，所以，他们每天都要站着献同样的祭，但是，耶稣所

限的赎罪祭永远地消灭了罪，所以耶稣能够安息。耶稣代替我们背负了所有的罪，在十字架

上死去，被定罪3天后，再次复活。耶稣做完了所有的事情，现在坐在神宝座的右边得享安

息。我们相信这一耶稣时，我们的心中，也能找到真正的安息。“……已经相信的人得以进

入那安息。”(来4：3)虽然现在我们披带着肉身活在这个世上，但是我们的心即使是在这地

上，也能够享受天国。

神的方法是“信心”，撒但的方法是“行为”



102

在马太福音第三章中，神非常明确地指着耶稣说“我的爱子”，“从天上有声音说：‘这

是我的爱子，我所喜悦的。’”(太3：17)宣告了这句话之后，撒但立刻在马太福音第4章中

找到了耶稣，“你真的是神的儿子吗？是的话，证明给我看看。”魔鬼试图动摇耶稣心中的

话语。

“那试探人的进前来，对他说：‘你若是 神的儿子，可以吩咐这些石头变成食物。’”

(太4：3)

在这两个场景中，我们可以看出神的方法与撒但的方法是如何地不一样，神的方法是“信

心”，而撒但的方法是“行为”。神在马太福音3章中用话语表明了耶稣是他的儿子，而魔

鬼却想要混淆这一事实，让耶稣用行为来证明，想要用这种方法来欺骗耶稣。如果我们相信

神的话语，就能说“我是神的爱子，神喜悦我”，并在话语中得享安息，如果我们按着魔鬼

指引的方向走的话，就会陷入“我应该做什么”的行为之中，最终只会以不幸收场。

“ 神爱世人，甚至将他的独生子赐给他们，叫一切信他的，不至灭亡，反得永生。”(约

3：16)

信心可以终结罪恶，带来永生，我们绝不是凭借行为获得永生的。但是撒但却为了打破

那真正的安息与幸福，欺骗我们的内心，虽然那些话听起来好像是要我们为了不犯罪，为了

保持善良而努力，但那只是撒但给的错误的想法而已，并不是事实。

“为了你所需的永生、医治与富有，我已经为你成就了一切，我已经全部做完，正在安

歇之中，你也看一看这些东西，舒心地休息吧。”这就是神的心，我们如果接受“神已经为

我们准备好了一切”这句话，我们就没有什么需要做的事情了。

在耶稣里面，再没有什么律法能将我们定罪了，这一事实真是令我们感恩不尽。因着那

为我们死，为我们复活的耶稣，因着那安息的耶稣，我们得以变得完全，可以毫无匮乏地侍

奉神，可以勇敢迈向神。

“我们既因信称义，就藉着我们的主耶稣基督得与 神相和。”(罗5：1)

“愿耶和华赐福给你，保护你。愿耶和华使他的脸光照你，赐恩给你。愿耶和华向你仰

脸，赐你平安。”(民6：24-26)

我们要知道神愿意赐给我们恩典与平安的心。

因为耶稣，我们得以走到神的面前，我们得以自由，我们得以侍奉神，这就是平安。

并不是因为我们有好的行为，也不是因为我们有什么功劳，或者有什么条件，而是因着

恩典与应许，神使我们得享所有的一切。

即使人们说“你能不犯罪地活着？人怎么可能完全呢？”我们也可以像保罗一样勇敢地

说“我是完全的。”

“所以我们中间凡是完全人，总要存这样的心；若在什么事上存别样的心， 神也必以

此指示你们。”(腓3：15)

非常感谢神在罪与疾病方面赐给了我们安息，即使是在我们的生活中，我们也不是吃那

从行为中结出的果实而活的，而是靠着父神为我们准备的一切而活的，真的非常感谢神。

人怎样才能分辨出自己是用心相信的呢，还是仅仅只是讲说从脑中出来的话语的呢？圣

经上说已信的人要“进入安息”，进入安息的人将不用再做任何人为的努力。因为我们相信

自己已经得到了安息，所以在我们的里面就会有平安。在耶稣基督里面得到了信心的人，他

们会一边对自己微笑，一边说：“我得到了！那是我的！”

“但你们得在基督耶稣里是本乎 神， 神又使他成为我们的智慧、公义、圣洁、救赎。”

(林前1：30)

法律层面的比喻与现实层面的比喻

如果我们为了买房子付了房价，并在双方的合同上签了名，那么不管现在我们有没有真



103

的去看过房子，那房子从法律上来讲都已经是我们的了。但是，即使是有合同在，搬进那房

子住与不搬进去住，却又是另一回事了。为了搬进那房子住，我们要先让以前住在里面的人

搬出去。同样，因为神的国已经临到了这地上，现在神国的属性已经在天上得以成就了（已

经是法律上既成的事实），所以，我们应该用信心将其在这地上成就出来（从现实情况来看

还位成就）。因此，现在虽然是圣灵作工的恩典时代，但仍然有属灵的争战，主的话语已经

在神的国中得以实现，这话语正靠着我们的信心在这地上实现，而这争战就发生在这一实现

的过程中。虽然我们在圣灵中，靠着对神话语的信心，已经胜了这场战争，但是我们仍然要

通过战斗来不断进取。从这一观点来看，在耶稣再临之前，在这地上没有“完全的痊愈”。

即便如此，我们仍要宣告，这并不是将来耶稣要成就的事，而是已经成就的事，这就是将神

的旨意在这地上显露出来的秘密。我们再来想一想前面的比喻，比如我们买的房子里住了一

个坏人，我们是会拿着合同去说“这个房子即将成为我的了，请你出去”，还是会说“这个

房子已经是我的了，请你出去”？

换一种方式来问，我们身体里面住着恶灵的时候，我们是会说“主已经医治了我”，还

是会说“主将会医治我”？

神的儿女生病并不是理所当然的事情，如果我们无法得享圣洁的健康，我们应该对此感

到异常，我们要知道，从本质上来看，我们应该是永远健康的，我们应当相信，因为神的生

命常常统治我们的魂与肉体，所以我们不可能被疾病所折磨。在现实生活中，即使我们患病

痛苦，也仍然要相信神的话语，宣告神的话语，享受永生。

<应用>

我000不会为了得到什么而殚尽竭虑，我000相信我已经得到了，在我的里面有安息，在

我的灵里有平安，我000已经得到了永生、圣洁与医治，永生、圣洁与医治已经属于我了！



104

【讨论与默想】

1.生病时，我们做什么样的告白呢?

2.我们正在为极其贫穷的邻舍以及患病的邻舍做什么呢?

应用&作业

领悟的内容

需要调整的内容

感恩的内容

需要践行的内容

需要祷告的内容

作业

背诵圣经
●渐近医治：赛58：8

●瞬间医治：路17：19

预习阅读的话语 太20：29-34；路17：14-19

祷告 求神让医治的能力充满我！

读书与其他



105

第

十

课

医治的时间与过程

主题经文
太20：29-34,

路17：14-19
圣经背诵

●渐近医治：赛58：8

●瞬间医治：路17：19

作业检查

检查标记 完成=○ 部分完成=△ 未做=×

读经

默想与背诵

实践及其他

复习问题
1.讲一讲医治的信心与告白之间的关系。

2.讲一讲舌头的权柄。

学习目标
1.使学生了解渐近医治与瞬间医治。

2.帮助学生通过医治的过程过上顺从的生活。

引人思考的喻道故事

在深入非洲乌干达腹地的一个农村中，宣教士史密斯夫人患上了非常严重的疾病，她每

天都向宣教本部报告自己的病情，等着本部拨款，但是钱却始终没有寄来，所以，史密斯夫

人非常地焦急。那个宣教的村庄，食物极其匮乏，药物就更不用想了。史密斯夫人在苦等了

一个多月后，终于收到汇来的钱款，这真是令人气愤无比。第二年是安息年，史密斯宣教士

便回了国，并做了次体检。她向医生说明了1年前自己所患疾病的病症，结果医生却笑着说

道：“宣教士夫人，我了解您的病。那种病要通过饮食疗法来治疗，要调整一下饮食，吃一

些类似于燕麦那样柔软的食物，稍微摄取点营养，饿上一个月左右，病才会痊愈。钱正好是

一个月之后才汇到的，就是这迟到的汇款救了您的命。”在一切的事情上那又真又活的神都

有其深意，知道了这一点的史密斯宣教士连连向神献上感恩。这就是神与人的思想差异，神

眼观万事万物，但是人却只能看见眼前。我们都希望在祷告的时候，所有的事情都能像一拧

开水龙头，水就喷涌出来一样，立刻得到应答，就好像只有这样，我们才能舒心，才能有信

心似的，但是在神的算盘上却不是这样来计算的。

我们要知道，神会在时间与地点方面给与我们应答，但是对于不可能的事情，我们全知

全能的神可能会看为不同，这种情况不在少数。

1.医治的时间

“基督既在肉身受苦，你们也当将这样的心志作为兵器，因为在肉身受过苦的，就已经

与罪断绝了。你们存这样的心，从今以后就可以不从人的情欲，只从 神的旨意，在世度余

下的光阴。”(彼前4：1-2)

神医治我们的理由，并不仅仅只是为了延长我们肉体的生命，还是为了给予们机会，使

我们焕然一新，按照主的旨意度过属肉体的余生。因为被神医治了，所以就不会再死了，这

样的人连一个都没有。虽然神也可以不医治我们而直接将我们带走升天，但是，为了使我们

有机会在这地上显明那住在我们里面主的荣耀，神还是医治了我们。因为如果我们在世活着

的时候没有彰显主的荣耀，草草结束了一生的话，那么当我们站在主的审判台前时，我们就

不会得到什么奖赏了。



106

医治可以是瞬间成就的，也可以是开始缓慢，而后迅速实现的，医治的渐近性与瞬间性

取决于神的绝对旨意与绝对主权。希伯来语阿鲁卡(hk;Wra)这一单词在旧约圣经中用作

“医治”这一意思（赛58：8，耶8：22），这种用法并不常见。阿鲁卡来源于表示“花费很

长时间”这一意思的“阿尔克(arak)”，意思是“伤口长出新肉”，这一单词恰到好处地表

现了渐近医治的性质。从耶稣的事工中我们也可以知道，医治有瞬间医治与渐近医治之分。

从伯赛大的瞎子被医治的过程中我们可以看出，耶稣医治患者不是一次性医治的，而是逐步

医治的（可8：22-25），但是圣经上所记载的医治大部分都是瞬间性的，即便如此，渐近的

医治却可以使患者为了得到医治而满怀忍耐与确信，坚持祷告到底，使他们在依靠神的过程

中获得比痊愈更为重要的益处与祝福，也就是信心的成长。

1）瞬间医治的例子

“他们出耶利哥的时候，有极多的人跟随他。有两个瞎子坐在路旁，听说是耶稣经过，

就喊着说：‘主啊，大卫的子孙，可怜我们吧！’众人责备他们，不许他们作声。他们却越

发喊着说：‘主啊，大卫的子孙，可怜我们吧！’耶稣就站住，叫他们来，说：‘要我为你

们作什么？’他们说：‘主啊，要我们的眼睛能看见。’耶稣就动了慈心，把他们的眼睛一

摸，他们立刻看见，就跟从了耶稣。”(太20：29-34)

“耶稣说：‘嗳！这又不信、又悖谬的世代啊，我在你们这里要到几时呢？我忍耐你们

要到几时呢？把他带到我这里来吧！’耶稣斥责那鬼，鬼就出来，从此孩子就痊愈了。”(太

17：17-18)

圣经所记的医治中赶鬼的医治是瞬间的。

2）渐近医治的例子

“这样，你的光就必发现如早晨的光，你所得的医治要速速发明。你的公义必在你前面

行；耶和华的荣光必作你的后盾。”(赛58：8)

“耶稣看见，就对他们说：‘你们去，把身体给祭司察看。’他们去的时候就洁净了。

内中有一个见自己已经好了，就回来大声归荣耀与 神，又俯伏在耶稣脚前感谢他。这人是

撒玛利亚人。耶稣说：‘洁净了的不是十个人吗？那九个在哪里呢？除了这外族人，再没有

别人回来归荣耀与 神吗？’就对那人说：‘起来，走吧！你的信救了你了。’”(路17：1

4-19)

“他们来到伯赛大，有人带一个瞎子来，求耶稣摸他。耶稣拉着瞎子的手，领他到村外，

就吐唾沫在他眼睛上，按手在他身上，问他说：‘你看见什么了？’他就抬头一看，说：‘我

看见人了，他们好像树木，并且行走。’随后又按手在他眼睛上，他定睛一看，就复了原，

样样都看得清楚了。耶稣打发他回家，说：‘连这村子你也不要进去。’”(可8：22-26)

耶稣知道伯赛大是一个没有信心，被恶灵所笼罩的地方，所以他将寻求帮助的瞎子带到

了村外。那瞎子内心深受压制，耶稣祷告之后也没能将其一次性治愈，所以耶稣又再次为他

祷告，完全治好了那瞎子，并告诉他不要再进入那村子，因为耶稣担心这瞎子会再次受到村

民不信的影响。

没有感谢与献身的瞬间医治可能会变为咒诅

主开始在一个人的身上进行医治，那个人曾经多次目睹了靠着信心而行，与主亲近时，

医治得以完全显现的事例。那个人通过痊愈得到的不仅是身体上的祝福，还有属灵的祝福。

很多人参加医治聚会，其中有不少的人瞬间就得到了医治，但是他们中很多人，没有将自己

分别为圣献身与神，而是直接就离开了，所以，很多人又再次复发，回到了原来的状态或是

病情更加恶化了（太12：45）。但是渐近医治的情况呢，人们能学到与神亲近的方法，能学



107

到行出信心的方法，这些人不仅得到了肉体的痊愈，还能学到许多属灵的教诲。

请大家仔细阅读路加福音17章11-19节的内容。

九个犹太大麻风病人与一个撒玛利亚大麻风病人

站在医治的立场上来看时，那九个大麻风病人与那一个大麻风病人有什么差异呢？

没有感谢耶稣的那九个大麻风病人，虽然他们肉体的疾病得到了医治，但是比肉体的疾

病更为重要的心灵的疾病与属灵的疾病却没有得到医治，也就是说，他们的肉体可能因为得

到医治而变得健康了，但是他们这一生却只能伴着患病的心与患病的灵而活，更重要的是，

他们最终只能成为与救恩无关的人。但是再次找到耶稣，感谢耶稣的那个大麻风病人，不仅

肉身的疾病得到了医治，内心的疾病、属灵的疾病也都得到了医治，这就叫完全的医治。耶

稣的医治不仅意味着肉体疾病的医治，还意味着神的救恩，这救恩就是神使病人完全恢复，

使其与神建立新的关系。

感谢与医治

那么，那九个大麻风病人所没有的，而只有那一个大麻风病人有的是什么呢？那就是感

谢。是否有感谢的心决定了治本之法是否能得到完全的医治，感谢就是这么地重要。大家想

得到医治吗？

那么就希望大家能够先有一颗感谢的心。常常感恩的人，他的内心不可能生病，即使是

肉体患病，但是也会有神奇的医治临到他们。而且，懂得感谢的人，他们的灵不会生病。如

果想要内心健康的话，最重要的就是要在生活中多多感谢。没有感谢，就会生出不满、抱怨，

而不满与抱怨的产生就告诉了我们，我们的心灵已经生病了。而相反，不管在什么样的境遇

中都能感谢的人，也必定是一个内心健康的人。保罗就是一个内心健康的人，当他传福音被

关在了监狱中的时候，他也能唱诗感谢神。

“约在半夜，保罗和西拉祷告唱诗赞美 神，众囚犯也侧耳而听。”（徒16：25）

在同样的情况下，对同一件事情，埋怨不满的人，也有心怀感谢的人。在此，笔者希望

信徒们都能够成为懂得感谢的信徒，如此一来，我们的内心也会变得非常健康。

正确的感谢是？

(1)凡事都要感谢

“要常常喜乐，不住地祷告，凡事谢恩，因为这是 神在基督耶稣里向你们所定的旨意。”

（帖前5：16-18）

当我们遇到开心的事情，得到祝福的时候，献上感谢是理所当然的，也是非常容易的。

但是，当悲伤困难的事情不期而至的时候，我们仍然要感谢，所以保罗告诫我们要凡事谢恩。

在此，笔者希望我们的信徒们都能够凡事感谢。

(2)要全心全意地完全感谢。

“我要一心称谢耶和华。我要传扬你一切奇妙的作为。”（诗9：1）

这里“一心称谢”指的就是用整颗心来感谢，全心地感谢。希望大家不要勉强地感谢、

出于形式地感谢，而是要全心全意地感谢。只要一想起耶稣，我们就不由自主地感谢他，我

们是本应下地狱永远遭受刑罚的罪人，但是，神却将我们视为儿女，拣选我们成为天国的继

承人，这是多么大的恩惠，多有荣光的事情啊！所以，哪怕只是听到耶稣的“耶”字，我

们都能从睡梦中霍地站起来不断感谢。凡事感谢的理由是源于救恩的感谢。

爱神的信徒能够完全感谢，完全的感谢是超越了环境与条件的感谢。

(3)要表达感谢

虽然用心感谢也很重要，但是我们也要学会将感谢表达出来。



108

不可以想着“神应该都知道我的心”，就不去表达。大麻风病人中，那九个人可能也有

感谢之心，但是那九个人却没有表达出来，只有一个人跑来俯伏在耶稣的脚前表达了谢意。

我们要学会表达感谢，要用话语、行动、礼物表示感谢。

“要将耶和华的名所当得的荣耀归给他，拿供物来进入他的院宇。”（诗96：8）

体验过医治的神迹后不要被魔鬼的谎言所骗

我们要记住正如三位一体的神仍在这世间作工一样，仇敌魔鬼与他的帮凶污鬼（恶灵）

也游行在世上行恶，神的话语——圣经告诉了我们这一内容。

“耶和华施行公义，为一切受屈的人伸冤。”(诗103：6)

“儿女既同有血肉之体，他也照样亲自成了血肉之体，特要借着死，败坏那掌死权的，

就是魔鬼，并要释放那些一生因怕死而为奴仆的人。”(来2：14-15)

“犯罪的是属魔鬼，因为魔鬼从起初就犯罪。神的儿子显现出来，为要除灭魔鬼的作为。”

(约一3：8)

“况且这女人本是亚伯拉罕的后裔，被撒但捆绑了这十八年，不当在安息日解开她的绑

吗？”(路13：16)

三位一体的神能够医治我们，使我们恢复健康，救赎我们，而仇敌魔鬼与他的走卒污鬼

（恶灵）们则是带给我们疾病与痛苦，牵引着我们走向灭亡。神是赦免我们一切罪过，医治

我们一切疾病的神（诗103：3），我们在圣灵中奉那受鞭伤的耶稣基督之名祷告命令时，神

就会医治我们所有的疾病，而仇敌魔鬼与他的爪牙们只能灰溜溜地离开，所以就会有真正的

医治之神迹发生。这正如彼得顺从主所说的“你来吧”的话语，行走在风浪澎湃的海面上一

样，我们也站在克服疾病得胜的位置上（太14：22-33）。

<应用>

“仇敌魔鬼，我知道你是谎言之父，神与神的话语才是真理。我要拒绝你一切的谎言，

我要赞美那医治我的神，他是又真又活的神，是三位一体的神，我要赞美他那医治的奇迹。

我要靠着圣父圣子圣灵的能力宣告，我已经得到了医治，现在你立刻带着你的幌子从我的身

体，从我的心灵，从我的思想中退去。我要奉那遭受鞭打使我痊愈的主耶稣基督的名祷告命

令你。”

“因为人心里相信，就可以称义；口里承认，就可以得救。”(罗10：10)

“但我们既有信心，正如经上记着说：‘我因信，所以如此说话。’我们也信，所以也

说话。”(林后4：13) 阿们。

2.医治的过程

我们要相互以爱心相待，就像耶稣爱我们一样，这条道路是我们得享医治，健康生活的

道路。当我们刚刚开始信耶稣时，医治的事工往往会迅速成就，或立时就成就了。神为了让

我们认识到神是又真又活的神，为了引导我们得到救恩，甚至会通过别人的信心或神的主权

来施行医治。初信之时我们的信仰水准不高，还需要依靠别人，所以我们可以凭借他人的祷

告与信心得到医治，但是有了一定信心的信徒们，要学会依靠自己的信心得医治，不断成长。

满有信心的信徒们生病后没有迅速得到医治，或迟迟不得医治的大部分原因，并不在于神，

而是在于他们在生活中没有按照真理而行。约翰三书1章2节中约翰说道，希望弟兄们身体“健

壮”，正如“灵魂兴盛一样”。怎样生活灵魂才会兴盛呢？约翰三书1章2-4节中告诉了我

们，按真理而行的生活，遵守话语的生活就是使灵魂兴盛的生活。

“亲爱的弟兄啊，我愿你凡事兴盛，身体健壮，正如你的灵魂兴盛一样。有弟兄来证明

你心里存的真理，正如你按真理而行，我就甚喜乐。我听见我的儿女们按真理而行，我的喜



109

乐就没有比这个大的。”(约三1：2-4)

我们都想要得到凡事兴盛、身体健壮、灵魂兴盛的祝福，但问题是我们没有自信。

约书亚记1章8节中说，当我们谨守遵行圣经上记载的所有诫命时，我们就能得到神所应

许的亨通的生活，但是谁能做到呢？有人说现在是恩典时代，甚至还有人提出了废弃律法的

律法废弃论。

“这律法书不可离开你的口，总要昼夜思想，好使你谨守遵行这书上所写的一切话。如

此，你的道路就可以亨通，凡事顺利。”(书1：8)

看一看圣经我们会发现，耶稣说他来并不是为了废掉律法，而是为了成全律法，诫命中

哪怕是最小的一条也不可废去。

“莫想我来要废掉律法和先知；我来不是要废掉，乃是要成全。我实在告诉你们，就是

到天地都废去了，律法的一点一画也不能废去，都要成全。所以，无论何人废掉这诫命中最

小的一条，又教训人这样作，他在天国要称为最小的；但无论何人遵行这诫命，又教训人遵

行，他在天国要称为大的。”(太5：17-19)

我们为了得医治而祷告，这是主所允许的。

“并且我们一切所求的，就从他得着，因为我们遵守他的命令，行他所喜悦的事。 神

的命令就是叫我们信他儿子耶稣基督的名，且照他所赐给我们的命令彼此相爱。遵守 神命

令的，就住在 神里面。 神也住在他里面。我们所以知道 神住在我们里面，是因他所赐给

我们的圣灵。”(约一3：22-24)

我们可以把“一切所求的”这一约定改为“求医治”，并且我们可以从他那里得到医

治。理由就是“并且我们一切所求的，就从他得着。因为我们遵守他的命令，行他所喜悦的

事。 神的命令就是叫我们信他儿子耶稣基督的名，且照他所赐给我们的命令彼此相爱”(约

一3：22-23)。

如果我们遵守他的诫命，行他所喜悦的事情，就会有医治临到我们。

我们凭借自己的力量绝对无法按照真理而行，但是值得感谢的是，我们凭借着神所免费

赐下的爱，就可以做到。

爱是圣灵的果子。“圣灵所结的果子，就是仁爱、喜乐、和平、忍耐、恩慈、良善、信

实、温柔、节制。这样的事，没有律法禁止。”(加5：22-23)

能够遵守以下两条诫命的人就是能够遵守所有律法与诫命的人。

“‘夫子，律法上的诫命，哪一条是最大的呢？’耶稣对他说：‘你要尽心、尽性、尽

意，爱主你的 神。这是诫命中的第一，且是最大的。其次也相仿，就是要爱人如己。这两

条诫命是律法和先知一切道理的总纲。’”(太22：36-40)

爱神的人不可能不纳十分之一（玛3：9-11），在祈求医治之前我们要悔改我们将金钱

奉为主人的罪，要向主献上我们那与悔改之心相称的果子（太3：8）。

因着圣灵重生的信徒，无论是谁都能够得到爱的礼物，使其能够谨守诫命。

“我是葡萄树，你们是枝子；常在我里面的，我也常在他里面，这人就多结果子；因为

离了我，你们就不能作什么。”(约15：5)

耶稣是葡萄树，我们是枝子，果子是结在枝子上的。我们是枝子，属灵的果子指的就是

我们这些新造之人在灵里所结的果子，也就是通过人的灵所结的圣灵的果子。耶稣是葡萄树，

我们借着从主耶稣基督里面而来的生命，成为新造之人，而爱的果子就是从这新造之人的灵

中结出来的。约翰福音15章4节中耶稣所说的话语，可以说令人感慨至深。

“你们要常在我里面，我也常在你们里面。枝子若不常在葡萄树上，自己就不能结果子；

你们若不常在我里面，也是这样。”(约15：4)

神的爱从我们得到圣灵开始就已经浇灌在我们的心中了，但是如果我们不去运用的话，

这爱就不会有任何的作用，这爱也不会有任何的成长。让神的爱不断成长，践行神的爱，这



110

是我们所当做的。

“盼望不至于羞耻；因为所赐给我们的圣灵将 神的爱浇灌在我们心里。”(罗5：5)

如果我们用神的话语喂养我们心中的爱，并且将其付诸实践，那爱就会成长起来，因为

那爱本身就是果子。这样果子成长了，我们就能够在爱中得到发展。果子结出时，并没有完

全长成，它并不是在长到完全熟透之后，在某一天突然被挂在枝子上的，而是从一粒小小的

种子开始，然后从树木，从树枝得到水分与营养的供给，渐渐成熟的。神爱的果子也是不断

成长，不断长大的。

“不持定元首。全身既然靠着他，筋节得以相助联络，就因 神大得长进。”(西2：19)

“我栽种了，亚波罗浇灌了。惟有 神叫他生长。可见栽种的算不得什么，浇灌的也算

不得什么，只在那叫他生长的 神。”(林前3：6-7)

神的爱已经浇灌在了我们的心上，所以我们应该要让我们的心来掌管我们，而不能让我

们的大脑或我们属肉体的想法来支配我们。如果我们不将神的爱付诸实践，那么，那爱就不

会在我们身上作工。

“爱里没有惧怕；爱既完全，就把惧怕除去。因为惧怕里含着刑罚，惧怕的人在爱里未

得完全。我们爱，因为 神先爱我们。”(约一4：18-19)

加拉太书5章16节，18-25节中说，圣灵的果子成熟需要一定的时间。这里所讲的“顺着

圣灵而行”就是按照爱而行，顺着圣灵而行就是在仁爱、喜乐、和平、忍耐、恩慈、良善、

信实、温柔、节制中而行。如果按照圣灵的果实而行的话，那么就不可能有人能对我们做任

何不利的证言了，因为我们实现了律法所有的要求。

“爱是不加害于人的，所以爱就完全了律法。”(罗13：10)

按照神的爱而行就是我们在人生中获得成功与亨通的出路，我们的人际关系有什么问题

吗？为什么不以神的爱来支配我们呢？神的爱能够解决所发生的一切问题。如果我们按照神

的爱来行的话，我们就能够常常成功，其理由就是，不论出现了什么问题，我们都可以用神

的爱来承担住。神的爱就在我们里面，我们也可以像神爱世人一样爱别人。

“我也要赐给你们一个新心，将新灵放在你们里面。又从你们的肉体中除掉石心，赐给

你们肉心。我必将我的灵放在你们里面，使你们顺从我的律例，谨守遵行我的典章。”(结3

6：26-27)

“若有人在基督里，他就是新造的人，旧事已过，都变成新的了。”(林后5：17)

“所以，我们不丧胆。外体虽然毁坏，内心却一天新似一天。”(林后4：16)

旧的应许与新的应许

为了实现约定，旧的应许中包含了一些人们不得不遵守的法令、诫命与规定，例如旧约

的律法中包含了十诫命（出20：1-7）。

“你若留意听从耶和华你 神的话，谨守遵行他的一切诫命，就是我今日所吩咐你的，

他必使你超乎天下万民之上。你若听从耶和华你 神的话，这以下的福必追随你，临到你身

上。”(申28：1-2)

但是在新的应许之下，耶稣只给我们定了一个新的律法，那就是诫命。耶稣将那新的律

法，也就是诫命赐给了我们，那新的律法要代替旧的律法，爱的律法就是那新的律法，只要

我们遵守新约爱的律法，就能代替旧约的诫命与规定。

对于新约爱的律法，我们还要知道一点，那就是新约爱的律法成就了十诫命，爱的律法

使得十诫命得以完全，得以实现。

①来8：7-13

②来10：7-10；14-17

③雅2：8-9



111

如果按照圣经来说的话，最高的律法是什么？“爱人如己”就是最高的律法。神的爱不

是在我们的精神里或者在我们的脑袋里，而是在我们的心里。

“我要使他们有合一的心，也要将新灵放在他们里面，又从他们肉体中除掉石心，赐给

他们肉心。”(结11：19)

*以西结书36：25-27

“我必用清水洒在你们身上，你们就洁净了。我要洁净你们，使你们脱离一切的污秽，

弃掉一切的偶像。我也要赐给你们一个新心，将新灵放在你们里面，又从你们的肉体中除掉

石心，赐给你们肉心。我必将我的灵放在你们里面，使你们顺从我的律例，谨守遵行我的典

章。”(结36：25-27)

*耶31：33“耶和华说：那些日子以后，我与以色列家所立的约乃是这样：我要将我的

律法放在他们里面，写在他们心上。我要作他们的 神，他们要作我的子民。”

旧的应许已经在耶稣基督里面实现了（来8：10），耶稣的爱完全了律法。

“因为全律法都包在‘爱人如己’这一句话之内了。”(加5：14)

因此，不是出于爱而行的都是罪。当我们的祷告到不了神的面前，当我们行不出医治

的事工时，我们要在主的面前祷告，悔改省察哪些事情我们没有用爱去做。

“若有疑心而吃的，就必有罪。因为他吃，不是出于信心；凡不出于信心的都是罪。”

(罗14：23)

世人是怎样知道我们是耶稣的门徒的呢？

不是因为我们熟读圣经去教会，而是因为我们彼此相爱。

“你们若有彼此相爱的心，众人因此就认出你们是我的门徒了。”(约13：35)

如果跟着主学习了所有的真理，但是没有学会仁爱的话，这样的人没有资格成为主的门

徒，即使将跟主学习到的所有教诲都付诸实践，但是却没有践行仁爱的话，这样的人也不是

真正的门徒。我们知道，通过爱我们得以与神魂灵一体，也因着爱我们得以出死入生（约一

3：14）。我们要先爱自己！厌恶自己，轻看自己的人不可能去爱别人，只会讨厌别人，轻

视别人。种豆得豆，种瓜得瓜。恨恶自己的话，就会带来其他的疾病，这是最为愚蠢的行为。

“人有疾病，心能忍耐，心灵忧伤，谁能承当呢？”(箴18：14)

因此，神怎样看待得到救恩的我们，我们也要怎样看待我们自己。

“因我看你为宝为尊，又因我爱你，所以我使人代替你，使列邦人替换你的生命。”(赛

43：4)

进入耶稣基督里面的我们已经属于耶稣，我们的价值就是耶稣的价值。

如果我们轻看、贬低得到救恩的自己，那就是轻看、贬低耶稣宝血的赎价，是徒使神

忧伤难过的愚昧行径。

“耶和华你的 神是施行拯救、大有能力的主。他在你中间必因你欢欣喜乐，默然爱你，

且因你喜乐而欢呼。”(番3：17)

“因为你们是重价买来的，所以要在你们的身子上荣耀 神。”(林前6：20)

被神的爱所充满的信徒，不论何时都会这样询问自己：

“我现在要做的事，或者我现在要说的话，会给对方带来多大的影响呢？”要先考虑别

人，先考虑别人的利益，这就是神的心，这就是耶稣的爱。

“你们就要意念相同，爱心相同，有一样的心思，有一样的意念，使我的喜乐可以满足。

凡事不可结党，不可贪图虚浮的荣耀，只要存心谦卑，各人看别人比自己强。各人不要单顾

自己的事，也要顾别人的事。你们当以基督耶稣的心为心。”(腓2：2-5)

即使我们身边的人没有用爱来对待我们，但是神却让我们用爱而行。靠着耶稣的爱，我

们可以做到每天爱人如己。新的应许中有所改变的是人的心，即人的灵，新的应许也使人的



112

想法发生了变化。我们要用神的话语更新我们的想法，只有这样，我们的想法才能与居住在

我们心中的圣灵一致。想法决定人的行为，我们可以决定我们的想法。

“地啊，当听！我必使灾祸临到这百姓，就是他们意念所结的果子，因为他们不听从我

的言语。至于我的训诲（或作律法），他们也厌弃了。”(耶6：19)

我们可以拥有随从圣灵的想法

“因为随从肉体的人体贴肉体的事；随从圣灵的人体贴圣灵的事。体贴肉体的就是死，

体贴圣灵的乃是生命平安。原来体贴肉体的，就是与 神为仇。因为不服 神的律法，也是不

能服。”(罗8：5-7)

我们可以得到圣灵的引导。

“圣灵与我们的心同证我们是神的儿女。”(罗8：16)

圣经上说我们借着居住在我们里面的圣灵,我们的心或我们的灵就能够被引导（罗8:14；

约14：16,23）。

“我是攻克己身，叫身服我，恐怕我传福音给别人，自己反被弃绝了。”(林前9：27)

爱仇敌的生活就是健康的生活

所谓的仇敌并不仅仅只在远方，自己家中的亲人也可能成为仇敌。如果那仇敌没有因着

冠冕（撒前2：9）而改变的话，我们因为那仇敌就很难过上健康的生活。并不是我们会因为

仇敌而生病，而是我们会因为那颗怨恨仇敌的心，气结于心，继而患上各种类似并发症的疾

病。如果我们像耶稣爱我们一样爱仇敌的话，我们心灵的疾病就会先得到医治，肉身也会跟

着变得健康。

“人的仇敌就是自己家里的人。爱父母过于爱我的，不配作我的门徒；爱儿女过于爱我

的，不配作我的门徒；不背着他的十字架跟从我的，也不配作我的门徒”(太10：36-38)。

身体健康最重要的要素就是疾病的抵抗力，据说这种抵抗力是存在于血液之中的，因为

血液中有白血球，所以才会有抵抗力。而且在这白血球中有淋巴腺，在这淋巴腺中有T淋巴，

而这T淋巴则是负责所有有关抵抗力的东西，所以如果T淋巴比较弱的话，抵抗力就会不堪一

击。但是当我们生气或者厌恶一个人的时候，T淋巴中就会分泌出肾上腺素，而这一肾上腺

素会削弱T淋巴，我们人就会失去抵抗力，进而就会患上各种疾病。而当我们对他人友爱时，

就会分泌出一种叫做内啡肽的荷尔蒙，会使得人们心情愉悦，继而就会加强T淋巴。很多的

医生、心理学家以及圣经都说治疗内心的创伤，使心灵健康的唯一办法就是完全的爱（约一

4：18）。

1）要饶恕

“当下耶稣说：‘父啊，赦免他们！因为他们所作的，他们不晓得。’兵丁就拈阄分他

的衣服。”(路23：34)

我们知道我们的仇敌是因为不知道耶稣的爱，所以才对我们做了错事，饶恕他们，不要

再记起来。神饶恕了我们，但是如果我们不饶恕我们自己的话，这该是多么地骄傲啊。悔改

与饶恕是神事工的必要先决条件，尤其是那些我们所无法饶恕的东西，他们就是痊愈的最大

障碍。如果我们是因为某一个人生了病，我们就要饶恕那个人。

“惟有我为自己的缘故涂抹你的过犯，我也不记念你的罪恶。”(赛43：25)

“我要宽恕他们的不义，不再记念他们的罪愆。”(来8：12)

有一天，监理会的创始人卫斯理老师走在路上遇见了一个熟人，这人与卫斯理的一个好

朋友关系并不是很好，两人相互咒骂，互相视对方为仇敌。于是卫斯理老师就问他说：“弟

兄，你还怨恨那个朋友吗？”“当然了。”那人理所当然地回答道。“没什么问题的话，你

就饶恕了他吧。”卫斯理老师劝解道，但是那个人却依然咬牙切齿地咒骂道，即使饶恕所有



113

的人，也不会饶恕那个朋友，死也不会。事已至此，卫斯理老师就说：“好，随你吧。但是

你一定要记清楚，绝对不能犯罪。”“为什么？”那人问道。“你都这样无法饶恕别人了，

你不是也得不到别人的饶恕吗？”老师回答道。“你们各人若不从心里饶恕你的弟兄，我天

父也要这样待你们了。”(太18：35)这句经文非常直白地告诉了我们，我们不可犯罪。不愿

饶恕就是不愿承认神对我们的饶恕，我们饶恕别人，就是承认并接受神给予我们的慈爱与饶

恕。我们之所以饶恕，不是因为对方，而是因为神。为了与神建立完全的关系，为了享受神

的所有恩典，为了从魔鬼的捆绑中得自由，我们要饶恕别人。

“你们要事奉耶和华你们的 神，他必赐福与你的粮与你的水，也必从你们中间除去疾

病。你境内必没有坠胎的、不生产的，我要使你满了你年日的数目。”(出23：25-26)

这句话的意思就是“如果你们遵守我爱的诫命，那么，我就除去你们中间的疾病，满了

你们年日的数目。”如果我们不用耶稣的爱来爱仇敌的话，就相当于空出位置来，让撒但进

入到我们的生活中来。

“也不可给魔鬼留地步。”(弗4：27)

因为饶恕是完全的，所以饶恕不是减少我们的罪，而是除去我们的罪。饶恕是永远的，

饶恕源于神，神饶恕了我们之后就再也不会旧事重提了。

“惟有我为自己的缘故涂抹你的过犯，我也不记念你的罪恶。”(赛43：25)

2）要祷告

“只是我告诉你们：要爱你们的仇敌，为那逼迫你们的祷告。”(太5：44)

我们的仇敌就是咒诅我们，讨厌我们，轻视我们，逼迫我们的人，而耶稣的命令则是要

求我们要爱他们，祝福他们，善待他们，为他们祷告。耶稣被钉十字架的时候，罗马的士兵

将他杀害了，但是，耶稣是因为我们的罪而死的，所以，这就等于是我们杀害了耶稣。耶稣

曾经为我们祷告道：

“当下耶稣说：‘父啊，赦免他们！因为他们所作的，他们不晓得。’兵丁就拈阄分他

的衣服。”(路23：34)

“他们与我为敌以报我爱，但我专心祈祷。”(诗109：4)

“只是我告诉你们：要爱你们的仇敌，为那逼迫你们的祷告。”(太5：44)

“所以你们要完全，像你们的天父完全一样。”(太5：48)

3）要祝福

“逼迫你们的，要给他们祝福，只要祝福，不可咒诅。”(罗12：14)

“亲爱的弟兄啊，我愿你凡事兴盛，身体健壮，正如你的灵魂兴盛一样。”(约三1：2)

神要求我们做他所行之事，就像神爱他的仇敌一样，我们也要爱我们的仇敌。

我们怎样才能爱我们的仇敌呢？

神告诉了我们一个方法，就是当他们咒诅我们的时候祝福他们，神这样说了吗？当然。

“愿颂赞归与我们主耶稣基督的父神，他在基督里曾赐给我们天上各样属灵的福气。”

(弗1：3)

4）要行善

行善是最难的一个阶段，要亲自与仇敌见面践行出来，要向仇敌行善。

“这样，就可以作你们天父的儿子，因为他叫日头照好人，也照歹人；降雨给义人，也

给不义的人。”(太5：45)

“惟有基督在我们还作罪人的时候为我们死， 神的爱就在此向我们显明了。”(罗5：

8)



114

“小子们哪，我们相爱，不要只在言语和舌头上。总要在行为和诚实上。从此就知道我

们是属真理的，并且我们的心在 神面前可以安稳。”(约一3：18-19)

如果我们不向仇敌行善，那么我们的言行就不符合我们身为天父儿女的身份了，也就是

说，如果我们不向仇敌行善，我们没有效法神行在光中。（约一1：7）

因为我们只有饶恕了我们的仇敌，我们才能为仇敌祷告，才能请求神祝福他们。通过为

那些有过于我们的人祷告，我们的病痛、仇恨以及不饶恕的心都会从我们的里面消失，爱人

之人没有惧怕，这是基督徒的特征（约一4：18）。

“爱里没有惧怕；爱既完全，就把惧怕除去。因为惧怕里含着刑罚，惧怕的人在爱里未

得完全。”(约一4：18)

践行仁爱的人是行在光中的，因此他们常常能够勇敢无惧，彰显主的荣耀（约一5：14）。

“恶人虽无人追赶也逃跑，义人却胆壮像狮子。”(箴28：1)

“我们若照他的旨意求什么，他就听我们。这是我们向他所存坦然无惧的心。既然知道

他听我们一切所求的，就知道我们所求于他的，无不得着。”(约一5：14-15)

“也要离恶行善，寻求和睦，一心追赶。因为主的眼看顾义人，主的耳听他们的祈祷；

惟有行恶的人，主向他们变脸。”(彼前3：11-12)

<应用>试着想一想那些我们带来伤害的人，他们有什么需求呢？

那些人可能是在属灵方面、精神方面、肉体方面比我们有更多创伤的人，如果是憎恶我

们的人，我们就要找一找我们可以为他们做些什么善事。如果我们像天父一样行的话，即使

是没有资格得到我们的爱的人，我们也能爱他们，当我们在神的爱中成熟时，我们就能像神

一样行了。

“只是你们要行道，不要单单听道，自己欺哄自己。因为听道而不行道的，就像人对着

镜子看自己本来的面目，看见，走后，随即忘了他的相貌如何。惟有详细察看那全备、使人

自由之律法的，并且时常如此，这人既不是听了就忘，乃是实在行出来，就在他所行的事上

必然得福。”(雅1：22-25)

为了成为践行话语的人，我们要爱仇敌，爱仇敌的人，毫无疑问，也是能爱他人的人，

也是持守所有诫命的人。爱仇敌也是最能见证基督的传道契机与能力，因此最好的医治道路

就是爱仇敌的道路，如果我们连仇敌都爱的话，那么我们的人生就将成为亨通的人生、成功

的人生。

以爱而行是有益的

“操练身体，益处还少；惟独敬虔，凡事都有益处，因有今生和来生的应许”(提前4：

8)。将“敬虔”这一词换为“用与神同等的爱而行”这一句话后读一读。

“唯独用与神同等的爱而行，凡事都有益处。”

“不要自欺， 神是轻慢不得的。人种的是什么，收的也是什么。”(加6：7)

如果我们心中无法饶恕别人，如果我们心中还怀有怨恨，这就相当于是自饮毒药或者徒

手操蛇，无法饶恕的内心与不端正的情感比任何一种毒药，比任何一种毒蛇都要致命。凡不

是出于爱的，都会招来疾病。

“心中安静，是肉体的生命，嫉妒是骨中的朽烂”。(箴14：30)

生病的信徒，他们的愿望应该就是希望能够痊愈，但是诗篇145篇19节中说，敬畏主的

人，也就是顺从话语的人，用爱行动的人，他们能够通过祷告实现心愿，得到痊愈。

“凡求告耶和华的，就是诚心求告他的，耶和华便与他们相近。敬畏他的，他必成就他

们的心愿，也必听他们的呼求，拯救他们。”(诗145：18-19)

诗篇的作者很清楚，要想使祷告上达至神的面前，我们必须要从恶中谨守我们自己的舌



115

头。

“有何人喜好存活，爱慕长寿，得享美福。就要禁止舌头不出恶言，嘴唇不说诡诈的话。

要离恶行善，寻求和睦，一心追赶。耶和华的眼目看顾义人，他的耳朵听他们的呼求。”(诗

34：12-15)

彼得前书3章10节告诉了我们享受生活，享受漫长而美好岁月的秘诀。

“因为经上说：‘人若爱生命，愿享美福，须要禁止舌头、不出恶言，嘴唇不说诡诈的

话。’”(彼前3：10)

为疾病所缠累的时间并不是美好的，虽然我们有信心，也告白我们的神，但是当神的能

力不显明出来，祷告得不到应答的时候，我们应该省察自我，反省一下自己是否怀有恶心，

怀有不饶恕的心呢？有没有对别人恶语相向呢？有没有在人后辱骂、议论别人呢？

“因为主的眼看顾义人，主的耳听他们的祈祷；唯有行恶的人，主向他们变脸”(彼前3：

12)。

<应用>把“你”换成你的仇敌祝福他。

只有饶恕与爱才能医治恨，将这个告诉世人吧。如果我们爱我们的仇敌，以后进入天国，

神就会赐下奖赏给我们。

“你们若单爱那爱你们的人，有什么赏赐呢？就是税吏不也是这样行吗？”(太5：46)

【讨论与默想】

1.能否解释一下圣洁的道路就是神医治的道路?

2.我们是否爱我们的仇敌呢?

应用&作业

领悟的内容

需要调整的内容

感恩的内容

需要践行的内容

需要祷告的内容

作业

背诵圣经
●福音的自豪；罗1：16

●新的受造之物：林后5：17

预习阅读的话语 王下5：1-17

祷告 求神帮助我更好地教授医治的真理！

读书与其他



116

第

十

一

课

圣经中医治的教训

主题经文 王下5：1-17 圣经背诵
●福音的自豪；罗1：16

●新的受造之物：林后5：17

作业检查

检查标记 完成=○ 部分完成=△ 未做=×

读经

默想与背诵

实践及其他

复习问题
1.渐近医治带来的有益之处是什么?

2.最好的医治道路是什么?

学习目标

1.使学生知道痊愈是顺从神话语的最好的果实。

2.使学生知道痊愈的信心来源于神的话语，使他们知道医治之福音

的重要性。

引人思考的喻道故事

哈佛教授威廉·詹姆斯(William James)在其人生最辉煌的时候患上了一种病名不详的

疾病，他唯一知道的就是，自己的神经系统出现了异常。詹姆斯被失眠与严重的抑郁症所困

然，但是却找不到任何的治疗方法。

为了寻找能够医治自己疾病的名医，詹姆斯去了欧洲，那么，在柏林他真的能够解决他

的问题吗？詹姆斯在柏林没有看到任何的希望。那维也纳怎么样呢？在那里詹姆斯也没有得

到任何的帮助。在巴黎有没有什么包治百病的神药呢？完全没有。詹姆斯渐渐陷入了绝望之

中。虽然他也去了距离巴黎较近的伦敦，但最终他还是迈着凄凉的步伐离开了。当他听说苏

格兰名医众多后，他赶忙奔去，但是传闻终究只是传闻。最后，无奈之下詹姆斯又回到了美

国。

他每天都有十几次想要自杀的冲动。那时有人说要给他介绍一个通过祷告与信心来治病

的人，但是作为一名著名的哲学家与心理学家，威廉·詹姆斯对所谓的“神的医治”，连听

都不想听。受到过高等教育的他，一点都不愿意为了治病而接受按手祷告，但是他又渴望着

疾病能够痊愈，所以，最终还是去了。那个看上去没有什么学识的人，在做了个简单的祷告

后，将手按在了詹姆斯的头上。对于那时的体验，詹姆斯在以后曾这样说道：

“那个祷告的人将手放在我头上的那一瞬间，一种不知所以的能量在我的神经中扩散开

来，我的内心变得非常平静，我知道，我的病好了！”

我们那扭曲的理性与固执往往倾向于相信，与十字架相比，科学与政治能够更加有效地

解决在这个癫狂的世上泛滥猖獗的恶。但是人类想要变得完全，其方法只有一个，那就是像

威廉·詹姆斯一样，以一颗真诚的心回归到十字架上，接受生命之灵的能力。

1.乃缦将军的痊愈

经文：王下5：1-17

“亚兰王的元帅乃缦，在他主人面前为尊为大，因耶和华曾藉他使亚兰人得胜；他又是

大能的勇士，只是长了大麻风。”(王下5：1)



117

亚兰的大将军乃缦为了国王久经沙场，常获胜利，拯救亚兰，所以，乃缦可以说是国家

级的英雄，但他却患上了大麻风。

“他要执掌权柄，从这海直到那海，从大河直到地极。”(诗72：8)

战争的胜败掌握在主的手中。

“又使这众人知道耶和华使人得胜，不是用刀用枪，因为争战的胜败全在乎耶和华。他

必将你们交在我们手里。”(撒上17：47)

但人们却骄傲自满，自以为成功靠的都是自己的功劳。

“骄傲在败坏以先；狂心在跌倒之前。”(箴16：18)

“先前亚兰人成群地出去，从以色列国掳了一个小女子，这女子就服侍乃缦的妻。她对

主母说：‘巴不得我主人去见撒玛利亚的先知，必能治好他的大麻风。’”(王下5：2-3)

有一个从以色列俘获的少女在乃缦家中服侍，有一天，那个少女说：“我们主人要是到

以色列去见以利沙先知的话，大麻风病就会好的。”听了这话，乃缦将军就抱着一种抓住最

后一根救命稻草的心态向国王进行了汇报，然后去了以色列。乃缦将军穿着制服，率领着马

匹与士兵，威风凛凛地去了以利沙的家。

<问题>通过列王纪下5章2-3节中出现的“小女子”，我们能学到什么教训
呢？

<问题>通过列王纪下5章8节的经文，我们能学到什么教训呢？

<问题>通过列王纪下5章10节的经文，我们能够知道什么呢？

<问题>通过列王纪下5章11节的经文，我们能够领悟到怎样的事实呢？

<问题>通过列王纪下5章14节的经文，我们能得到的充满恩典的教训是什么
呢？

<问题>通过乃缦的痊愈，我们能学到什么教训呢？

2.以利亚的祷告

圣经：雅5：14-16

“你们中间有病了的呢，他就该请教会的长老来，他们可以奉主的名用油抹他，为他祷

告。出于信心的祈祷要救那病人，主必叫他起来；他若犯了罪，也必蒙赦免。所以你们要彼

此认罪，互相代求，使你们可以得医治。义人祈祷所发的力量是大有功效的”(雅5：14-16)。

想到以利亚，我们就会联想到超人。由于他的祷告，基列3年没有下过雨（王上17：1）；

由于他的祷告有火从天而降（王上18：36-38）。他曾将巴力的先知全部消灭（王上18：40）；

他曾为连续3年的饥荒而祷告求雨（王上18：42-45）。神的灵降在以利亚的身上，他就跑得

比王的马车还快，直奔了14英里到了耶斯列平原。他刚到耶斯列，就有人告诉他说：“耶洗

别发誓，明天约在这个时候要杀你。”所以，以利亚又开始奔跑了起来（王上19：2,3），

但这一次，耶和华的手却没有与他同在。因为以利亚是因为害怕而逃跑的，他一直跑到自己

再也没有力气奔跑为止，然后就坐在一棵罗腾树下呼求神。

“自己在旷野走了一日的路程，来到一棵罗腾树下（罗腾，小树名，松类。下同）；就

坐在那里求死，说：‘耶和华啊，罢了！求你取我的性命，因为我不胜于我的列祖。’”(王

上19：4)



118

以利亚心里并不是真的想死，如果他真的想死的话，为什么不呆在原来的地方呢？耶洗

别肯定会杀了他的呀，那么他究竟是为了什么跑那么远去寻死呢？

以利亚没有想死的心，他这样做就与人们遇到挫折时会说“还不如死了算了”是一样的。

以利亚就是这样说的。

请仔细阅读列王纪上19：5-18节的内容。

<问题>以利亚与我们有着同样的性情，这一点对于我们来说有什么样的意
义与教训呢？

为了获得痊愈，我们要清洁我们的里面

很多信徒在面对自己时，还是紧抱着一幅罪人的自画像，就像是没有得救一样。“我是

罪人，我每天都没有任何缘由地成为罪的奴仆，我不可能过上义人的生活”，如果我们看着

这样的自画像，那么不论我们多么努力，都不可能从罪恶的生活中脱离出来。就像苍蝇蚊子

聚集在肮脏之地一样，如果我们怀抱着污秽的自画像，污鬼就会蜂拥而来。

“地啊，当听！我必使灾祸临到这百姓，就是他们意念所结的果子，因为他们不听从我

的言语。至于我的训诲（或译：律法），他们也厌弃了。”(耶6：19)

人都是根据想法而行动的，耶利米书6章中，当时以色列百姓们之所以受罚，是因为他

们做了可憎的事情还不知羞愧，他们已经腐败到了这种地步。

“因为他们从最小的到至大的都一味地贪婪；从先知到祭司都行事虚谎。他们轻轻忽忽

地医治我百姓的损伤，说：‘平安了！平安了！’其实没有平安。他们行可憎的事，知道惭

愧吗？不然，他们毫不惭愧，也不知羞耻。因此，他们必在仆倒的人中仆倒，我向他们讨罪

的时候，他们必致跌倒。这是耶和华说的。(耶6：13-15)

如果我们接受的不是真理而是谎言，我们就会想一些污秽的东西，说一些污秽的东西，

就不能过上圣洁的生活。罪就像艾滋病一样具有传染性，沾染上的地方就会变成肮脏的城邑，

肮脏的国家。因此，如果想要过上圣洁的生活，我们就应该听那能使我们变得圣洁的福音，

只有内心清洁了，生活才能变得圣洁。

我是一个像以利亚一样的义人吗？

“因为 神的义正在这福音上显明出来；这义是本于信，以致于信。如经上所记：‘义

人必因信得生。’”(罗1：17)

对于17节的经文，我们要从应许的概念来理解“义”。这一词在希腊语中是“迪卡伊奥

需内”（ ），起源于希伯来语“菜依忒”（ qd,x), ）。“义”并不是一个伦

理性的概念，而是一个“约定性的概念”，也就是说，这个词并不是指在道德水准上没有瑕

疵，而是在许下约定的两个人的关系中，尽到自己的义务与责任。所以，从结论上来说，与

救恩相关的这个“义”，其概念就是“在与神的关系中做出决定”。

我们看创世记17章7节的内容，神向亚伯拉罕立约：“我要与你并你世世代代的后裔坚

立我的约，作永远的约，是要作你和你后裔的 神。”为了遵守这一约定，神赐福给以色列

的百姓们，如果他们犯罪后悔改的话，神就再次使他们恢复圣洁。圣经多处称神的这种救恩

行为为“神的义”（出9：27；撒上12：7等），因此，总的来说，神的义说的就是神向那些

相信自己应许的人显为信实。所以，神的义常常与“仁慈与诚实”这一词定义在一起（诗9：

2-3）。而只有相信神的时候，才能加上这个义。那么能够加上这种义的信心是什么样的信

心呢？就是完全相信神所赐之约的信心。

“本于信，以至于信”这句话强调了得永生的道路只有信心这一条，就是要相信做成了

神之义的耶稣基督，同时，这句话还强调了义是没有差别的。16节中“先是犹太人，后是希



119

腊人”这句话也说明神的义是没有差别的。也就是说，第一个也好，第二个也好，第三个也

罢，都只能通过信心得到救恩。保罗为了教导这一点，引用了旧约哈巴谷书2章4节的经文“惟

义人因信得生”。

保罗将这句话在加拉太书3章11节中引用为“义人必因信得生”。神救恩的方式就是，

将主耶稣基督“自己的义”赐给信基督的人，他将基督的义“转嫁”给了我们，而“转嫁”

这一词就是将某一东西计算归在我们名下的意思。他将耶稣基督的义记在了我们的账单上，

神已经最先清算了我们的债。因为基督已经支付了所有，因此那记着债务的册子已被涂抹，

在神那里已经被擦除干净，然后，神又积极地将基督的“完全”与“义”都写在了我们的账

簿上，而我们也得以穿戴耶稣基督的义，站在神的面前。这就是使徒保罗所说的“神的义在

福音上显明”的意思。神所预备的“义”，神所赐给我们的这个“义”，在基督里面，因着

基督显明出来。

在现世的法庭中，如果法官宣告无罪的话，那么罪就没有了。有一点非常明确，那就是

从法律的角度来看，我们在神的眼中是无罪的。就如罗马书8章1节中所说“如今那些在基督

耶稣里的，就不定罪了。”神说我们没有罪的话，我们就真的没有罪。

那么义人因信得生的那个“信”，是怎样的信呢？

第一，是相信神的信。圣经上说“神的义在福音上显明”，因为义是神所准备的，所以

这义就是“神的义”。因此，福音与救恩的主体就是神。

圣经上说“人非有信，就不能得 神的喜悦。(来11：6)”我们与神的关系是信心的关系。

人类的祖先亚当夏娃摘吃了善恶果，这意味着人与神的信心关系出现破裂。在摘吃善恶果之

前，人已经先开始怀疑神的爱，已经开始不相信神的话了。所以，人就与神断绝了关系，停

止了交通。“亲近神的人必然是相信其存在的人。”

第二，是相信“神之义”的信。换句话说，就是要相信耶稣基督的拯救，因为我们与神

的关系破裂了，所以，我们只有通过“我就是道路、真理、生命；若不藉着我，没有人能到

父那里去”(约14：6)的基督才能恢复我们与神的关系。圣经上说：“除他以外，别无拯救。

因为在天下人间，没有赐下别的名，我们可以靠着得救。”(徒4：12)约翰福音6章28节中，

耶稣对问他“我们当行什么，才算作 神的工呢？”的人这样回答道：“信 神所差来的，这

就是作 神的工。”所谓的福音就是神为我们准备好了他所要求的义，神只看我们信这福音

还是不信这福音。而“神的义显明”指的就是，神给我们准备了“义的衣服”来给我们这些

给赤身露体的人类遮羞，就像神“为亚当和他妻子用皮子作衣服给他们穿”(创3：21)一样。

所以，这句经文其实说的就是“得到义”，即我们所说的称义。因主替我们得到了公义，我

们也就因此得以称义。

按照罗马书10章3节中所说的，我们在神的面前非常有热心，但是“因为不知道 神的义，

想要立自己的义，就不服 神的义了。”犹太人就是这样的，他们对神非常有热心，但是却

不愿相信神借耶稣基督所准备的“神的义”。为什么这样呢？因为他们想通过“自己的义”，

也就是通过遵行律法来得救。

“因为人心里相信，就可以称义；口里承认，就可以得救。”(罗10：10)

“若因一人的过犯，死就因这一人作了王；何况那些受洪恩又蒙所赐之义的，岂不更要

因耶稣基督一人在生命中作王吗？”(罗5：17)

有人错误地认为，我们也可以慢慢地变得更加公义。我们可以在主里面成长，在属灵上

不断发展，但这并不是说只要我们努力了，我们就可以达到神的义，在义这一方面，我们是

不可能自我长成的，因为义是所赐下的。

“你们得救是本乎恩，也因着信；这并不是出于自己，乃是 神所赐的；也不是出于行

为，免得有人自夸。”(弗2：8-9)



120

假如我们重生了的话，以后的我们不可能比现在的我们更加公义，我们去天国时不会比

现在更加公义。

那么怎样才能变得公义呢？

我们因信称义（罗10：10），因得神所赐的义而得以称义（罗5:17）。

“若因一人的过犯，死就因这一人作了王；何况那些受洪恩又蒙所赐之义的，岂不更要

因耶稣基督一人在生命中作王吗？”(罗5：17)

从那时起，我们就能对撒但，对罪，对这世界，对死亡，对疾病，对贫穷称王。当我

们重生时，我们就在耶稣基督里面成了新人，成了新的被造之物，我们在基督里面就成了神

的义（林后5：17）。

我们已经重生成为义人了。

“但如今， 神的义在律法以外已经显明出来，有律法和先知为证。就是 神的义，因信

耶稣基督加给一切相信的人，并没有分别。”(罗3：21-22)

<应用>感谢父神在各各他将我000从疾病中救出，我相信这一事实并要向父神献上感恩。

<应用>“我000在基督里面已经成了神的义，我就是雅各书中所说的祷告大有功效的义

人，所以我000就是祷告高手。”

“所以你们要彼此认罪，互相代求，使你们可以得医治。义人祈祷所发的力量是大有功

效的。”(雅5：16)

如果我们在基督的里面，我们也可以成为祷告高手。

3.巴底买的信心与医治

经文：可10：46-52

“到了耶利哥，耶稣同门徒并许多人出耶利哥的时候，有一个讨饭的瞎子，是底买的儿

子巴底买，坐在路旁。他听见是拿撒勒的耶稣，就喊着说：‘大卫的子孙耶稣啊，可怜我吧！’

有许多人责备他，不许他作声。他却越发大声喊着说：‘大卫的子孙哪，可怜我吧！’耶稣

就站住，说：‘叫过他来。’他们就叫那瞎子，对他说：‘放心，起来，他叫你啦！’瞎子

就丢下衣服，跳起来，走到耶稣那里。耶稣说：‘要我为你作什么？’瞎子说：‘拉波尼（就

是夫子），我要能看见。’耶稣说：‘你去吧！你的信救了你了。’瞎子立刻看见了，就在

路上跟随耶稣。”

<问题>马可福音10章48节中，巴底买称呼耶稣为大卫的子孙，这意味着什
么呢?

巴底买有信心，他相信如果见到了耶稣，自己就能够得到医治。巴底买虽然看不见眼前

的东西，但是他内心的眼睛，即属灵的眼睛却是睁开的。

“因我们行事为人是凭着信心，不是凭着眼见。”(林后5：7)

“并且照明你们心中的眼睛，使你们知道他的恩召有何等指望，他在圣徒中得的基业有

何等丰盛的荣耀。”(弗1：18)

“那时，聋子必听见这书上的话；瞎子的眼必从迷蒙黑暗中得以看见。”(赛29：18)

“你要将有眼而瞎、有耳而聋的民都带出来。”(赛43：8)

巴底买希望能够睁开肉体的眼睛，并且，他靠着信心在心中已经预先看见了自己睁开的

双眼。当巴底买睁开眼睛之后，他扔掉了外衣，也就是脱去了被咒诅的乞讨生活，下定决心

跟随主。看到巴底买睁开眼睛后追随主的这一行为，我们可以知道，人怎样思想就会怎样行

动。

“因为他心怎样思量，他为人就是怎样。他虽对你说：‘请吃，请喝’，他的心却与你



121

相背。”(箴23：7)

巴底买在与自己的争战中得胜了，如果他听从了自己肉体的声音，那么他肯定就放弃了。

“我都看不见耶稣在哪儿，还是放弃吧......”又或是，如果他听从了理性的声音，也可能

会有想要放弃的时候。但是他却没有产生“像我这样的人，他怎么可能会看我一眼呢”的想

法而放弃。“我命中注定生下来就是个瞎子，还是放弃吧”或是“虽然信耶稣进天国也很不

错，但是我应该要满足于现状”，如果巴底买这样想的话，他也有可能会放弃。

“你要保守你心，胜过保守一切（或译：你要切切保守你心），因为一生的果效，是由

心发出。”(箴4：23)

“不轻易发怒的，胜过勇士；治服己心的，强如取城。”(箴16：32)

“他听见是拿撒勒的耶稣，就喊着说：‘大卫的子孙耶稣啊，可怜我吧！’”(可10：4

7)。

巴底买呼叫“大卫的子孙”表明他相信耶稣是弥赛亚，是赎买罪孽，赎买疾病，赶出魔

鬼的救主。

<问题>巴底买高声呼喊耶稣是什么意思呢?

<问题>祷告时，恳切的祷告是什么样的祷告呢？

<问题>看了马可福音10章48节的内容后，我们可以从巴底买“他却越发大
声喊着”的态度中学到什么教训呢？

<问题>马可福音10章50节给了我们什么样的教训呢？

有些事耶稣已经做成，不可再催促耶稣

我们是有君尊的祭司长，我们有权柄，因此我们只要使用耶稣基督的名就可以了，不要

再催促耶稣消灭魔鬼了。

举个例子：有一个儿子联系自己的父亲，说有事急需一百万元。所以，父亲就往儿子的

存折里汇了一百万，然后又发了一条短信：“儿子，钱已经汇过去了，取出来花吧。”但是，

儿子却还一直给父亲打电话说：“父亲，给我汇一百万过来，一定要快点，你什么时候汇给

我呢？”

如果这个儿子一直用这种方式缠着父亲的话，那父亲该有多么闹心啊。

同样的道理，神已经给了我们天国的钥匙，使我们能够除灭魔鬼的诡计。我们只要使用

用那钥匙，消灭魔鬼的诡计就可以了，我们只要用耶稣基督的名这一天国的钥匙，就能驱逐

魔鬼、咒诅、疾病、贫穷、罪恶、恐惧、不安以及魔鬼的捆绑与死亡的权势。但是，如果我

们还总是催逼神：“求神赶出那魔鬼，求神洁净我的心，摆脱神尽快医治我的病”，就会伤

了神的心。

为了让我们的罪得饶恕，得享永生（彼前1：18-19），为了使我们得到圣洁的恩典（来

13：12），为了使我们得到医治的恩惠（彼前2：24），耶稣已经穷尽其所能了。

“耶稣尝（原文是受）了那醋，就说：‘成了！’便低下头，将灵魂交付 神了。”(约

19：30)

耶稣再没有可做的了，我们只要奉耶稣基督的名使用我们靠着信心得来的权柄就行了。

虽然在属灵的争战中我们会受到魔鬼的谗言、毁谤、不安、疑惑等各种各样的攻击，但

是，只要我们用信心抓住真理，魔鬼也就对我们无计可施了。如此一来，魔鬼就不可能战胜

我们了，最终获胜的终将是我们，这就是我们在进天国之前一直要打的那美好的仗。



122

“你要为真道打那美好的仗，持定永生。你为此被召，也在许多见证人面前已经作了那

美好的见证。”(提前6：12)

“那美好的仗我已经打过了，当跑的路我已经跑尽了，所信的道我已经守住了。”(提

后4：7)

在神的统治里，神的子女现在可以，以后也可以靠着耶稣基督的名得胜，并且，我们已

经是得胜的了，所以不要再祷告祈求耶稣为我们做成耶稣已经做成的事。

我们要知道，我们也有那可以行出奇迹的信心

我们要有属神的信心（可11：23），就是那因耶稣基督而生的信心（加2：20；提后3：

15），而不是因自己而生的信心。

“我实实在在地告诉你们：我所作的事，信我的人也要作；并且要作比这更大的事，因

为我往父那里去。”(约14：12)

当我们得到救恩，得以住在耶稣基督里面的时候，我们也就拥有了耶稣基督所拥有的信

心，即使我们在现实生活中并不相信这一点，也没有实际去证实这一信心，但这就是真理。

因为当耶稣归向父神的时候，保惠师圣灵来了我们的里面，我们也住在了耶稣基督的里面。

那时，做成这事的并不是我们，而是住在我们里面的基督。我们彰显神的权能，并不是因着

我们信心的大小，而是因着耶稣基督里面的信心。我们的信心可能会有大小程度的差异，

但是在耶稣基督里面的信心只有有与无这两个选项。信仰并不是靠着我们的信心行出来的，

而是靠着耶稣基督里面的信心行出来的，只有当我们在基督里面的时候，圣灵才会将信心赐

给我们，所以，信心并不是我自己得来的。

“我已经与基督同钉十字架，现在活着的不再是我，乃是基督在我里面活着；并且我如

今在肉身活着，是因信 神的儿子而活，他是爱我，为我舍己。”(加2：20)

“并且知道你是从小明白圣经，这圣经能使你因信基督耶稣，有得救的智慧。”(提后3：

15)

“彼得看见，就对百姓说：‘以色列人哪，为什么把这事当作希奇呢？为什么定睛看我

们，以为我们凭自己的能力和虔诚使这人行走呢？亚伯拉罕、以撒、雅各的 神，就是我们

列祖的 神，已经荣耀了他的仆人（或译：儿子）耶稣，你们却把他交付彼拉多。彼拉多定

意要释放他，你们竟在彼拉多面前弃绝了他。你们弃绝了那圣洁公义者，反求着释放一个凶

手给你们。你们杀了那生命的主， 神却叫他从死里复活了。我们都是为这事作见证。我们

因信他的名，他的名便叫你们所看见、所认识的这人健壮了。正是他所赐的信心，叫这人在

你们众人面前全然好了。’”(徒3：12-16)

彼得行奇迹的秘诀就是“因信他的名”与“从耶稣而来的信心”。彼得在经历了圣灵之

后才得到的是什么呢？就是“我所拥有的这个”，“这个”就是“从耶稣而来的信心”与“耶

稣基督之名的权能”，而不是自己的信心。后来，对那信心，彼得这样说道：

“作耶稣基督仆人和使徒的西门彼得写信给那因我们的 神和（有古卷没有和字）救主

耶稣基督之义，与我们同得一样宝贵信心的人。”(彼后1：1)

也就是说，彼得他不是靠着自己的祷告或者自己的能力得到了信心，而是靠着“救主耶

稣基督之义”，重新得到了神所赐的信心（在耶稣基督里面的信心）。

“我凭着所赐我的恩，对你们各人说：不要看自己过于所当看的，要照着 神所分给各

人信心的大小，看得合乎中道。”(罗12：3)

这句话并不是说神给了每个人大小不同的信心，而是说“在神同一所赐的信心基础上，

每个人照着自己所感受到的大小接受信心”。也就是说神赐给每个人的信心是一样的，但是

我们各自在接受那信心时，接受的大小是不一样的。



123

【讨论与默想】

1.通过以利亚的祷告我们得到的教训是什么呢？

2.我们是否像巴底买一样在祷告的障碍面前也能做到毫不灰心，恒心祷告呢？

应用&作业

领悟的内容

需要调整的内容

感恩的内容

需要践行的内容

需要祷告的内容

作业

背诵圣经
●社会性医治；代下7：17

●内在的医治；赛57：15

预习阅读的话语 赛57：15-19

祷告 求神医治我们的民族！

读书与其他



124

第

十

二

课

内在的医治

主题经文 赛57：15-19 圣经背诵
●社会性医治；代下7：17

●内在的医治；赛57：15

作业检查

检查标记 完成=○ 部分完成=△ 未做=×

读经

默想与背诵

实践及其他

复习问题
1.通过乃缦得医治的事例，我们得到的教训是什么?

2.通过巴底买得医治的事例，我们得到的教训是什么?

学习目标

1.让学生了解并寻求社会性的圣洁所带来的的医治之恩惠。

2.教导学生得到内在医治的道路，并使他们将这一道路教给其他的

人。

引人思考的喻道故事

波士顿的一个救济院里有一个叫安妮的少女，她的妈妈去世了，爸爸是一个酒精中毒的

酒鬼。由于爸爸所带来的心灵创伤，以及来到救济院后弟弟的死亡，安妮受到了巨大的打击，

以至于精神失常，甚至连眼睛也失明了。安妮随时都会有自杀的冲动，还会不断地大声尖叫。

最终，人们断定安妮不可能再恢复正常，便将她安排到了一个精神病儿童的地下单间。当所

有人都放弃了治疗的时候，老护士劳拉却主动申请要照顾安妮。劳拉并没有给安妮做什么精

神治疗，只是像朋友一样陪伴在安妮的身边。每一天，劳拉都会拿着饼干去给安妮读书，为

安妮祷告。虽然劳拉一直这样倾撒着爱心，但是安妮却像一面墙一样，什么话都不说，也不

吃那些特地为她准备的食物。有一天，劳拉发现放在安妮面前的巧克力盘子里少了一块巧克

力，这大大地鼓舞了劳拉，于是劳拉继续为安妮读书、祷告。后来，安妮能够通过单间的窗

户稍微有了一点反应，偶尔也会像精神恢复正常的人一样说话了，并且说话的频度也在增加。

终于，两年后，经判定安妮再次恢复了正常，并进入了帕金斯视觉障碍儿童学校上学，还去

了教会。因着信仰，安妮再次找回了笑容。之后，安妮虽然经历了劳拉离世的试炼，但是她

却用可以看得见的心灵的眼睛看见了劳拉留下的希望，战胜了试炼，并以最优学生的身份从

学校毕了业，且在一家报社的帮助之下成功地进行了开眼手术。手术后的一天，安妮看到了

一则新闻报道：“雇佣一名家庭教师，照顾看不见、听不见、不会说话的孩子！”安妮便下

决心要将自己得到的爱还给那个孩子。人们都说安妮教不了，但是安妮却说：“我相信神的

爱。”最终，安妮用爱将那个孩子培养成了20世纪最大奇迹的主人公。那个孩子就是海伦·凯

勒，而那个老师就是安妮·沙利文。

1.魂的医治（心灵的创伤）

压力是万病的根源。灵、心、脑与身体是相互连接的有机体，虽然所有的疾病或症状都

是始于心灵与灵魂，但却都表现为生理的变化。

所有的疾病或症状都是源于内心的压力，然后表现为肉体上的生理变化，但是值得感谢

的是神是医治我们心灵疾病与灵魂疾病的神。



125

“主耶和华的灵在我身上，因为耶和华用膏膏我，叫我传好信息给谦卑的人（或译：传

福音给贫穷的人），差遣我医好伤心的人，报告被掳的得释放，被囚的出监牢；报告耶和华

的恩年，和我们 神报仇的日子，安慰一切悲哀的人。”(赛61：1-2)

不管受到什么压力，内分泌系统都会分泌出过多的压力荷尔蒙，同时自律神经系统的交

感神经会变得异常地活跃，导致细胞、组织、器官等的成长、痊愈以及正常的修复紊乱，还

会降低免疫防护系统、能量代谢系统、DNA修复遗传系统、干细胞的活性化，使得比较虚弱

的身体部位遭受损伤，最终导致疾病的出现。所以我们都在为了避免受到压力而不断努力，

我们都想消除压力产生的因素，因此，才会想要挣更多的钱，拥有更多的自由时间，做更多

的事情，见更多的人。我们认为如果我们拥有了更多，掌控了更多的话，一切就都会好起来，

但是却不知道这只不过是自欺欺人罢了。最为重要的问题并不是压力产生的因素，而是我们

对待这些因素的心态。导致压力产生的最根本的要素，就是心灵与属灵方面的疾病。

“心中安静，是肉体的生命，嫉妒是骨中的朽烂。”(箴14：30)

“你要保守你心，胜过保守一切（或译：你要切切保守你心），因为一生的果效，是由

心发出。”(箴4：23)

1)心灵的疾病——心灵受伤的原因

(1)无关于我们的意志所遭受的心灵创伤：一生下来便遭受的苦痛（身体障碍、自身外

貌、不完整的家庭、战争、贫穷等）

(2)从周围环境中遭受的心灵创伤：酒精中毒且嗜赌如命的父母、家庭离异、乱伦、强

奸等带来的痛苦

(3)因为自己那令人羞耻的罪而遭受的心灵创伤

上述的心灵创伤在精神医院中都无法医治，精神医院开出的药方只是让我们忘记过去，

这些创伤我们就算是悔改了，也解决不了。

(4)因为心灵创伤而遭受的痛苦：不明所以的不安、抑郁、愤怒、敌意、社交恐惧症、

自虐等等......

2）心灵创伤之医治的定义

(1)与耶稣基督一起进入痛苦的记忆中，通过与主一同祷告，医治过去的创伤。

(2)因为心灵的创伤会成为苦根，不断地喷涌出苦水，所以我们常常会因此而遭受痛苦。

“又要谨慎，恐怕有人失了 神的恩，恐怕有毒根生出来扰乱你们，因此叫众人沾染污

秽。”(来12：15)

这样的苦根不是神所赐的，而是来自于魔鬼，而且大部分都是不能凭人力所抗拒的，所

以我们要拔掉这些的苦根。

“耶稣回答说：‘凡栽种的物，若不是我天父栽种的，必要拔出来。’”(太15：13)

“藉这两件不更改的事， 神决不能说谎，好叫我们这逃往避难所、持定摆在我们前头

指望的人可以大得勉励。”(来6：18)

当压力与悲伤使我们的人生一天天变得灰暗，使我们一天天陷入绝望之中的时候，我们

应当从何处获得安慰与救赎呢？朋友、家人或职场同事的一般智慧能够给我们提供有效的治

疗方法吗？我们很快就会明白，从他们那里我们得不到什么解决方法。但是有一个存在能安

慰我们那陷入悲叹之中的心灵，那就是慈悲的父，安慰一切的神，如果想要知道神是多么地

眷顾我们，我们只要看一看神为我们做了什么就可以了。为了使我们能够在这被悲伤所浸

染的世上活着，神抛下了天国美好的环境，以人子的身份，道成肉身，来到这世间。并且“因

我们的大祭司并非不能体恤我们的软弱，他也曾凡事受过试探，与我们一样，只是他没有犯

罪。”(来4：15)耶稣还体恤了我们的软弱。



126

<应用>想一想在那些痛苦的记忆中最为鲜明是什么呢？截止到今天，那个记忆是如何折

磨着你的呢？你有没有因为那痛苦所带来的不安而犯其他的罪呢？

3)医治的本质

(1)根据商谈来诊断

要把握病因。如果我们祷告寻求圣灵的帮助，神就会通过知识的话语与内在的声音给予

我们应答，神明确地说过，所有的基督徒都要成为听主声音跟随主的人。

“我的羊听我的声音，我也认识他们，他们也跟着我。”(约10：27）

(2)记忆的医治

①我们的大脑能够记住过去的一切，所有的事件、感情大部分在无意识之中被储存进了

大脑。过去我们遭受伤害的那些记忆于无意识之中进入我们的大脑后，会在连我们本人都不

知道的情况下跳出来，使我们备受煎熬。

②那时我们要回到过去，回忆当时的情境。商谈时，圣灵不仅会将我们引导到那一环境

中去，还会医治我们。

(3)改变过去的记忆方法

①我们要在神的主权与法则中，将所有的事情再次分析一下，再次积极地整理一下。

②要饶恕别人的错误，悔改自己的错误，使自己的记忆焕然一新。例子：约瑟

约瑟被心怀嫉妒的哥哥们困在坑中的时候，他听到了哥哥们“我们杀了他吧！把他卖掉

吧！”的声音，这件事一直留在了他的脑中，历历在目。约瑟被带往埃及，在他作奴隶的时

候，在他被关在监狱里的时候，他也没有忘记当时的情况。但是当约瑟从神的主权这一角度

再次分析当时的那件事时，他心灵的创伤得到了医治。

“约瑟对他们说：‘不要害怕，我岂能代替 神呢？从前你们的意思是要害我，但 神的

意思原是好的，要保全许多人的性命，成就今日的光景。现在你们不要害怕，我必养活你们

和你们的妇人孩子。’于是约瑟用亲爱的话安慰他们。”(创50：19-21)

(4)情感的医治

“并要以恩慈相待，存怜悯的心，彼此饶恕，正如 神在基督里饶恕了你们一样。”(弗

4：32)

给我们的心灵带来伤痛的人往往是与我们非常亲近的人，他们本应该给予我们关爱，但

却反而给我们带来了伤害，所以我们无法饶恕他们，或者，我们自以为我们饶恕了，但是我

们却没有在记忆中真正地饶恕他们，因此，我们仍然承受着痛苦。只有单方面的饶恕才能够

医治受伤的情感。神也是单方面地向世人提出了和解，但是世人却不愿意回应。“惟有基督

在我们还作罪人的时候为我们死， 神的爱就在此向我们显明了。”(罗5：8)当我们还是罪

人，还不知道自己的罪时，耶稣基督就用十字架的死向我们明确地证实了神的爱，神单方面

地等待着和解。知道神的和解并进到基督里面的人就得到了救赎，得到了生命，成了神的儿

女。如果世人拒绝的话，那么问题不在神这一边。如果世人不愿与神和解的话，那么他们就

是在走一条老路，一条通往地狱的死亡之路。明明是人做了恶事，但首先提出和解的却是神。

所以，应用到现实生活中就是，我们这些迎接耶稣的人遇事要先提出和解，然后等待对方的

反应，此时不管对方做什么，都是对方的责任。这是多么地潇洒啊。

<应用>将我们幼年时期、青春期以及我们成年之前所遭受的所有创伤都向神倾诉吧。

<问题>为什么我们饶恕有错于我们的人不是一件出于善心的善事，而是应



127

当要做的事呢？
“倘若这人与那人有嫌隙，总要彼此包容，彼此饶恕；主怎样饶恕了你们，你们也要怎

样饶恕人。”(西3：13)

<问题>我们看一看路加福音15章11-32节的话语，神让我们饶恕那些有罪于
我们的人，就像那父亲对回头是岸的浪子所做的一样，那么，那父亲是怎样饶
恕那浪荡的儿子的呢？

<问题>约翰福音20章21-23节说圣灵的能力甚至能够饶恕什么罪呢？

2.属灵的医治

<问题>下面的疾病可以说是哪种属灵的疾病呢？
①热病

“耶稣出了会堂，进了西门的家。西门的岳母害热病甚重，有人为她求耶稣。耶稣站在

她旁边，斥责那热病，热就退了。她立刻起来服侍他们。”(路4：38-39)

②中风患者

“或说‘你的罪赦了’，或说‘你起来行走’，哪一样容易呢？但要叫你们知道人子在

地上有赦罪的权柄。”就对瘫子说：“我吩咐你起来，拿你的褥子回家去吧！”(路5：23-

24)

③瞎子

“你说：我是富足，已经发了财，一样都不缺；却不知道你是那困苦、可怜、贫穷、瞎

眼、赤身的。我劝你向我买火炼的金子，叫你富足；又买白衣穿上，叫你赤身的羞耻不露出

来；又买眼药擦你的眼睛，使你能看见。”(启3：17-18)

④癫痫

“主啊，怜悯我的儿子！他害癫痫的病很苦，屡次跌在火里，屡次跌在水里”(太17：15)。

⑤聋子

“耶稣离开众人，进了屋子，门徒就问他这比喻的意思。”(可7：17)

“那时瞎子的眼必睁开，聋子的耳必开通。”(赛35：5)

⑥哑巴

“有许多人到他那里，带着瘸子、瞎子、哑巴、有残疾的和好些别的病人，都放在他脚

前。他就治好了他们。”(太15：30)

“他看守的人是瞎眼的，都没有知识，都是哑巴狗，不能叫唤；但知作梦、躺卧、贪睡。”

(赛56：10)

⑦大麻风

“耶稣回答说：‘你们去把所看见、所听见的事告诉约翰，就是瞎子看见，瘸子行走，

长大麻风的洁净，聋子听见，死人复活，穷人有福音传给他们。’”(路7：22)

神的旨意成就在地如同成就在天



128

亚当与夏娃也是为了成就神的旨意，即治理这地的旨意而被神所创造的。

“ 神就照着自己的形像造人，乃是照着他的形像造男造女。神就赐福给他们，又对他

们说：‘要生养众多，遍满地面，治理这地；也要管理海里的鱼、空中的鸟，和地上各样行

动的活物。’”(创1：27-28)

亚当与夏娃都是背负使命的人，但是由于他们堕落了，所以被魔鬼夺去了神所赐的统治

权，成为了魔鬼的奴仆。神为了使自己的旨意能够在地上也得以实现，就像在天上被实现一

样，为了在地上施行统治，就像在天上施行统治一样，就再次将统治的权柄赐给了神的儿女。

按照神的旨意施行统治的生活才是神儿女的生活。如果神的儿女对于神交付给他们的工作

不闻不问的话，神也不会做任何事情。只有祷告能使神参与到这世上，这是神在这地上实现

其旨意的唯一方法。

例如：“也要为我们祷告，求 神给我们开传道的门，能以讲基督的奥秘（我为此被捆

绑），叫我按着所该说的话将这奥秘发明出来。”（西4：3-4）

神并不是单为解决我们的问题而存在的，神是为了使他的旨意在这地上得以成就而存在

的。没有祷告，神是不会作工的。

“我要把天国的钥匙给你，凡你在地上所捆绑的，在天上也要捆绑；凡你在地上所释放

的，在天上也要释放。”(太16：19)

当我们祷告的时候，神的旨意才会在这地上具体显明出来，就像在天上被实现一样。

“我实在告诉你们：凡你们在地上所捆绑的，在天上也要捆绑；凡你们在地上所释放的，

在天上也要释放。”(太18：18)

如果我们将人生的主权交托给神，那么我们所有的问题就都成了神的问题，神的问题神

会负责。我不再是“独立”的我，而是成了靠着耶稣基督之名而活的我。所谓新的被造之物

就是回到人类堕落之前的状态。我们每天都要在我们的生活中成就神的旨意，使神得享尊荣。

在与耶稣同死与耶稣同生的每一天，所有的事情都是神的事情。我们不是为了实现自己的

心思意念而祷告，而是为了实现神的旨意而祷告。神不做任何话语以外的事情，所以话语以

外的祷告，不论我们怎样执著地坚持，神都不会给予应答的。

3.社会性的医治

我们在耶利米书8章13-22节中可以看到先知耶利米在劝勉遭受灾难的以色列百姓，13-

17节描述了那灾难的情况，13节中耶和华甚至发出了“灭绝”（死掉）这一绝望的叹息，于

是耶利米向神祷告“求神赦免我们的罪”，“因我百姓的损伤，我也受了损伤。我哀痛，惊

惶将我抓住”（21节）。我们也应当像耶利米一样，将患病受伤之心灵的悲伤当做是我们自

己的悲伤。我们再看一看22节。

“在基列岂没有乳香呢？在那里岂没有医生呢？我百姓为何不得痊愈呢？”要到能得医

治的地方医治，有可用的药就应该使用，但是以色列百姓们却将其放在背后，想要去其他的

地方寻找帮助，去其他的地方寻找解决方法，这段经文指出了以色列百姓的这一错误。

罪的创伤、人际关系的创伤、家庭中因为丈夫与妻子或父母与子女之间的问题所带来的

创伤、职场中的创伤，甚至是教会中的创伤，我们人活于世伴随着许许多多的创伤。在背负

着这么多的创伤不断前行的同时，我们为了医治这些创伤奔向了何方呢？

很多人像犹大王亚撒一样，没有寻求主，而是寻求其他的医生（代下16：2），但是他

们不仅得不到医治，即使是得到了，也仅仅只是表面上的医治，最终还是要承受神的震怒（代

下16：9）。我们要寻找基列的乳香与医生。基列是约旦河东边的山地（书17：5），在那里

生长着一种独特的树木，树上会流出粘液，当地人就收集这些粘液制作成香料，所以基列因

广产药材而闻名。这种香料沁人心脾，涂抹在伤口上也是药效非凡，可以说是一种有名的特

效药。耶利米书中有记载基列的乳香是可以医治创伤与所有皮肤病的良药（耶51：8），在



129

那地方也有合成这种药物，知道如何有效使用这种药物的医生，但是耶利米却叹息称，这像

我儿女一样的百姓，他们的伤口却得不到医治。今天，那些患病的心灵们所需要的是什么呢？

教会应当向我们国家这生病的社会提供什么呢？答案就是“基列的乳香”与“那地的医生”。

神通过耶利米先知传达的信息就是，在以色列已经有了非常明确的解决方案，为什么百姓们

还愚蠢地想要到其他地方寻找对策。

“我原教导以法莲行走，用膀臂抱着他们，他们却不知道是我医治他们。”(何11：3)

“……除我以外并没有救主。”(何13：4)

如果将耶利米先知那一时代与我们这一时代联系起来的话，耶稣十字架的福音就是基列

的乳香，是从根本上医治我们的方法，为什么我们还想要到其他的地方寻找解决方案呢?

为什么只有耶稣基督十字架的福音才是解决方案呢？为什么十字架的福音是基列的乳

香呢？因为只有这福音才能从根本上医治灵魂的疾病，因为神道成肉身，通过十字架的死

支付了罪的代价，遏制了撒但的能力与权势，因他受的鞭伤，为我们开辟了医治的道路。以

赛亚是这样记录犹太的创伤的：“你们为什么屡次悖逆，还要受责打吗？你们已经满头疼痛，

全心发昏。从脚掌到头顶，没有一处完全的，尽是伤口、青肿与新打的伤痕，都没有收口，

没有缠裹，也没有用膏滋润。”(赛1：5-6)

这一记录描述了当时以色列的政治、社会、属灵的创伤。为什么他们伤口如此之深，却

得不到医治呢？虽然当时有基列的乳香，有医生，这医生就是神的话语、摩西的律法以及先

知们所传的神的启示，但是正如圣经中所记载的那样，先知们虽然训诫百姓，可是百姓们却

不听。耶稣也说：“康健的人用不着医生，有病的人才用得着。我来本不是召义人，乃是召

罪人。”(可2：17)与肉体的疾病相比，属灵的疾病更加痛苦，更具传染性，因此也更加严

重。

患病的心灵们所聚集的教会、家庭、职场、社会，与耶利米、以赛亚时代的灾难一样。

在灾难当中，人们就像当时的以色列百姓一样只是一心想死，不想再活着，所以承受不

住的人，最终走向了离婚、辞职甚至是自杀。但是在犹大境内，有神所预备的基列的乳香与

医生。耶稣一直都在我们的身边，医治我们受伤的心灵与我们国家这生病的社会，基列的乳

香就是十字架的福音，医生就是耶稣。主说要将患者带到神的面前。

“你要将有眼而瞎、有耳而聋的民都带出来。”(赛43：8)

旧约的代表人物摩西也曾经患过大麻风，新约的代表人物使徒保罗也曾变成过盲人，但

神都医治了他们。赐给他们疾病的是主，医治他们的也是主，但是医治他们肉体的疾病并不

是主要目的，主要目的是通过疾病与医治，使他们认识自己心灵的疾病，赐给他们属灵的教

训。我们要显明生命之道，使人们看到心灵的疾病，使他们来到主的面前，祷告祈求医治。

在今天，主也能医治所有的肉体疾病与心灵疾病，但是只有来到主面前的人才能够得到医治。

“他的名声就传遍了叙利亚。那里的人把一切害病的，就是害各样疾病、各样疼痛的和

被鬼附的、癫痫的、瘫痪的，都带了来，耶稣就治好了他们。”(太4：24)

在今天，我们也只有通过话语见到主，才能够使心灵的各种疾病与障碍得到医治。病人

如果想要看医生，他得先知道自己心灵的疾病，然后再恳切地不断寻找，只有这样，他才能

在话语中与主相见，得到医治。当人们借着福音从那令人头疼的心灵疾病中得到医治后，他

们都会共同感叹道：“现在总算活过来了”。人是由治本之法构成的有机体，所以心灵生病

的话，肉体也会生病。各种癌症大部分都是源于压力过大。

4.真正的悔改与医治

我们都只希望疾病能够尽早得到医治，但是神却希望抚摸我们全部的灵魂肉，因为我们

的疾病来源于直接或间接的罪，而能够清除这些的只有耶稣这一位。因着耶稣代赎的恩典，

我们所有的罪都得到了饶恕，灵魂肉得以重新被创造。耶稣希望我们健健康康，凡事顺利。



130

“愿赐平安的 神亲自使你们全然成圣。又愿你们的灵与魂与身子得蒙保守，在我们主

耶稣基督降临的时候，完全无可指摘。”(帖前5：23)

如果我们的肉体与心灵仍在罪中的话，污秽的疾病或邪恶的灵不论何时还会再次合法地

进入到我们里面，缠磨我们。

“我觉得有个律，就是我愿意为善的时候，便有恶与我同在。因为按着我里面的意思（原

文是人），我是喜欢 神的律；但我觉得肢体中另有个律和我心中的律交战，把我掳去叫我

附从那肢体中犯罪的律。我真是苦啊！谁能救我脱离这取死的身体呢？”(罗7：21-24)

但是当我们奉那在我们里面的耶稣基督的名悔改时，主就会赦免我们一切的罪过，所

以那疾病就会再次变为非法的，那时，我们就能够靠耶稣基督的名赶出那疾病与恶灵。

如果我们做了神所不喜悦的事情，那么那犯罪的场所与那犯罪的心灵就成了我们的所

多玛城。我们不能再向罪妥协了，如果沉迷其中，那么抽身而出就会变得难而又难。我们正

生活在人类历史上最容易犯罪的环境中，举个例子，以前如果想要买淫秽的书刊或影像，还

要亲自到销售的人那里去，但是现在坐在卧室里，只要点一点电脑的鼠标，人们就能看到那

些东西，且不被任何人发现。从这一角度来看，我们正生活在这样的环境中，罪恶甚至可以

进入到我们的卧房，可以轻而易举地侵入我们的精神世界。我们应该要逃避那极易使我们的

心灵与思想上瘾的淫行（林前6：18）。

“你们要逃避淫行。人所犯的，无论什么罪，都在身子以外；惟有行淫的，是得罪自己

的身子。”(林前6：18)

“他们要戏弄他，吐唾沫在他脸上，鞭打他，杀害他。过了三天，他要复活。”(可10：

34)

耶稣向那瞎子吐唾沫，为他按手，问他是否能看见。当那瞎子知道了自己是本该遭受别

人唾弃的罪人时，他就明白了福音，睁开了属灵的眼睛看见了主，得到了主所赐的恩典。就

像只有病人才会看医生一样，自称为义的人不仅看不见主，福音也对他们隐藏，他们即使想

看也看不见，想听也听不见。但是当我们将自己看做是罪魁的时候，我们就会恳切地寻求

主，求主救赎。真正的悔改就是与主在罪与恶中同死。

“这样，你们向罪也当看自己是死的；向 神在基督耶稣里，却当看自己是活的。”(罗

6：11)

“主啊，是的，我是理应因罪与恶而死的罪人。”

“这称为我名下的子民，若是自卑、祷告，寻求我的面，转离他们的恶行，我必从天上

垂听，赦免他们的罪，医治他们的地。”(代下7：14)

<问题>路加福音3章4-6节的话语是什么意思？
*正如先知以赛亚书上所记的话，说：“在旷野有人声喊着说：‘预备主的道，修直他

的路。一切山洼都要填满，大小山冈都要削平。弯弯曲曲的地方要改为正直，高高低低的道

路要改为平坦。凡有血气的，都要见 神的救恩。’”(路3：4-6)

<问题>如果神的百姓犯罪的话，他们与神的关系会怎样呢？

<问题>以赛亚书54章8节中的“神向我们掩面”是什么意思呢？

<问题>我们做什么事情的时候，神向我们掩面呢？（参考诗篇13：1）
*“耶和华啊，你忘记我要到几时呢？要到永远吗？你掩面不顾我要到几时呢？”(诗1

3：1)



131

<问题>当我们因为犯罪中断了与神的交通时，我们应该具体采取什么行动
呢？

“我向你陈明我的罪，不隐瞒我的恶。我说：‘我要向耶和华承认我的过犯。’你就赦

免我的罪恶。”(诗32：5)

“我们若认自己的罪， 神是信实的，是公义的，必要赦免我们的罪，洗净我们一切的

不义。”(约一1：9)

<问题>我们不悔改所犯的罪时会招致什么样的结果呢？
*(不认罪时)

“我闭口不认罪的时候，因终日唉哼而骨头枯干。黑夜白日，你的手在我身上沉重；我

的精力耗尽，如同夏天的干旱。”(诗32：3-4)

*(认罪时)

“从此就显出谁是 神的儿女，谁是魔鬼的儿女。凡不行义的就不属 神，不爱弟兄的

也是如此。”(约一3：10)

<问题>我们看一下历代志下7章14节，当神向他的百姓施行审判时，他们为
了再次恢复与神的交通，应当要做哪四件事呢？

<问题>当神的百姓再次来到神的面前时，神约定了哪三件事呢？

<问题>罗马书7章15节中所指出的基督徒不正确的生活方式有哪些呢？
“因为我所作的，我自己不明白。我所愿意的，我并不作；我所恨恶的，我倒去作。”

(罗7：15)

<问题>主要求我们要爱神爱人，罗马书8章12-13节中告诉我们怎样才能达
到这一要求呢？

5.赶鬼与内在的健康

赶鬼也是医治的事工。我们知道有时耶稣会为了医治病人而赶鬼，有时又会使用一些其

他的方法（太8：16，9：22，9：29）。

耶稣在医治病人的时候用了很多的方法，并不是每次都是通过赶鬼。在耶稣的事工中，

如果耶稣看到某一疾病是与魔鬼与恶灵有关，耶稣就会通过圣灵的膏抹来为病人按手，用这

一方法赶鬼治病。

“有一个女人被鬼附着，病了十八年，腰弯得一点直不起来。耶稣看见，便叫过她来，

对她说：‘女人，你脱离这病了！’于是用两只手按着她，她立刻直起腰来，就归荣耀与

神。”(路13：11-13)

耶稣为那女人按手，并用信心下了命令。

“耶稣看见，便叫过她来，对她说：‘女人，你脱离这病了！’”(路13：12)

“况且这女人本是亚伯拉罕的后裔，被撒但捆绑了这十八年，不当在安息日解开她的绑

吗？”(路13：16)

在这里耶稣用话语赶出了鬼。在有些情况中，疾病或者软弱的原因是自然的结果，但是

这些其实也是撒但间接的压制。如果疾病是因为自然原因而产生的话，那么那个人就只需要

看病，而没有必要从他身上赶出恶灵了。但是，有时疾病恶化或者虚弱之处变得更加虚弱，

确实是因为恶灵的缘故。所以，我们只有通过圣灵才能区分出来，如果圣灵没有告诉我们恶



132

灵的存在，那么我们可以通过教授神的话语，来使病人得到医治。但是，有一点可以确信的

是，有些疾病只有在解决了恶灵后才能痊愈，在这种情况下，如果不靠着圣灵的指示与帮助，

那么，即使我们为病人膏抹按手直按到他们的头掉为止，也不会出现什么好的结果。这种疾

病按照一般的圣经医治方法是不会痊愈的，在这种情况下，我们应该要用圣灵的引导与膏抹

来处理恶灵。我们需要记住的就是并不是所有的疾病都是由魔鬼引起的。例如：在马可福音

7章32节到37节，耶稣医治了一个耳聋舌结的人。

“有人带着一个耳聋舌结的人来见耶稣，求他按手在他身上。耶稣领他离开众人，到一

边去，就用指头探他的耳朵，吐唾沫抹他的舌头，望天叹息，对他说：‘以法大！’就是说：

‘开了吧！’他的耳朵就开了，舌结也解了，说话也清楚了。耶稣嘱咐他们不要告诉人，但

他越发嘱咐，他们越发传扬开了。众人分外希奇，说：‘他所作的事都好，他连聋子也叫他

们听见，哑巴也叫他们说话。’”(可7：32-37)

当耶稣在处理恶灵与魔鬼的时候，并没有树立某一个典型，在耶稣赶鬼的事工中，耶稣

也是跟随着圣灵的引导，跟随着圣灵的指示与能力而行的。

有一位更大的在我们里面

“小子们哪，你们是属 神的，并且胜了他们，因为那在你们里面的，比那在世界上的

更大。”(约一4：4)

魔鬼无法入侵或接近信徒的圣灵所居住的地方，那是属灵的领域，但是他们却能攻击我

们的魂与肉体，不过不论何时，我们都可以用耶稣的名击退他们。

我们知道属灵的东西要高于属物质的东西，神就是灵，他创造了物质性的东西。我们也

知道属灵的力量强于属物质的力量。在我们里面的那位就是掌控疾病与软弱的主，所以我们

要全心全意地相信他。

<应用>

在我们里面的这位能够使我000在人生中获得成功，他比疾病与软弱更大，不论何时，

他都会使我在基督耶稣里面获胜。

6.相信就是在主里安息

“至于 神，他的道是完全的，耶和华的话是炼净的。凡投靠他的，他便作他们的盾牌。”

(诗18：30)

神的话语是完全的，所以这话语能够处理我们所有的危机，能够解决我们生活中所有的

问题，能够应对我们所有的需求，如果我们全心全意地相信这些话语，安详或者安息就会进

入到我们的灵里。

希伯来书4章3节中说：“但我们已经相信的人得以进入那安息”，所谓的相信就是明白

神的话语是真实的，是可以信任的。而我们也确确实实地知道神的话语就是不可改变的事实。

我们依靠人的努力与方法无法得到内在的医治，内在的医治就是要放弃我们属人的努力与劳

苦，将我们内在的疾病交托在神的医治方法之上。内在医治的结果就是平安。“坚心倚赖你

的，你必保守他十分平安，因为他倚靠你。”(赛26：3)仅用魂（人的理性）相信神医治的

应许与用心灵相信这一应许是存在一定差异的，我们只要看一看内心有没有平安就可以知道

了，腓立比书4章19节中说：

“我的 神必照他荣耀的丰富，在基督耶稣里使你们一切所需用的都充足。”(腓4：19)

<应用>

神的话语在满足000所有的需求，解决000所有的危机方面绰绰有余，所以，当我信靠神



133

的话语时，在我的里面，也就是在我的灵里就有了安息。我000知道如果我依靠神的话语，

我就会痊愈，我相信这一事实。

7.圣洁的笑容

“ 神必不丢弃完全人，也不扶助邪恶人。他还要以喜笑充满你的口，以欢呼充满你的

嘴。”(伯8：20-21)

“笑”指的是人们高兴或开心时，或产生特别的情感时，脸部肌肉运动所出现的一种表

情反应。笑一次，会有231块肌肉在运动，仅脸上的肌肉，就有15块在运动，所以，笑上1

分多钟的话，就相当于慢跑10分钟。如果一直保持笑容的话，刺激淋巴（T淋巴细胞B淋巴细

胞）的干扰素伽马在体内就会增加200倍，而淋巴又与免疫有关，所以免疫力就会提高，我

们身体的呼吸器官与消化器官中的免疫球蛋白A也会增加，如此一来，也会产生预防呼吸器

官疾病与消化器官疾病的效果。不仅如此，比吗啡效果要好上200倍的内啡肽（Endorphin,

生物内啡肽）也会增加，这样一来，我们的痛苦、担心、忧虑就会减少，心情就会变好。笑

没有明确的生物学目的，其唯一的功能就是使我们“从紧张中释放出来”。据说能够用笑来

表达感情的动物只有人，所以哲学家亚里士多德说人是“唯一能笑的动物”。

美国印第安纳州(Stateof Indiana)的Fire Memorial医院以门诊患者为对象做了一个

调查，结果显示每天多笑15秒的话，寿命就能延长两天。美国UCLA大学医院的Iszak Fried

博士也曾发表称，如果每天笑45分钟的话，高血压或一些由压力过大造成的现代疾病就能得

到有效地医治。笑能够清洁循环系统，刺激消化器官，降低血压，据说笑还能击退癌症。此

外，笑还可以增加上面提到的“干扰素伽马”的分泌，“干扰素伽马”是一种阻挡病菌的抗

体，它的增加可以增强人体对病毒的抵抗力，促进细胞组织的增殖。这是因为人们笑的时候

会分泌出一种叫做“内啡肽”的荷尔蒙。此外，18年来一直埋头于研究笑的医学效果的罗伯

特教授也曾发表称，如果抽取大笑之人的血液进行分析的话，就会发现血液中产生了很多“杀

伤细胞”（Killercell），这些“杀伤细胞”主要攻击那些诱发癌症的肿瘤细胞。

NancyRecker教授曾说过“笑真是一剂良药”。有资料显示，由于笑具有一定的医学价

值，所以笑也被用作是一种治疗方法。笑有益健康，而且，笑还有利于增强心脏的力量，增

加纤溶酶原数量，预防血栓的生成。最近在美国有研究表示，常笑的人，其心脏病的发病率

会比较低。在我们的身体中有两类自由神经支配着我们的内脏：交感神经与副交感神经。惊

吓、不安、焦躁、厌烦等能够使交感神经变得敏感，有伤心脏。人的身体是一个有机体，所

以内心的和平就是肉体的健康，但是嫉妒有害健康，甚至能够使骨头朽烂。癌症是现代人的

高发疾病，据说70%以上癌症都是源于压力。

“心中安静，是肉体的生命，嫉妒是骨中的朽烂。”（箴14：30）

而相反，笑能够刺激副交感神经，使得心脏跳动得比较缓慢，让身体维持一种比较平和

稳定的状态。

笑能够缓和压力、愤怒与紧张，也可以有效预防心脏麻痹一类的猝死现象的发生。而当

我们圣洁地生活时，我们就能欢喜快乐，笑口常开。

“能力和威仪是她的衣服。她想到日后的景况就喜笑。”（箴31：25）

上文曾经提到过，有研究结果显示，一天笑15秒的话就能多活两天。我们要靠着祷告，

在生活中将忧虑交托与主，凡事感谢，常常喜乐，享受健康的祝福。笑口常开的生活是美好

的，希望大家能够用充满欢笑的生活来见证基督。

“你们要将一切的忧虑卸给 神，因为他顾念你们。”（彼前5：7）

在圣灵中，用平安与喜乐来欢笑的圣洁生活能够带给我们健康与长寿。

“因为 神的国不在乎吃喝，只在乎公义、和平并圣灵中的喜乐。”（罗14：17）

“我儿，不要忘记我的法则（或作指教），你心要谨守我的诫命。因为他必将长久的日



134

子，生命的年数与平安加给你。”(箴3：1-2)

每天保持圣洁的笑容也是一种优秀的习惯，只要养成了常常欢笑的习惯，笑就会变得非

常自然。我们从医治之神那里得到了救赎，希望大家都能面带着圣洁的笑容，口中充满着赞

美的话语，向世人见证基督。

“我们满口喜笑、满舌欢呼的时候，外邦中就有人说：‘耶和华为他们行了大事！’”

(诗126：2)

【讨论与默想】

1.有什么办法可以知道我们是否有医治的信心呢？

2.是否享受到来自Didorphin的医治祝福呢？

应用&作业

领悟的内容

需要调整的内容

感恩的内容

需要践行的内容

需要祷告的内容

作业

背诵圣经
●信心的成长：弗4：15-16

●亨通的道路：书1：7-8

预习阅读的话语 箴4：20-22

祷告 求神帮助我们将医治的福音传遍地极！

读书与其他



135

第

十

三

课

预防性的医治与信心的成长

主题经文 箴4：20-22 圣经背诵
●信心的成长；弗4：15-16

●亨通的道路；书1:7-8

作业检查

检查标记 完成=○ 部分完成=△ 未做=×

读经

默想与背诵

实践及其他

复习问题
1.请讲一讲社会性圣洁与社会性医治。

2.神内在的医治方法是什么？

学习目标
1.帮助学生清楚地明白医治之信心的成长之路。

2.帮助学生成为见证医治之福音的门徒。

引人思考的喻道故事

在教会的历史上，一说到在短暂的人生中取得至高成就的典范，我们就不得不提一提约

翰·卫斯理(John Wesley)。据说有一个人向卫斯理提了这样一个问题：“假如10个小时后，

耶稣降临，我们的人生就要走到尽头的话，这段时间里您会做什么呢？”对此，卫斯理这样

回答道：“我会像平时一样按照我的计划行。”通过这一简短的回答，我们可以卫斯理的生

活是在彻底的祷告与计划之中有序地进行的。也正因如此，他才可以在短短50年的生涯中做

出42000次讲道，写出200多本书，进行约400,000千米的传道旅程。这一切之所以能够成为

可能，其理由就是，50年间卫斯理每天早晨4点起床，用祷告开启新的一天，并在祷告时细

致严谨而又有条不紊地规划好每一天。英语methodist指的是卫斯理开创的监理宗运动与监

理宗信徒，这一单词本来是起源于表示“方法、规律、秩序”的method这一单词，仅看这一

点，我们就能够知道初期的监理宗信徒们是生活在多么彻底的计划与秩序之中的。

“你们要谨慎行事，不要像愚昧人，当像智慧人。要爱惜光阴，因为现今的世代邪恶。”

(弗5：15-16)

1.神所赐的健康法则——以人的遵守为前提

人生浮沉，对于基督徒而言，健康是神的旨意。所谓新的受造之物，并不仅仅只意味着

属灵的救恩，救恩指的是生活的方方面面全都焕然一新，身体与内心的健康自然也不例外。

作为受到耶稣呼召的门徒，如果我们想要恪尽职守，担当主的事工，我们就需要保持最好的

状态。秉承神健康的旨意，为了维持最好健康状态，我们需要有智慧，像工作一样运动，像

运动一样工作。我们还要脚踏实地做好健康管理与卫生管理，人所能做的事情，神不代为劳

苦。

“那死人就出来了，手脚裹着布，脸上包着手巾。耶稣对他们说：‘解开，叫他走！’”

(约11：44)

保持干净，适当运动休息，饮食节制等，这些都是人所能够做到的。神爱我们，警戒

我们要未雨绸缪，预防生病。神希望我们通过预防性医治的相关话语，健健康康生活于世，

我们不仅能清楚地知道神的这一旨意，还能够感受到神的爱。



136

1)卫生法则(23：12-14)

“你在营外也该定出一个地方作为便所。在你器械之中当预备一把锹，你出营外便溺以

后，用以铲土，转身掩盖。”(申23：12-14)

为了使百姓不生病，圣经中记载了很多预防层面的话语，这与我们通常所说的“要在健

康时维持健康”这句话是一脉相通的。阅读摩西五经我们可以看到，百姓们将排泄物扔到营

地外，努力预防伤寒、痢疾、霍乱等传染病（申命记23：12-13；出埃及记29：14；利未记4：

12）。在以色列百姓出埃及后停留在旷野的那一期间，他们几乎是生活在少受不洁之物影响

的屋外，而不是房屋密集的地区，但是即便如此，他们却仍要非常严格地遵守营地内外清洁

如一的要求，绝对不允许在营地里面或周围摆放垃圾。主这样说道：

“因为耶和华你的 神常在你营中行走，要救护你，将仇敌交给你，所以你的营理当圣

洁，免得他见你那里有污秽，就离开你。”(申23：14)

<应用>是否常常维持卫生间、厨房、房间的整洁呢？

2)消毒法则(利11：32)

“其中死了的，掉在什么东西上，这东西就不洁净，无论是木器、衣服、皮子、口袋，

不拘是做什么工用的器皿，须要放在水中，必不洁净到晚上，到晚上才洁净了。”

人如果想要享受幸福，健康真的很重要。

<应用>是否经常洗澡，经常洗手呢?是否每次都饭后刷牙3分钟以上呢？

3)安息法则(出20：9-10)

“六日要劳碌作你一切的工，但第七日是向耶和华你 神当守的安息日。这一日你和你

的儿女、仆婢、牲畜，并你城里寄居的客旅，无论何工都不可作。”(出20：9-10)

安息日的制定，预防了劳动压力（出20：9-10）。福音书告诉我们，在耶稣在世的时候，

关于安息日的争论也是相当激烈的。而耶稣对安息日的立场则是非常坚定，他一边强调安息

日是为人设立的，一边称自己是安息日的主人（可2：27）。

<应用>是否完全圣守主日呢？(赛58：13)

4)隔离法则(民5：2-3)

“你吩咐以色列人，使一切长大麻风的，患漏症的，并因死尸不洁净的，都出营外去。

无论男女，都要使他们出到营外，免得污秽他们的营，这营是我所住的。”

以市场为中心的技术开发，都是朝着最大程度刺激人们的感官，瞬间满足人们的欲望这

一方向来开发并传播商品的。大家想一想手机、SNS、电脑、通信网所创造出来的线上游戏

世界、晃眼刺激的视频、瞬间性的结果反馈，以及坐在房间里只要按一下键盘，就可以快速

而又轻松地接触到一切的这种迅速性与便利性、挣脱因袭的规定与社会的规范而获得的释

放、匿名的保障等，这一切都可以说是助长网络游戏上瘾的有利条件。

<应用>自己是否从各种中毒上瘾的事物以及传染病中隔绝开来了呢？

5）分别为圣的营养学（提前4：3-5）

“他们禁止嫁娶，又禁戒食物（或译：又叫人戒荤），就是 神所造、叫那信而明白真

道的人感谢着领受的。凡 神所造的物都是好的，若感谢着领受，就没有一样可弃的，都因



137

神的道和人的祈求成为圣洁了。”(提前4：3-5)

圣经上指出首要的能量来源就是自然生态的蔬菜、谷物、水果（创1：29），所以希望

大家不要挑食。而拒绝肉类，只吃蔬菜，也是一种挑食。圣经上明确地许可了我们可以吃肉，

所以我们当以感谢之心去吃（创9：3）。利未记11章告诉了我们最好的食谱，在各种肉中，

圣经让我们吃分蹄的、反刍的动物，牛、绵羊、山羊都属于这一类。动物分蹄意味着汗液能

够从分开的缝隙中流出，体内的代谢物能够被排出体外。不分蹄的动物由于不流汗，所以代

谢物无法顺畅地排出，这就导致了它们的新陈代谢非常缓慢，正如一辈子紧裹着衣服生活的

人。

反刍也是一样。不停地反刍能够产生很强的消化作用与杀菌作用，也能够产生很好的消

毒能力，这样就可以从一开始预防有毒物质在体内的累积了。圣经上为我们区分了能吃的食

物与不能吃食物：谷物、果子、蔬菜、牛、绵羊、鹿、羚羊、狍子、野山羊、山羊以及有鳞

的鱼类都可以吃（申14：4-6），而猪、狸子、兔子、骆驼、鱼鹰、秃鹫、鹰与其类、乌鸦

与其类、鸵鸟、海鸥、猫头鹰、角鸱、朱鹭、海鸟、苍鹭、鸬鹚、鹤、鹳与其类、塘鹅、戴

胜鸟、蝙蝠、蜥蜴、蛇（申14：12-18，11：3；利11章；创1：29，9：3-7）则是不可以吃

的。而有什么吃什么这种没有节制的饮食生活则是有害健康的。

<应用>饮食生活上是否荣耀神？

6）顺性的生活

世上万事都是因着神的话语有序地被创造出来的，所以，其自身的产生、成长、消亡与

恢复是不断循环往复的，万物以此来维持着生命力。保罗将其称之为顺性。

“因此， 神任凭他们放纵可羞耻的情欲。他们的女人把顺性的用处变为逆性的用处；

男人也是如此，弃了女人顺性的用处，欲火攻心，彼此贪恋，男和男行可羞耻的事，就在自

己身上受这妄为当得的报应。”(罗1：26-27)

因此，最好的状态就是神所创造的、不施加任何人力影响的状态，如果人违反了这一点，

用自己的力量改造利用自然，那么环境就会被破坏、污染，人类也会失去健康。

现代人的体温与半个世纪以前相比，平均降低了1℃多，而众所周知，体温是引起现代

疾病的元凶。健康之人的体温是36.7-37℃，当我们的体温保持在这一温度时，我们体内的

内脏与细胞就正常运行，而如果体温降低的话，内脏与细胞的功能就会减弱。体温只要提高

1℃并维持在这一温度，就能够预防70%以上的疾病。新陈代谢提高的话，吃进体内的食物

就会自动消化，体重就会自动下降，而提高新陈代谢的一个简单的方法就是提高体温。当体

温上升1℃时，我们身体的免疫力、代谢量就会提高，同时，吃下去的食物就会被很好地消

化。而吃早餐、摄取温暖的水分、洗半身浴、泡脚等都可以提高体温。

<应用>读一读有关节制的律法（民数记6章）。

<应用>像癌细菌这样的病菌比较讨厌阳光与氧气，如果每天晒一晒太阳，接触一些二氧

化碳的话，癌症会有所扩散，但是如果接触到氧气的话，肿瘤中的脂肪与碳素就会被分解排

出体外。大家有没有经常打开窗户，维持空气的清新与适当的房间温度呢？

7）规律的运动

耶稣所做的运动不是高强度的运动，而是低强度的运动，属于有氧运动。其一生足足走

了1500千米来进行传道，考虑到耶稣反对懒惰这一点，我们可以推测出，耶稣的脚步应该不

慢，步伐应该是比较快的。由于现代人追求便利的移动方式以及以肉为主的西欧式饮食习惯，



138

这就导致了运动不足与营养过剩所带来的肥胖，而心脏病、高血压、糖尿病、中风、癌症，

这5大疾病的发病原因正是源于此。据说古代人身上没有出现过现代人所患的这些中老年疾

病，他们为了获取食物与水，每天要移动30多千米，可以说已经充分地做了身体活动，再加

上他们摄取的都是富含纤维的蔬菜与低脂肪的食物，所以体力也超乎现代人。挪亚活了950

岁，挪亚以前的人们，大部分的平均寿命都超过了900岁，但是挪亚洪水以后，神赐给人们

生育繁盛的祝福，允许他们吃肉，他们的寿命自那以后就减少了。他们不用再为了摘果子吃

而远程跋涉，轻轻松松就能打到猎物、储存粮食，因此运动量也大大减少了，又因为大量食

用腐烂的肉类，传染性疾病与中老年疾病也就开始出现了。

8)流汗的劳动

造物主我们的神在创造了人之后下达的第一条命令就是“......也要管理海里的鱼、空

中的鸟，和地上各样行动的活物。”（创1：28）这一劳动的命令。研究耶稣健康秘诀的学

者们解释称，神设计让人挥洒汗水，就是为了使人在付出劳动代价的同时享受健康的福分，

这都隐藏在神的计划之中。救世军的创始人威廉·布思(WilliamBooth)曾经是个体弱多病的

人，青年时期，当他去医院的时候，医生说了一句令他非常震惊的话：

“以你这样的身体状态继续过度劳累的话，很难挺过1年，休息是最好的良药。”

威廉·布思(WilliamBooth)没有被这话吓住，而是专注于规律的生活与帮助社会弱势阶

层的服务活动中。他将身边的担忧一洗干净，一直活到了83岁的高龄，其整个生命都被“奉

献”与“践行爱”所充满。劳动会赠予我们“长寿”与“健康”的礼物，而为他人奉献的人，

他们大部分一生都得享健康与幸福。

民数记4章34-45节中，摩西与亚伦以及其他的首领，按照耶和华的命令，根据家室与宗

族调查了哥辖子孙、革顺子孙、米拉利子孙中从30岁到50岁能在会幕里办事的男性，结果显

示，哥辖子孙中有2750名，革顺子孙中有2630名，米拉利子孙中有3200名，总共是8580名。

米拉利子孙中能够办事的男性一共有3200名，而其总人数是6200名，所以3200这一人数

已经超过了总人数一半。从这一件事上我们能够看到神的公平之所在，也就是体力劳动的人

更加健康。而后代繁衍较多的支派也是米拉利支派，这可能是因为米拉利支派所承担的工作

是最为辛苦的。木材非常沉重，木板与木桩又非常地多，公义的神多多加添了担负苦差的米

拉利支派的人数。此外，在这里我们还能够知道的一点就是，多受委任的人，神就多多地赐

予他们担受重任的能力。所以，米拉利子孙没有必要抱怨，因为神已经多多地预备了能做侍

奉的人。米拉利可能也会这样说，或者即使没有说，心里也可能会这样想：“这是什么呀！

我在这地上最好的黄金时期，我青春洋溢、血气旺盛的时期，难道要守着区区几块木桩度过

吗？我出生的目的难道就只是这个吗？我人生的目的难道没有比这个层次更高了的吗？这

就是我从30岁到50岁的工作？”

但是，如果我们用信心想一想的话，我们就会知道，与在埃及或亚述做官相比，做一个

管理会幕木桩的米拉利其实更有荣耀。如果真的按照他名字的意思来看的话，米拉利可能会

被看作是“可怜的”劳动者，但是，看啊！他的工作关系到天地的主至高之神的居所，他的

手抚摸的是天上之物的模型。所有的木桩、座、柜子，以及所有的盖子，都是将来要到的美

好之物的影子，也就是说这些东西都是显明基督的。

9）维持内心平安的生活

乌龟的寿命一般是200年，他们为了产下100颗卵，一般会进行一场1800千米的产卵旅行。

乌龟不懂焦躁为何物，如果暴雨倾盆而至，他们就将脑袋缩进身体里，如果烈日炎炎，他们

就到阴凉的地方，短暂休憩。柔顺而闲适的动物往往都长寿，而猛兽都很短命。人也是一样，

脾气暴躁，性子急躁的人中很少有长寿的。



139

1738年70岁的荷兰名医赫尔曼·勃尔哈夫(Hermanaa Boerhaave)教授逝世，当他的财产

被拍卖的时候，出现了一本封印得结结实实的书，封面上写着“史无前例的健康秘诀”这一

题目。因为勃尔哈夫是声名在外的医生，所以人们都以为这本书上肯定记录了到目前为止不

为人知的医学上延长人寿命的宝贵药方。因此，在拍卖的过程中，很多学者都对这本书虎视

眈眈。最终，这本书以一万荷兰盾的高价被卖了出去。而买下这本书的人也满足地说道自己

手里拿着的是世界上最为珍贵的宝物。后来，他小心翼翼地拆开了这本秘诀之书的封印，怀

着激动之心翻开了书页，但是，这是怎么一回事？不论翻到哪一页，都是白纸，所以，这个

人感到非常地失望。其实，在书的最后一页上已经大大地写下了长寿的秘密：“头脑清醒，

脚底温暖，勿要过度贪心，常常内心平安，如此，你便无需医生。”

“你们要将一切的忧虑卸给 神，因为他顾念你们。”(彼前5：7)

“应当一无挂虑，只要凡事藉着祷告、祈求和感谢，将你们所要的告诉 神。 神所赐出

人意外的平安，必在基督耶稣里保守你们的心怀意念。”(腓4：6-7)

10）圣洁的生活

重生的信徒应该要被圣灵充满，照神的话语生活，这样的话就不会经常生病。

圣经上教导我们种下孝敬的种子就能收获健康与长寿的果实。

“当孝敬父母，使你的日子在耶和华你 神所赐你的地上得以长久。”(出20：12)

人们通常认为孝顺与健康似乎没有任何关系，但是孝顺的人一般都很健康，这一事实超

越了时代与宗族，得到了临床试验的验证，当然这也可以从科学的角度来进行解释。孝顺的

人在生活中常常以感谢之心对待父母，而这份感谢能够激活身体的功能，培养身体抵抗各种

疾病或压力的抵抗力。相反，与父母关系并不和谐的人，他们内心痛苦，深受随之而来的根

源性压力的困扰。而这也表明了圣经上的记载是超前于科学性事实的。所以耶稣也曾强调，

宗教方面的热心不可能使不孝敬父母变得正当化。（可7：9-13）

“喜乐的心，乃是良药；忧伤的灵，使骨枯干。”(箴17：22)

因此，我们要常常喜乐，凡事感谢，不住地祷告，要过这样圣洁的生活。所谓“圣洁的

生活”指的就是神的灵一直伴随在我们的生活中，并在其中作工。针对这一事实，保罗曾这

样描述道：“愿赐平安的 神亲自使你们全然成圣。又愿你们的灵与魂与身子得蒙保守，在

我们主耶稣基督降临的时候，完全无可指摘。”(帖前5：23)

2.一直开着医治之信心的开关

当我们在这地上按下信心的开关时，我们就能用上在耶稣基督里面预备好的医治之电，

我们只有相信医治之应许相关的话语（例如：赛53：5；可16：18；彼前2：24等）并为此祷

告祈求，神才会供给我们天上那有关医治的能力。属天的电已经传输而来，但是如果我们不

按下信心的开关，我们就无法使用那电。不论是为自己灵魂、内心与身体上的疾病而祷告的

人，还是得到别人代祷的人，都要按下信心的开关，相信神医治的能力与应许的话语。“他

就问什么时候见好的......”(约4：52)

请大家一直开着信心的开关。有太多的人没有得到医治，其原因是因为他们过早地关掉

了信心的开关，就像按下电灯开关的一瞬间，电流传输过来，点亮整个房间一样，信心的开

关能够使神的能力持续涌流，但是如果关掉开关，电流就会中断传输。痊愈通常不是瞬间成

就的，但是很多人却不知道这一点，这就导致了虽然神已经开始进行医治，但是他们最终还

是错过痊愈了。可悲的是，每当我说这话的时候，人们的反应基本上都是这样的。

<应用>

我000要一直开着信心的开关，我相信神医治的能力会在我的灵里、心里以及身体里积



140

极地作工，为我驱赶疾病，带来痊愈。

3.信心成长之路

经文：书1：7-8

“只要刚强，大大壮胆，谨守遵行我仆人摩西所吩咐你的一切律法，不可偏离左右，使

你无论往哪里去，都可以顺利。这律法书不可离开你的口，总要昼夜思想，好使你谨守遵行

这书上所写的一切话。如此，你的道路就可以亨通，凡事顺利。”(书1：7-8)

信心是从听道来的，不仅是得救的信心，医治的信心也是从听道来的，也是通过听道成

长起来的。使徒保罗在罗马书10章17节中就这样的问题给出了简洁而明了的回答：“可见信

道是从听道来的，听道是从基督的话来的。”

<问题>基督的灵在那里呢？
“就是考察在他们心里基督的灵，预先证明基督受苦难，后来得荣耀，是指着什么时候，

并怎样的时候。”(彼前1：11)

<问题>基督的形象在哪里成形呢？
1）加4：19“我小子啊，我为你们再受生产之苦，直等到基督成形在你们心里。”

2)彼前3：4“只要以里面存着长久温柔、安静的心为妆饰，这在 神面前是极宝贵的。”

信心成长的4个阶段

对于我们人来说，灵重于一切。但是有很多人却不知道灵的重要性，他们大力为自己的

身体进行投资，如果不是有益于身体的食物、药物就绝不会吃一口，为了身体不知道做了多

少运动。同时，很多人又为魂（精神）做了巨大的研究与投资，他们从孩子非常小的时候就

开始热火朝天地进行各种教育，毫不吝啬地给孩子购买大量的图书，让他们学习英语、汉语

等外语，学习电脑操作，希望以此来培养孩子的精神境界，让孩子积累丰富的知识。此外，

最近关于肉体健康、精神健康、心灵平安的书籍与电视节目也可以说是数不胜数，各种各样

的讲座也不在少数，但是他们却在开发“人的本质领域”--灵这一方面，关心甚少。灵重于

一切，可是他们却不知道应当要开发灵，甚至连基督徒都对灵知之甚少，在这一方面也从不

费心努力。而约伯却努力投资于灵的开发，而不是自己的身体。

“他嘴唇的命令我未曾背弃；我看重他口中的言语，过于我需用的饮食。”(伯23：12)

<应用>分析一下你为身体准备食物、享用食物的时间与运动的时间，以及你为了吃属灵

的粮食而投资的时间。

我们要明确的一点就是我们只有灵魂兴盛了，魂才能够强盛，肉体才能够健壮。

“亲爱的兄弟啊，我愿你凡事兴盛，身体健壮，正如你的灵魂兴盛一样。”(约三1：2)

就像人的心是能够教育开发的一样，人的灵也是能够教育开发的，正如身体能够变得健

壮一样，我们的灵也可以接受训练，结结实实地得到开发与成长。

“求他按着他丰盛的荣耀，藉着他的灵，叫你们心里的力量刚强起来。”(弗3：16)

那么，如果想要开发我们内在的自我，也就是我们的灵，我们要怎样做呢？

下面我们一起来看一看促进我们属灵生命发展的方法

1)读、听、默想、学习神的话语



141

促进属灵生命发展的第一阶段就是摄取神的话语。

种豆得豆，种瓜得瓜，如果我们将神的话语这一生命的种子种在我们的心中，“就结实，

有一百倍的，有六十倍的，有三十倍的。”(太13：8)

如果我们种下死亡的种子，即撒但的种子（疑惑、不安、忧虑、不信），那么我们收到

的就是死亡。就像一个妇人怀孕的话，只要不堕胎，就会生下孩子一样，我们在心中种下什

么，就会收获什么。又如树根扎得深的话就难以拔出来一样，如果我们长时间心怀着忧虑、

担心、恐惧、疑惑生活的话，那么这些心灵的疾病医治起来就会非常地困难，虽然不是说不

能痊愈。神的本性与本质中没有害怕、担忧，如果我们以自我为中心的话，我们就会被忧虑、

担心、担忧、恐惧、不安所充满，魔鬼就会控制我们的内心。如果我们将心灵让与魔鬼的话，

我们就会成为魔鬼的奴仆。我们不要做那劳苦而又愚蠢的事，主动背负神没有附加给他儿女

的责任，我们应当从执念中解脱出来，不要想着自己掌控过去与未来，不要想着自己担负过

去与未来的责任。

如果我们没有得到圣灵的引导，那么我们就不会认识圣灵，也不会相信圣灵。神之所以

赐给我们理性，就是让我们使用理性的功能，不是反对理性，而是超越理性。

当圣灵进入到我们里面，我们进入到他里面的时候，“使律法的义成就在我们这不随从

肉体，只随从圣灵的人身上。”(罗8：4)我们就有了行出话语的恩典，这一恩典就是根据我

们按照灵的引导成就律法的要求。心是集思想、意念、情感于一体的，使我们的内心与神的

话语一致，这就是信心。请大家不要放弃，这需要花费一定的时间。那些不理解的话语，希

望大家能够背诵下来，随着时间的流逝，烂熟于心之后，自然而然就会明白的。我们一起祷

告吧，直到神的荣耀通过我们显明出来。

“只要刚强，大大壮胆，谨守遵行我仆人摩西所吩咐你的一切律法，不可偏离左右，使

你无论往哪里去，都可以顺利。这律法书不可离开你的口，总要昼夜思想，好使你谨守遵行

这书上所写的一切话。如此，你的道路就可以亨通，凡事顺利。”(书1：7-8)

神对约书亚说，神的话语不可离开你的口，要昼夜默想，这样的话你的道路就会平坦，

你就会亨通。

“这律法书不可离开你的口，总要昼夜思想，好使你谨守遵行这书上所写的一切话。如

此，你的道路就可以亨通，凡事顺利。”（书1：8）

“他嘴唇的命令我未曾背弃；我看重他口中的言语，过于我需用的饮食”(伯23：12)。

诗篇第1篇说，有福的人是“不从恶人的计谋，不站罪人的道路，不坐亵慢人的座位，

惟喜爱耶和华的律法，昼夜思想，这人便为有福。”(诗1：1-2)不默想话语的人就相当于是

坚决拒绝祝福的人，默想神话语的人，神会使他的灵更加强盛，越是默想神的话语，灵魂就

越洁净（诗119：9），越坚韧。

“我何等爱慕你的律法，终日不住地思想。”(诗119：97)

“我趁夜更未换将眼睁开，为要思想你的话语。”(诗119：148)

要饱尝神的话语，我们种下什么，就会收到什么，种下担心、忧虑、不安，也会收获这

些。

2)践行神的话语

“只要刚强，大大壮胆，谨守遵行我仆人摩西所吩咐你的一切律法，不可偏离左右，使

你无论往哪里去，都可以顺利。这律法书不可离开你的口，总要昼夜思想，好使你谨守遵行

这书上所写的一切话。如此，你的道路就可以亨通，凡事顺利。”(书1：7-8)

如果我们听了神的话语，默想了神的话语，那么践行那话语就变得尤为重要，就像我们

吃了食物就能得到行动、工作、生活的力量一样，如果我们默想神话语的话，我们自然而然

就能够得到遵行话语的力量。



142

“我是葡萄树，你们是枝子；常在我里面的，我也常在他里面，这人就多结果子；因为

离了我，你们就不能作什么。”(约15：5)

雅各说我们如果已经知道了话语，就要相信话语，践行话语，也就是要将话语付诸实践。

“只是你们要行道，不要单单听道，自己欺哄自己。”(雅1：22)

3)将神的话语置于首位

换而言之，就是要将神的话语当作是最为重要的。

“我儿，要留心听我的言词，侧耳听我的话语。都不可离你的眼目，要存记在你心中。”

(箴4：20-21)

这句话就是要我们把神的话语看作是最重要的，我们人活于世，会经历很多的事情，会

遇见很多的问题，这时，我们会向朋友或者家人寻求建议，或是根据我们自己的感觉或经验

来下决定。神所喜悦的生活不是根据心情或情绪而行动的生活，不是根据感觉或所见之物而

行动的生活。

“因我们行事为人是凭着信心，不是凭着眼见。”(林后5：7)

我们要在所有的事情与所有的情况中，将神的话语放在首要位置，要将神的话语看作是

最为重要的。“对于这件事情，神的话语是怎样说的呢？”不论我们面临多么令人害怕或令

人担忧的情况，我们都要首先想一想“在这种情况下，神说了什么呢？”我们要紧紧抓住神

的话语。

“你不要害怕，因为我与你同在；不要惊惶，因为我是你的 神。我必坚固你，我必帮

助你，我必用我公义的右手扶持你。”(赛41：10)

“应当一无挂虑，只要凡事藉着祷告、祈求和感谢，将你们所要的告诉 神。 神所赐出

人意外的平安，必在基督耶稣里保守你们的心怀意念。”(腓4：6-7)

“你或向左、或向右，你必听见后边有声音说：‘这是正路，要行在其间。’”(赛30：

21)

当我们要做一个重要的决定时，神会怎样决定呢？

如果是耶稣的话，他会怎样决定呢？神的话是怎么说的呢？

当我们突然生病的时候，希望大家在去医院或买药之前先想一想神的话语，向神祷告祈

求，与医生或医院相比，希望大家能够将神的话语放在首位。

“这是要应验先知以赛亚的话，说：‘他代替我们的软弱，担当我们的疾病。’”(太8：

17)

“他被挂在木头上，亲身担当了我们的罪，使我们既然在罪上死，就得以在义上活。因

他受的鞭伤，你们便得了医治。”(彼前2：24)

就像这样，在所有的情况中，我们都应当将神的话语置于首位。所以神吩咐约书亚说：

“这律法书不可离开你的口，总要昼夜思想，好使你谨守遵行这书上所写的一切话。”我们

人生所有问题的答案都在神的话语中，所以，我们在凡事上都要认定耶稣。

“在你一切所行的事上，都要认定他，他必指引你的路。不要自以为有智慧，要敬畏耶

和华，远离恶事。”(箴3：6-7)

与这话语相辅相成的新约话语是哥林多后书10章4-5节。

“我们争战的兵器，本不是属血气的，乃是在 神面前有能力，可以攻破坚固的营垒，

将各样的计谋，各样拦阻人认识 神的那些自高之事一概攻破了，又将人所有的心意夺回，

使他都顺服基督。”(林后10：4-5)

<应用>

我000要攻破拦阻人认识神的那些自高之事，我不要听从我自己的各种人为的理论与说



143

法，我要听从神的话语。这样，我000就能一直按照信心而行。

4）顺从与你灵的声音（内在的声音）

“地震后有火，耶和华也不在火中；火后有微小的声音。以利亚听见，就用外衣蒙上脸，

出来站在洞口。有声音向他说：‘以利亚啊，你在这里作什么？’”(王上19：12-13)

神会在我们的灵里说话，也就是我们常说的内在的声音，神告诉我们的灵后，我们的灵

再把信息传达到我们的心（魂）中。

“凡有耳的，就应当听。”(启13：9)

人的灵是有声音的，我们将这声音称之为良心、直觉。如果我们犯了罪的话，我们灵的

声音，也就是我们的良心就会大声呼叫“不能这样做”“不能继续犯罪了”。我们不能违背

圣灵的感动。

“请你们为我们祷告，因我们自觉良心无亏，愿意凡事按正道而行。”(来13：18)

“保罗定睛看着公会的人，说：‘弟兄们，我在 神面前行事为人都是凭着良心，直到

今日。’”(徒23：1)

“我因此自己勉励，对 神对人，常存无亏的良心。”(徒24：16)

我们如果做好面前的三件事，即昼夜默想神的话语，践行神的话语，将神的话语置于首

位的话，我们就能清楚地感受到神用内在的圣灵之声引导我们的良心与直觉。如果我们想了

神所不喜悦的想法，做了神所不喜悦的行为，我们的良心就会不安，但是如果我们想了神所

喜悦的想法，做了神所喜悦的行为，我们的良心就会有平安。

“因为随从肉体的人体贴肉体的事；随从圣灵的人体贴圣灵的事。体贴肉体的就是死，

体贴圣灵的乃是生命平安。”(罗8：5-6)

并且，神的旨意是能够直接感知得到的。神通过我们的灵来引导我们，住在我们里面的

圣灵不断地通过我们的灵来作工，正因如此，我们要常常顺从我们灵的声音。我们要顺从良

心的声音，直接感知圣灵的引导。

以上这4个阶段就是使我们属灵的生命得到发展的道路，如果我们不开发我们的灵，那

么我们就仍然是属灵的婴儿，不论我们得了多少的恩典恩赐，如果我们不依靠神的话语来开

发我们的灵，我们就十之八九会向哥林多教会一样，永远只是属灵的婴儿。如果我们想作一

个真正的基督徒的话，就应该要用神的话语来开发我们的灵，使我们的治本之法焕然一新。

“所以弟兄们，我以 神的慈悲劝你们，将身体献上，当作活祭，是圣洁的，是 神所喜

悦的，你们如此侍奉，乃是理所当然的。不要效法这个世界，只要心意更新而变化，叫你们

察验何为 神的善良、纯全、可喜悦的旨意。”(罗12：1-2)

4.传播医治的福音

“摩西在旷野怎样举蛇，人子也必照样被举起来。”(约3：14)

*民21：4-9

“他们从何珥山起行，往红海那条路走，要绕过以东地。百姓因这路难行，心中甚是烦

躁，就怨讟 神和摩西，说：‘你们为什么把我们从埃及领出来，使我们死在旷野呢？这里

没有粮，没有水，我们的心厌恶这淡薄的食物。’于是耶和华使火蛇进入百姓中间，蛇就咬

他们，以色列人中死了许多。百姓到摩西那里说：‘我们怨讟耶和华和你，有罪了，求你祷

告耶和华叫这些蛇离开我们。’于是，摩西为百姓祷告。耶和华对摩西说：‘你制造一条火

蛇，挂在杆子上，凡被咬的，一望这蛇，就必得活。’摩西便制造一条铜蛇，挂在杆子上，

凡被蛇咬的，一望这铜蛇，就活了。”

出埃及时，以色列百姓无数次经历了神向他们显现的神迹，但是他们却仍旧不相信神，

因此在旷野过了40年的艰苦生活。这时，百姓们埋怨神与摩西：“你们为什么把我们从埃及



144

领出来，使我们死在旷野呢？这里没有粮，没有水，我们的心厌恶这淡薄的食物。”耶和华

就将火蛇降在百姓中，蛇就咬了百姓，所以以色列百姓中死伤众多。当百姓们被火蛇所咬，

因为蛇毒快要死掉的时候，神告诉了摩西避免死亡的方法，让他制作一条铜蛇，挂在杆子上，

凡是被咬的，只要看见这条铜蛇就得救了。于是摩西就做了一条铜蛇并将其挂在了杆子上，

被蛇咬的人望见那铜蛇的瞬间就立刻活了过来。以色列百姓因为火蛇而死的原因是因为他们

不相信神，埋怨神，向神犯了罪。民数记21章8节中说“......凡被咬的，一望这蛇，就必

得活。”“望”就是“仰望”（赛45：22），指的就是相信。约翰福音3章15节中说道“叫

一切信他的…”，这些人因为顺从神的话语，从死亡的疾病中得到了救恩。这一记录表明了

旧约时代的神是将人们从通往死亡的肉体之病中救赎出来的神，这病就是从火蛇之毒中得到

医治的人们肉眼所见的疾病，就是现实生活中的肉体之病，神就是从其中成就了救赎。

耶稣曾在约翰福音3章14-15节中说过：“摩西在旷野怎样举蛇，人子也必照样被举起来，

叫一切信他的都得永生。”这句话正是解释了这一旧约的事件。约翰福音3章14-17节中耶稣

说他来到这地的目标，就是使人们看见并相信耶稣十字架上的死，使他们能够从通往死亡的

疾病中得救，就像以色列百姓在看见摩西所举杆子上的蛇后得到了肉体的医治一样。

只要望一眼杆子上的铜蛇就行了，不需要将铜蛇带到病人的家中，或将其放在被咬之处

来回摩挲，也不需要祷告或举行什么仪式，用一些什么特别的方法，只要看一看就能得到医

治。以色列百姓不管是拄着拐杖出来的，爬着出来的，还是被抬着出来的，或是怎样出来的，

只要看一看杆子上的铜蛇就都得到了医治。同样，只要我们相信并仰望挂在十字架上的耶稣

基督，我们就能得到救恩。圣经上说“从肉身生的，就是肉身；从灵生的，就是灵。”(约3：

6)耶稣降世不仅只是为了灵魂的救赎，还是为了灵魂体完全的救赎。有一点非常明确，那

就是哪怕是为了使我们从通往死亡的肉体之病中获得救赎，耶稣也会来到世间。就像以色列

民族出埃及的时候，那些相信并顺从摩西所传播救恩之福音的人，他们都从肉身的疾病中得

到了救恩一样，在今天，如果我们相信并顺从牧会者所传的救恩话语，那么我们就一定能够

从各种疾病中得救，这样的福音才是正确的福音。在今天，不论是在主日礼拜时，还是在各

种教会聚会中，当神的话语被宣告，被教导时，疾病的医治救恩就一定会被实现。仅仅只宣

告信耶稣死后灵魂得救进天国并不是完全的福音。

我们在宣告永生之福音的同时，还要宣告那从灵魂肉的疾病中得痊愈的医治之福音，

并显明出得到医治的事工，这才是完全的传道与宣教。这就是耶稣所说的“摩西在旷野怎

样举蛇，人子也必照样被举起来”的意思。耶稣为了教导上述的内容，为了亲身向我们进行

示范，亲自来到了这世间。

“弟兄胜过它，是因羔羊的血和自己所见证的道。他们虽至于死，也不爱惜性命。”(启

12：11)

如果我们想要守住从神那里得到的东西不至于被夺去，我们就要用信心来守护那个东

西，这是我们维持所得之物的唯一道路。向别人见证耶稣所做的事工，就相当于在神的纪念

册上写下我们的名字，就相当于预言其他还未发生的奇迹。

“那时，敬畏耶和华的彼此谈论，耶和华侧耳而听，且有纪念册在他面前，记录那敬畏

耶和华、思念他名的人。”(玛3：16)

关于医治的信心，如果我们教授得越多，人们痊愈后的状态就能保持得越好。

“你要谨慎自己和自己的教训，要在这些事上恒心。因为这样行，又能救自己，又能救

听你的人。”(提前4：16)

“你在许多见证人面前听见我所教训的，也要交托那忠心能教导别人的人”(提后2：2)。



145

学习医治之福音的人要向别人传讲这福音，教授这福音，要传扬这医治的福音直到地极。

“但圣灵降临在你们身上，你们就必得着能力；并要在耶路撒冷、犹太全地和撒玛利亚，

直到地极，作我的见证。”(徒1：8)

虽然生病后得到痊愈也是一种医治的恩典，但是用信心维持健康也是一种医治。

“所以你要谨守遵行我今日所吩咐你的诫命、律例、典章。你们果然听从这些典章，谨

守遵行，耶和华－你 神就必照他向你列祖所起的誓守约施慈爱。他必爱你，赐福与你，使

你人数增多；也必在他向你列祖起誓应许给你的地上，赐福与你身所生的、地所产的，并你

的五谷、新酒和油，以及牛犊、羊羔。你必蒙福胜过万民，你们的男女没有不能生养的，牲

畜也没有不能生育的。耶和华必使一切的病症离开你，你所知道埃及各样的恶疾，他不加在

你身上，只加在一切恨你的人身上。”(申7：11-15)

我们能够每天都保持健康的秘诀就是每天仰望耶和华。

“但那等候耶和华的，必从新得力。他们必如鹰展翅上腾，他们奔跑却不困倦，行走却

不疲乏。”(赛40：31)

主的医治不是仅停留在医治这一层面上的，而是使我们获得完全的恢复，并帮助我们向

着成长的方面不断地前进。也就是说主的医治不仅能够使我们从疾病中恢复过来，还能促进

我们信心的成长。

“惟用爱心说诚实话，凡事长进，连于元首基督。全身都靠他联络得合式，百节各按各

职，照着各体的功用彼此相助，便叫身体渐渐增长，在爱中建立自己。”(弗4：15-16)

也就是引导我们，使我们到达圣化这一境界，过上圣洁的生活，爱神的生活，赞美敬拜

神的生活，使我们将身体献做活祭，完全成为神的百姓，使我们恢复到起初，得享那从宝座

中流淌而出的生命。

医治是饱含天国赏赐的恩典

我们为了从疾病中得医治而寻求神，而我们不仅能够得到医治，还能够通过医治的过

程得到更大的益处与祝福，甚至还能得到赏赐，这是多么值得感谢的事啊。

“人非有信，就不能得 神的喜悦；因为到 神面前来的人，必须信有 神，且信他赏赐

那寻求他的人。”(来11：6)

从这层面来看，主的医治是面向未来的，不是让我们束缚在过去或现在，对那些事情耿

耿于怀，坐在伤痛之中抨击指责，而是让我们面向新的未来，重新站立起来。主再次将我们

扶起，赐予我们新的机会。主相信我们，赐给我们再次站起来的机会，使我们面对未来能够

重新站立起来。真正的医治之力量就是从这样的信任与帮助的慈爱中生发出来的。

灵魂兴盛的生活，即按照真理忍耐到底，顺从话语的生活，就是能够得到极大赏赐的生

活。

请仔细阅读希伯来书10章32-36节的内容：

“你们要追念往日，蒙了光照以后所忍受大争战的各样苦难。一面被毁谤，遭患难，成

了戏景，叫众人观看；一面陪伴那些受这样苦难的人。因为你们体恤了那些被捆锁的人，并

且你们的家业被人抢去，也甘心忍受，知道自己有更美、长存的家业。所以，你们不可丢弃

勇敢的心，存这样的心必得大赏赐。你们必须忍耐，使你们行完了 神的旨意，就可以得着

所应许的。”(来10：32-36)



146

【讨论与默想】

1.能否通过约翰福音15章中葡萄树的比喻说一说健康的原理？（参考：诗27：1，36：9）

2.神关于医治的最终旨意是什么？

应用&作业

领悟的内容

需要调整的内容

感恩的内容

需要践行的内容

需要祷告的内容

作业

背诵圣经

预习阅读的话语

祷告

读书与其他



147

*耶稣门徒学校教材-《道路与B系列》教材介绍*

《B系列》(B是“圣经的”英语单词biblical的首字母)是门徒训练的教材，《道路系列》

是门徒教育的教材，这两本教材的编写起始于关注基督教的求道之人，内容是分阶段性发展

的，目标就是为了培养完全效法耶稣的基督门徒。这两个系列的特征是：

1. 单纯性-为了使普通信徒能够轻松地理解圣经内容，本系列教材尽可能地用讲故事

的方式对圣经进行讲解，超越教派，超越文化，不论什么人都能够接受。

2. 系统性-本系列教材的全部内容是以耶稣基督的救恩为中心的，编写时不仅将圣经

全部联系起来，还能够使求道之人与基督丰盛的生命都得到到阶段性的成长。

3. 全面性-圣经学习的终极目标就是完全效法耶稣，让知识、经验以及行动的信心与

我们相伴。

4. 实用性-通过本系列教材学习圣经的学生追求在生命中亲自、具体地体验神的恩典，

不断成长，参与到事工之中。

5.有效性-分学生专用与教师专用编写教材能够提高教育的效果，也有益于、便于学习

的学生再次教导其他的人。



148

耶稣门徒学校

学习

领域
书名 核心主题 教育时间 学习方法

门徒

教育

永生的道路 重生的福音与养育课程 约6个月
永生的道路

与B默想

圣洁的道路 圣洁的福音与圣化课程 约5个月
圣洁的道路

与B祷告

门徒的道路
门徒训练与效法耶稣

的训练课程
约6个月

门徒的道路

与B传道

牧者的道路 事工者教育与训练课程 约5个月
牧者的道路

与B痊愈

门徒

训练

B默想 圣经默想与应用 约2个月

道路与B系列约为

2年的教育课程

B祷告 祷告的圣经基础与祷告训练 约3个月

B传道 传道的圣经基础与传道训练 约2个月

B痊愈 医治的圣经基础与信心训练 约3个月

圣经
旧约简版 旧约概况与通读 约7个月 1年通读1遍

新约旧约新约简版 新约概况与通读 约5个月



149

教材使用方法
1.教师专用教材中，圣经经文的关键词用（）所替代，这一部分在学生专用教材中也一

定要用（）表示出来。同时一定要让学生查找圣经，在上课前填写好空格，这样才能起到预

习的效果。

2.学生专用教材中应当要删除问题的答案与 讲师提示(Tip) 的内容，授课老师不能只

是照读 讲师提示(Tip) 的内容，应当事先掌握好内容后自然地加以说明。

3.在教会或者神学大学中，使用我们耶稣门徒学校的10本教材并彻底践行，这样的教会

或学校80%以上都在质上或者量上有所成长，如果一边祷告一边使用本教材的话，主一定会

与我们同在，我们也一定会显明他的荣光。

4.本书乃是内部资料，严禁印刷出售。

版权所有·侵权必究

Global Disciple Making Center


